
1  

 



  2  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  3  

AGRADECIMIENTOS  

Quiero expresar mi más sincero agradecimiento a las siguientes personas e 

instituciones que hicieron posible la realización de esta tesis doctoral: 

Al Consejo Nacional de Ciencia y Tecnología (CONACYT) por la beca otorgada para 

realizar mis estudios de doctorado, sin la cual no hubiera podido llevar a cabo esta 

investigación. 

A mi comité tutoral, integrado por la Dra. Ximena Andrea González Grandón, el Dr. 

Orlando Lima Rocha y el Dr. Juan de Dios Escalante Rodríguez, por su guía experta, su 

apoyo constante y sus valiosas aportaciones a mi trabajo de investigación. Su compromiso 

y dedicación fueron fundamentales para el desarrollo de esta tesis. 

A los maestros que me otorgaron cartas de recomendación, Dr. Mario Magallón 

Anaya y Mtro. Elí Evangelista Martínez por su apoyo y confianza en mi trabajo fueron 

fundamentales para mi ingreso al doctorado y para obtener becas y reconocimientos.  

A Jorge Álvarez Cevallos, administrador del Museo Manuela Sáenz en Quito, 

Ecuador, por su invaluable ayuda para el acercamiento a los diarios y pinturas.  

A mi familia, por su amor y apoyo incondicional a lo largo de este proceso. En 

especial a mis padres, Luis Niño Morales y Esthela Zuñiga Hernández, por su amoroso 

apoyo al brindarme las oportunidades que no tuvieron. A mi hijo, Luis Aldahir Flores Niño, 

por su paciencia, comprensión y apoyo constante. 

A mis amistades y colegas que me acompañaron en este proceso, compartiendo 

conocimientos, experiencias y momentos de alegría y frustración. En especiales gracias a 

todxs por su apoyo emocional y académico. 

Al alumnado y colegas que participaron en esta investigación, compartiendo sus 

historias y experiencias, sin las cuales esta tesis no hubiera sido posible. 

A todos aquellos que de alguna manera contribuyeron a la realización de esta tesis, les 

expreso mi más sincero agradecimiento. 

Gracias a todas las personas por ser parte de este lugar en el mundo. 

Esta tesis es un logro compartido, gracias a todos por ser parte de él. 

Entonces…#seguimos 

 

 

 



  4  

ÍNDICE 

INTRODUCCIÓN…………………………………………………………………………8 

1. MAPA DEL HILADO DE ACTOS PERFORMATIVOS E IRRUPTIVOS DE 

MANUELA 

SÁENZ……………………………………………………………………………………14 

2. ESTADO DEL ARTE…………………………………………………………………… 21 

2.1. Las acciones performativas como categoría de análisis………………………21 

2.2. La historiografía de las mujeres en los procesos de independencia de América 

Latina…………………………………………………………………………………35 

2.3. Estudios literarios de las obras sobre Manuela Sáenz…………………………44 

2.4. Algunos comentarios finales de esta sección ………………………………...…52 

3. MARCO TEÓRICO………………………………………………………………………59 

3.1. Actos performativos……………………………………………………………61 

3.2.  Performance y subjetividad…………………………………………………..69 

3.3. La representación………………………………………………………………74 

3.4. La vestimenta como acto performativo………………………………………79 

3.5. La escritura como acto performativo: escribir y hacer cosas……………... 90 

3.6. Género epistolar y construcción de subjetividades…………………………..95 

4. APARTADO METODOLÓGICO………………………………………………………102 

4.1 Síntesis del planteamiento del problema y objetivos de la investigación……104 

4.2 Matriz de categorías de análisis…………………………………………………107 

4.3 Elección de las técnicas de investigación………………………………………110 

4.4 ¿Qué texto se va a analizar?.........................................................................112 

4.5 Método de análisis…………………………………………………………………114 

4.6 Propuesta de guion de Interpretación en el análisis crítico del discurso 

(ACD)……………………………………………………………………………………115 



  5  

4.7 El marco analítico del 

ACD………………………………………………………...........................................118 

4.8 Elección de las técnicas de investigación………………………………………118 

4.9 ¿Qué imagen se va a analizar?......................................................................121 

4.9.1 ¿Qué estrategia de aplicación se utiliza?..........................................123 

4.9.2 ¿Qué es la fotografía como herramienta de investigación?............123 

4.9.3 ¿Que se analiza en una imagen?....................................................123 

4.9.4 ¿Cuáles son los tres niveles de análisis de la imagen?..................124 

5. APROXIMACIONES A LA ESCRITURA COMO ACTO PERFORMATIVO. EL 

CASO DE LAS EPÍSTOLAS DE MANUELA SÁENZ: PODER, SUBJETIVACIÓN 

E INSTITUCIONES ………………………………………………………………...129 

5.1 Sexo, género, performance y performatividad……………………………...131 

5.2 Performance y performatividad en la escritura de las mujeres del siglo 

XIX……………………………………………………………………………………138 

5.3 Las cartas de Manuela Saénz como acciones performativas………………142 

5.4 Análisis de las cartas de Manuela Sáenz a James Thorne y Simón 

Bolívar………………………………………………………………………………..143 

6. CREATIVIDAD, INTERPRETACIÓN HISTÓRICA Y PERFORMANCE…………. 152 

6.1 Narrativa desde la experiencia encarnada de la persona que investiga y el 

documento que se interpreta con el contexto performance………………………154 

6.2 Imágenes políticas y diálogo hermenéutico. La historia nos atraviesa y nos 

transforma………………………………………………………………………………163 

6.3 Cartas: Subjetividad y performance……………………………………………...169 

6.4 Subvertir las instituciones: lo que se debe hacer y lo que se hace…………. 173 

6.5 Los mecanismos de poder y el cambio…………………………………………175 

6.6 Entre cartas, diarios y vestidos: Subjetividad y performance desde la primera 

persona…………………………………………………………………………………177 

CONCLUSIONES …………………………………………………………………… 200 

ANEXOS………………………………………………………………………………. 207 

REFERENCIAS………………………………………………………………………. 211 

 



  6  

ÍNDICE DE FIGURAS 

1. Mapa del Hilado de actos performativos e irruptivos de Manuela Saénz ...14 

2. Reflexión sobre subjetividad. Elaboración propia………………………........19 

3. Narración en primera persona e historiografía feminista……………………20 

4. Tabla de ventajas de la narración en primera persona………………………29 

5. Tabla de desafíos de la narración en primera persona……………………...30 

6. Elementos de las cartas producto de la primera persona …………………. 30 

7. Elementos de la narrativa de la vestimenta …………………………………. 33  

8. Tabla de teoría del punto de vista y de la resistencia………………………. 53 

9. Conexión teoría del punto de vista-de la resistencia………………………. 54 

10. Hilados de Conexión…………………...………………………………………. 54 

11. Teoría del punto de vista y del performance………………………………… 55 

12. Hilando la teoría del punto de vista y la teoría del performance…………. 55 

13. Fotografía propia. Visita al Museo Manuela Sáenz,Quito Ecuador, octubre 

2023……………………………………………………………………………. 56 

14. Aplicación de teorías del punto de vista y del performance……………… 57 

15. Cuadro sinóptico del planteamiento del problema y objetivos………104-105 

16. Preguntas de investigación……………………………………………………106 

17. Tabla de matriz de categoría de análisis………………………………107-108 

18. Actos performativos ………………………………………………………… 110 

19. Método de Análisis ...………………………………………………………... 114 

20. Tabla de ubicación teorética del ACD ……………………………………. 117 

21. Tabla teorética del ACD………………………………………………………120 



  7  

22. Imagen de carta con representación visual………………………………… 121 

23. Imagen de representación de carta de Sáenz a Thorne…………………...122 

24. Esquema de la escritura performática de mujeres…………………………137 

25.  Fotografía de noticia de periódico sobre el Museo de Manuela Sáenz…180 

26. Portada del edificio del Museo Manuela Sáenz…………………………… 181 

27. Cartel de la exposición “Manuela y sus diarios perdidos” ...………………181 

28. Carta manuscrita de Manuela ………………………………………………182 

29. Libro de Lope de Vega con dedicatoria de Manuela a Bolívar……………182 

30. Litografía de Manuela Sáenz en uniforme de húsares…………………… 184 

31. Página de memorias…………………………………………………………185 

32. Manuela Sáenz. Carta, vestido, Jonatás, Natán y las monjas……………187 

33. Manuela Sáenz a la española: mantilla, peineta, sombrero, vestido con 

olanes……………………………………………………………………………189 

34. Manuela Sáenz. Vestido azul con influencia de la masonería (posición del 

cuerpo, objetos en las manos, adornos, colores) ………………………… 190 

35. Busto de Manuela Sáenz. Parque La Alameda, Quito……………………. 194 

36. Imagen digital del retrato de Manuela Sáenz portando la Orden El Sol de 

Perú...........................................................................................................195 

37. Representación de Manuela Sáenz con uniforme de Húsares de Junín...196 

38. Diagrama de puntos de vista en fotografía…………………………………. 207 

39. Elementos para análisis de fotografía………………………………………. 208 

40. Tabla del punto de vista en narrativas visuales en fotografía………...…...209 

41. Diagrama de la teoría del punto de vista en el análisis de la fotografía…210 



  8  

INTRODUCCIÓN 

Las mujeres desempeñaron un papel crucial en los movimientos 

independentistas de América Latina, contribuyendo de manera significativa a la 

lucha por la libertad y la soberanía de sus respectivos territorios. Participaron en 

múltiples ámbitos: colaboraron en actividades conspirativas, organizaron reuniones 

y tertulias en sus hogares, donde discutían ideas políticas y planificaban acciones 

estratégicas para la emancipación. 

Algunas de ellas también actuaron como espías, integrándose en redes de 

información que funcionaban como verdaderos sistemas de mensajería, 

proporcionando datos valiosos a los distintos ejércitos patriotas. 

Otra forma de participación fue a través de grupos organizados para 

recolectar donaciones y brindar apoyo logístico a los movimientos libertarios. 

Aportaban dinero, joyas, alimentos y vestimenta, además de ofrecer cuidados y 

atención a los combatientes heridos. Muchas también se incorporaron directamente 

a las tropas, luchando junto a los soldados y destacándose como estrategas en los 

diversos procesos de independencia. 

Sin duda, los procesos de independencia han sido analizados desde diversas 

teorías de la historia, dejando de lado aspectos que para esas construcciones son 

intrascendentes (Villoro, 1994), como puede ser el rol jugado por las mujeres. De 

hecho, durante estos procesos se vuelven evidentes las contradicciones del 

imaginario de mujer de cada época y contexto: para unos“ nace un nuevo tipo de 

mujer”. Donde las mujeres que participaron en los movimientos armados, como 

parte de una categoría genérica esencialista,“ fueron consideradas en su época 



  9  

como señoras rudas, con una espiritualidad limitada, inteligentes, dominantes pero 

que, al mismo tiempo, sabían conservar su feminidad” (Da Costa, 2015).  

Ese tipo de mujer que nace con la participación política, organizando 

revueltas, espiando, levantándose en armas, se viste de traje militar y/o masculiniza 

su persona. Esto generó, por un lado, “un conjunto de situaciones que provocó en 

el ambiente varonil actitudes de rebeldía y desprecio ante sus figuras, lo que 

desencadenó un alejamiento alarmante dentro del entramado político de las 

páginas de la historia” (Da Costa, 2015: 362). Es decir, una cierta invisibilización de 

su rol, y además, una conversión de roles donde las características comunes de las 

mujeres fueron reemplazadas. 

Sin embargo, desde el crisol del contexto actual, investigadoras como Judith 

Butler han cuestionado esos esencialismos, y han propuesto que la identidad de 

género se da a través de actos repetitivos que el orden heterosexual reafirma. 

Entonces el sexo y el género no son naturales, en sus palabras:“ el género es 

instituido por actos internamente discontinuos, la apariencia de sustancia es 

entonces precisamente eso, una identidad construida, un resultado performativo 

llevado a cabo que la audiencia social mundana, incluyendo los propios actores, ha 

venido a creer y a actuar como creencia” (Butler,1990: 297).  

Este proyecto de investigación busca reinterpretar el concepto de 

construcción social del género entendido como performance (Butler, 1990), es decir, 

como una actuación o puesta en escena del género frente a las normas y 

expectativas que regulan su asignación. Se centra en aquellas expresiones de 

género no esperadas ni respaldadas por las instituciones sociales y políticas de una 

época, un contexto social o un entorno familiar determinados. El género, concebido 



  10  

como performance y como herramienta de irrupción política en el marco de las 

guerras de independencia, se manifiesta en formas de resistencia y subversión ante 

las normas de género dominantes, tal como lo ejemplifica el caso histórico de 

Manuela Sáenz. 

El papel de Manuela Sáenz ha sido frecuentemente representado en la 

historia como el de una figura secundaria, dedicada al acompañamiento de los 

héroes latinoamericanos, como Simón Bolívar. Esta interpretación la reduce al rol 

de apoyo a la causa independentista, sin reconocerla plenamente como una mujer 

con agencia propia, emancipada e irruptora del orden patriarcal de comienzos del 

siglo XIX. 

Manuela Sáenz constituye, en este sentido, un ejemplo de lo que puede 

entenderse como travestismo político: construyó un performance que le permitió 

transgredir el orden y los imaginarios de género establecidos tanto en el ámbito 

militar como en el político. A través de estrategias corporales y simbólicas, encarnó 

una forma de resistencia que desafió las jerarquías y normas patriarcales de su 

tiempo. 

Desde esta perspectiva, este proyecto busca reequilibrar las investigaciones 

sobre su papel histórico y destacar su relevancia para el presente, promoviendo un 

reconocimiento epistémico y político del papel de las mujeres en las luchas de 

independencia. 



  11  

Dentro de una reflexión que surge del presente se pretende responder el 

siguiente cuestionamiento: ¿La participación performática, agencial y encarnada1 

de Manuela Sáenz tiene un papel de irrupción política del orden patriarcal del siglo 

XIX? Proponemos esta pregunta contextualizada dentro de las luchas de 

independencia de Hispanoamérica donde la mujer tuvo también una participación 

primordial en esas guerras.  

De esa pregunta matriz hemos desprendido algunos cuestionamientos que 

tratarán de equilibrar esta investigación dentro de una prudencia epistemológica, 

nos enfocaremos en plantear conjeturas, así en plural, dentro de la propuesta de 

Cornejo Polar (Polar, 1982), la humildad epistemológica, lejos de imaginar 

respuestas ad hoc y cuadrar resultados. ¿Cómo el performance se articula dentro 

del engranaje emancipador de las guerras de independencia para originar un papel 

irruptor de la política patriarcal en el presente? ¿Qué estrategias performativas 

 

1 La participación performática, agencial y encarnada de Manuela Saénz la concebimos desde su rol 
activo y de alto compromiso con la lucha de la independencia de la Gran Colombia. Al referirnos a la 
participación performática visibilizamos sus acciones simbólicas como muestra de su compromiso 
social y reconocemos su ardua labor en la organización social de la época.  En el campo de batalla 
su participación performática queda plasmada en la irrupción de un espacio concedido a los hombres 
militares, su presencia rompía con lo tradicional al vestir el traje militar de dos piezas, el usar pantalón 
no solo en los días de batalla, montar a caballo a dos piernas empuñando las armas y espadas al 
lado de los líderes militares en cada contienda.  
La participación agencial es relacional al ámbito de la toma de decisiones tanto en el ámbito privado 
como en el público que irrumpía roles tradicionales femeninos en el siglo XIX, su pensamiento era 
ágil y audaz, su experiencia de vida y su interacción a temprana edad con las personas menos 
favorecidas socioculturalmente le concedía tener reconocimiento e influencia política en la región de 
la Gran Colombia. 
La participación encarnada hace referencia al cuerpo y al género de Manuela Saénz al desafiar las 
normas tradicionales y las expectativas sociales de las mujeres del entorno, contexto y territorio de 
la Gran Colombia en el siglo XIX.  
Su experiencia vivida y plasmada a través de sus cartas y diarios son legado de su lugar en el mundo 
en los movimientos independentistas y la revelan como una mujer en constante movimiento no solo 
en sus pensamientos internos sino también en sus acciones y comportamientos externos al luchar 
por la libertad en primera persona y con impactos colectivos al sumarse a los movimientos sociales 
en la lucha por la independencia de la América Latina.  



  12  

desplegó Manuela Saénz para incidir en las dinámicas políticas de su tiempo, y 

cómo estas fueron invisibilizadas por la historiografía dominante? ¿De qué manera 

la figura de Manuela Saénz puede ser comprendida como la de una agente activa 

en las luchas de la independencia a partir de sus actos performativos e irruptivos 

desde el ámbito político afectivo?   

En fin, de este análisis pueden derivarse numerosas preguntas. Incluso 

desde una antigua tradición historiográfica, como la Escuela de los Annales, los 

aportes de Georges Duby (2020) y su “ingeniería narrativa” ofrecen pistas valiosas 

para reflexionar y formular nuevas preguntas guía en torno a la literaturización de la 

irrupción política de las mujeres en las guerras de independencia y sus narrativas. 

Este proyecto opta por una mirada profunda y por planteamientos críticos que 

permitan cuestionar y reconfigurar lo establecido por el orden patriarcal, tanto en el 

ámbito político como en el epistémico. 

Es importante apuntar que en el capítulo numero uno dibujamos en líneas 

generales el hilo conductor  sobre el que discurrimos, las lineas metodológicas y el 

estudio de caso que nos sirve  para cumplir con los objetivos de nuestro estudio, 

revisar las dos dimensiones del actuar histórico de Sáenz, a través de su lectura 

como actos performativos. A continuación, en el segundo capítulo presentamos las 

acciónes performativas como herramienta analítica, así como contextualizamos la 

historiografía de las mujeres en las independencias y revisa los estudios literarios 

sobre Sáenz. Posteriormente, en el tercer capítulo desarrollamos sobre los actos 

performativos, el performance, la representación, la vestimenta y la escritura como 

actos performativos, como parte de los conceptos teóricos que ocupamos en el 

análisis. En un siguiente punto, en el cuarto capítulo nos ocupamos de plantear las 



  13  

técnicas de investigación, y nuestro método de análisis, del mismo modo 

proponemos el texto y la imagen que escogemos estudiar. Continuamos con el 

quinto capítulo donde  revisamos las cartas de Sáenz a través de los conceptos de 

sexo, género performance y performatividad, con el contexto de la escritura de las 

mujeres en su momento histórico.  Finalmente, en el capítulo 6 apuntamos a un 

ejercicio hermenéutico para el análisis de nuestro estudio de caso , para el que nos 

hacemos eco de los conceptos de subjetividad y performance, los que nos ayudan 

a caracterizar el impacto del actuar de Sáen en una dimensión política; 

paralelamente contextualizamos nuestro quehacer como una práctica de 

investigación situada, además, en este punto descríbimos el actuar de Sáenz 

partiendo de los testimonios históricos con la perspectiva de abonar a una 

alternativa historiográfica. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  14  

1.MAPA DEL HILADO DE ACTOS PERFORMATIVOS E 

IRRUPTIVOS DE MANUELA SÁENZ 

 

Figura 1. Mapa de hilado de actos performativos e irruptivos de Manuela Sáenz. Elaboración propia. 

En este mapa se presenta el hilo conductor que propongo para el desarrollo 

de este trabajo. Por un lado, se aborda una revisión teórica sobre las acciones 

performativas, donde se justifican los actos de escribir cartas y de vestir prendas 

asociadas a los hombres en la figura de Manuela Sáenz. Asimismo, se realiza una 

revisión de fuentes históricas que permite reinterpretar el pasado en su propio 

contexto, vinculando la categoría de performance con el rol activo, comprometido e 

irruptivo de Sáenz dentro del engranaje emancipador. 



  15  

El liderazgo de Sáenz, valentía e inteligencia la consolidan como un símbolo 

de irrupción política, expresada a través de sus cartas, diarios y elecciones de 

vestimenta. En una época en la que el uso del pantalón y del traje militar era 

impensable para las mujeres, Sáenz adoptó estas prendas como una estrategia de 

visibilidad y poder. Su presencia en el ámbito militar le otorgó reconocimiento y 

jerarquía, además del ascenso en grados dentro de las estructuras castrenses. Este 

gesto performativo no solo desafió las normas de género de su tiempo, sino que 

también inspiró a otras mujeres a asumir roles más activos en los movimientos 

independentistas, a cuestionar los límites del ámbito privado y a involucrarse de 

manera más proactiva en los asuntos públicos. 

Finalmente, su práctica de la escritura, en un contexto donde, según las 

fuentes del siglo XIX, muchas mujeres sabían leer, pero pocas escribir, constituye 

otro acto de subversión simbólica. A través de la palabra escrita, Sáenz articuló una 

forma de agencia y resistencia que amplificó su voz en un espacio históricamente 

restringido a los hombres. 

Estos actos que para Manuela Saénz eran, hasta cierto punto, cotidianos, 

los describimos aquí como actos performativos e irruptivos de esa época. Se hace 

una investigación de caso a través del análisis de las biografías, novelas y 

documentos de Manuela Saénz.  

Asimismo, creo necesario contextualizar no solo esos trabajos que analizo, 

sino también mi propio trabajo y mi lugar de enunciación, para lo cual dedico un 

apartado a la historiografía de las mujeres que son descubiertas por otras y que, al 

serlo, nos colaboran en la revelación de nosotras mismas en actos revelativos de 

irrupción investigativa y de actos escriturales performáticos.  



  16  

El objetivo principal de esta investigación es analizar dos dimensiones 

concretas de la participación de Manuela Sáenz en la lucha por la independencia 

durante el siglo XIX: la vestimenta y la producción escrita, en particular, el género 

epistolar. El cuestionamiento central es: ¿pueden estas formas de participación 

(escribir cartas y vestirse de traje militar) constituir un acto performativo y cuáles 

serían sus implicaciones? Para contestar esa pregunta, se plantean tres momentos 

analíticos que se profundizan en el marco teórico, siempre evitando caer en 

anacronismos, en el sentido de comprender la época histórica de Manuela desde el 

plano mismo de sus coordenadas históricas, sin trasladarlo de manera directa a la 

sociedad contemporánea: más bien promoviendo un diálogo de continuidades y 

discontinuidades históricas. 

En primer lugar, nos preguntamos ¿por qué es útil la noción de acto 

performativo para estudiar el género y, por tanto, la actuación de estas mujeres? La 

obra más icónica de Simone de Beauvoir (2021), El segundo sexo, ofrece 

elementos para definir género como construcción social, noción que fue ampliada 

por Judith Butler (1998, 2001, 2005) al incorporar la performance y que también 

retoma Smith (2016) para su concepto de género. La propuesta de Austin (2018) 

sobre acto performativo, también retomada por Butler, son los ejes que guían este 

trabajo.  

En segundo lugar, se indagará si la vestimenta puede considerarse como 

acto performativo. La propuesta de análisis recuperará los trabajos de Zambrini 

(2009, 2013), con su análisis sobre la vestimenta y las identidades de género, los 

de Santos Eva y Nicolás Violeta (2021), con su análisis de performance y memoria 



  17  

a través de la indumentaria, así como los de Butler sobre travestismo y Faccia 

(2019) para definir los estereotipos de género.  

En un tercer momento, se analiza la posibilidad de entender la escritura como 

acto performativo. Los trabajos de Ravetti (2002,2005) sobre las narrativas 

performáticas y su función pedagógica, así como las investigaciones de Yamilé 

Silva (2011, 2014, 2016), Laura Flores Cordero (2013) y Silvia L. López (2018), 

ofrecen elementos metodológicos para el estudio de cartas escritas por mujeres en 

la época colonial, pero también nociones útiles para entender el alcance del género 

epistolar en tanto dispositivo de subjetivación o espacio de producción de 

subjetividad.  

En un cuarto momento, y no menos importante del hilado metodológico, se 

toma en cuenta la teoría del punto de vista de Sandra Harding (1986,1991), que 

desde su foco en la epistemología feminista y en la crítica a la objetividad en la 

investigación científica y en la narrativa, da lugar para validar la importancia de 

narraciones subjetivas en primera persona dentro de los andamiajes de la 

historiografía feminista. 

Las teorías feministas en mención repuntan las ideas entorno a que la 

realidad se monta a través de los actos del habla, los gestos, la escritura y el vestir, 

desde la agencia de la investigación encarnada en los estudios críticos de este aquí 

y ahora, estos actos que irrumpen un tipo de investigación situada y encarnada por 

el propio performance al escribir y representar en el uso del vestir un lugar diverso 

en el mundo.  

Al hacer investigación situada, dichos actos se pueden identificar en cada 

persona que muestra en los actos del habla y en sus gestos, su vestimenta y su 



  18  

encarnada esencia, actos en performance que implican un contexto social 

determinado y que muestra una construcción social de género discontinua, 

revelando diversas formas de participación desde la performática en la producción 

intelectual, la participación agencial investigativa y la participación encarnada en la 

escritura en primera persona. 

Los actos performativos e irruptivos de Manuela Saénz descritos aquí, como 

las cartas y vestidos, son y serán testigos a destiempo de una realidad participativa 

encarnada, agencial y performática que encontramos en la relectura de sus cartas, 

de sus diarios y a través de las obras en pintura que encontramos en los Museos 

en Quito, Ecuador; en la encomienda de esta investigación situada desde la 

narrativa de la investigación-acción. 

Desde esta perspectiva, la teoría del performance y la teoría de género 

configuran el desarrollo de este acto investigativo, que se torna a la vez irruptivo y 

político al presentar a Manuela Sáenz desde su propia construcción social. Desde 

ahí, se evidencia cómo negocia su identidad mediante actos de habla y gestos que 

encarnan su liderazgo en el espacio público, convirtiéndose estos en gestos 

subversivos dentro de un entorno militar profundamente masculinizado. 

En otro plano performativo, más íntimo y privado, el ejercicio de la escritura 

revela un contexto social situado, en el que la irrupción se produce desde el vestir 

hasta la ocupación simbólica de un espacio históricamente estructurado y 

dominante. 

Dentro de este entramado teórico, que articula la teoría de género, la teoría 

del performance y la teoría del punto de vista, se busca mostrar la intencionalidad 

de los actos performativos que, en esta investigación, se leen en las cartas y en los 



  19  

vestidos como gestos de irrupción política y atemporal. Los actos encarnados por 

Manuela Sáenz nos permiten también asumir una posición investigativa en primera 

persona: una narradora que, al analizar el contexto, encarna a su vez su propio 

gesto, su propia voz e irrupción escritural, como si la escritura misma fuese un 

vestido que cubre y revela, al mismo tiempo, la construcción de su identidad y su 

género. 

En síntesis, la teoría del punto de vista de Sandra Harding puede ser 

ocupada en la narración de primera persona para analizar las experiencias de 

Manuela, pero también las de la autora de este texto :  

 

Figura 2. Reflexión sobre subjetividad. Elaboración propia. 

Esta teoría, se enfoca en la manera particular de la producción del 

conocimiento, reconoce que existe una posición desde donde se mira el mundo y 

sus interacciones en lo social, político, cultural y económico. Dentro de las claves 

de esta teoría, consideramos de interés para los fines de esta indagación que el 

desarrollo del conocimiento científico y la epistemología tradicional guarda 

relaciones estrechas con las miradas androcéntricas y eurocentristas del mundo.    



  20  

Entonces la perspectiva del punto de vista de las mujeres no es un acto 

subordinado por condición de género ya que a razón de su contexto la producción 

de la experiencia encarnada es una práctica sociopolítica que hila intereses y 

relaciones de poder, que al traducirse como actos performativos e irruptivos en 

primera persona permean la forma de escribir y describir un lugar en el mundo de 

la investigación y encarnan las diversas formas participativas enunciadas en el caso 

de Manuela Saénz y tan presentes en el ámbito de la investigación doctoral tal cual 

como un campo de batalla dominada por perspectivas dominantes.  

 

 

Figura 3. Narración en primera persona e historiografía feminista.



 

  21  

2.  ESTADO DEL ARTE  

Y me niego 

Categóricamente 

A dejar de hablar mi  

Lengua, mi acento y mi historia. 

Fragmento de Rotundamente negra de Shirley Campbell.  

2.1 Las acciones performativas como categoría de análisis  

Los actos performativos son aquellos que, a través de su actuación, crean 

aquello que están nombrando, de forma dramática y no referencial (Butler, 1990). 

Como una creación social, el género es una acción pública y un acto performativo. 

A través de los actos (a manera de una representación teatral) se crea el género, 

sus distinciones sociales y todas sus implicaciones, es decir, a través del actuar el 

género se define al mismo. Definir un acto o acciones como performativas requiere 

de un análisis sobre las formas que nombra dicho acto (el discurso) y que lo crea.  

La acción performativa es una categoría utilizada en campos como la 

antropología y el arte. Por ejemplo, el trabajo de Zenia Yébenes, Performatividad, 

prácticas corporales y procesos de subjetivación (2015), critica la aproximación 

discursiva de acto performativo en Butler, en la que el habla tiene mayor 

protagonismo (la performatividad de nombrar lo que se crea). Para Yébenes es 

importante el actuar del cuerpo dentro de las formas rituales, la expresión corporal, 

que no la hablada.   

Como prácticas corporales, Hortensia Moreno (2018) hace un comparativo 

entre el acto del boxeo y la danza; el significado de los cuerpos semidesnudos en 

el escenario y la danza/pelea que actúan. El caso de las mujeres boxeadoras 



 

  22  

permite hacer un análisis de la exclusión, a través de lo que llama “contradicción” 

del acto de boxear y ser mujer. A través de este trabajo se puede plantear una 

aplicación del acto performativo como uno que puede subvertir, no solo crear, por lo 

menos como herramienta analítica.  

Los giros en torno a otras formas de actos performativos no implican 

necesariamente un agotamiento del acto performativo de hablar, del discurso. Entre 

las aplicaciones del término acuñado por Judith Butler de acto performativo dentro 

de la literatura académica se encuentran, por ejemplo, aquellos que buscan definir 

los actos políticos y sus implicaciones como tales. El discurso de odio como acto 

performativo que puede crear la homofobia/racismo/xenofobia, al grado de haber 

una legislación en torno al acto del discurso de odio en los Estados Unidos (Di Rosa, 

2019)  

Intuitivamente se puede decir que los actos performativos están actuados a 

través del lenguaje y el cuerpo, con un fuerte sentido del símbolo o lo simbólico; el 

lenguaje escrito, la vestimenta, en su ejecución, pueden crear y ser parte del acto 

del género.  

En esta investigación, se sigue de estas propuestas y se considera que estos 

actos articulan el engranaje emancipador del contexto, al propiciar el papel irruptor 

de la política, y que también pueden ser considerados como actos performativos e 

irruptivos, tanto la vestimenta, como la escritura, o los gestos y gritos de la sed de 

libertad en la continua resistencia del olvido.  

Siguiendo a Butler (1994), los intercambios, las expresiones del cuerpo y del 

lenguaje (aun si estos son disruptivos) pueden crear nuevas normas, entendidas 

desde su idea de performatividad.   



 

  23  

Del concepto original de performatividad de John Austin (1960) se han hecho 

varios estudios históricos, al grado de que Burke (2007) acusa un “giro performativo” 

en el análisis histórico, aunque éste no necesariamente se desprenda del concepto 

de Butler de acto performativo, sino del de performatividad o “palabras que hacen 

cosas” de Austin. Sin embargo, el propio Burke reconoce (y también critica) la noción 

de “restricciones sociales” que determinan la performatividad.  

Si es posible estudiar las producciones del género de forma antropológica 

(en distintas sociedades humanas) o histórica (en distintos momentos) ¿Es posible 

tomar el acto performativo de Butler para el análisis de actos en el pasado? Nuestra 

respuesta en esta indagación nos coloca en un rotundo acierto que, a través de la 

metodología empleada en este acto investigativo, da cuenta de que los gestos, la 

escritura, el cuerpo y el vestido representan una serie de actuaciones sociales 

representativas de la opresión del género femenino en contextos pasados y 

presentes, en la diversidad de los campos de batalla no sólo los que representan la 

lucha de la justicia social, sino también aquellos que generan una novedosa forma 

de situarse en el mundo de la creación científico social.  

En cuanto al análisis de las epístolas, podemos encontrar el trabajo de 

Practicas Escriturales Femeninas: Espacialidad e Identidad en Epístolas en la 

Colonia (Rio de la Plata, Siglos XVI-XVII) (2011) de Yamile Silva. En este trabajo 

Silva analiza documentos oficiales escritos por mujeres entre los siglos XVI y XVII 

en Hispanoamérica, por un lado, con la intención de visibilizar el ejercicio de poder 

de las autoras y, por el otro, para comprobar cómo el género epistolar es un género 

mixto ya que adquiere un carácter libre (Silva, 2011). Aunque este trabajo hace el 



 

  24  

análisis a las epístolas de mujeres españolas que participaron en la colonización, 

permite una aproximación dialéctica.  

El trabajo de Graciela Ravetti, Estrategias performativas en la construcción 

del género: mujeres escritoras contemporáneas en el Cono Sur de América, 

construye cómo la narrativa performática escrita por mujeres puede ser algo tangible 

y visible para interrumpir el imaginario colectivo, para crear nuevas formas de estar 

en el mundo. “Revela alternativas, reescribe mandatos, escenifica posibilidades, 

descifra códigos herméticos, funda escritos, desestructura destinos marcados” 

(Ravetti, 2005: 319).  

Esta investigación propone que el travestismo de Manuela Sáenz fue una 

estrategia de irrupción política y de ruptura con el mundo patriarcal de la época 

colonial, al cuestionar la matriz heterosexual predominante. El travestismo como 

acto performativo fue tratado por Butler (1990) al recuperar la práctica drag como 

parodia a la política. Así como lo hace Manuela Saénz en las reuniones para la 

planeación estratégica del avance territorial y enfrentamiento con el enemigo 

opresor, datos que desde la historia dominante se han desdibujado al encasillar las 

actuaciones de Manuela Saénz a la sombra de los encuentros románticos con 

Bolívar, mismos que aquí ,a través de actos performativos e irruptivos y escriturales 

de la que escribe, son reivindicados al releer las cartas, los diarios y la narrativa 

visual de las obras pictóricas de la historia de vida de la Saénz, como la de quien, 

desde su único e irrepetible lugar en el mundo, muestra a través de su participación  

performática, agencial y encarnada una irrupción política desde su ámbito privado y 

público. 



 

  25  

Al respecto, Mariela Nahir Solana (2014) aclara que la teoría performativa de 

Butler es una crítica a las posturas esencialistas que consideran que “una es lo que 

es a causa de una esencia interior que la precede y que origina y dota de significado 

los actos que de ella provienen”. La performatividad, en contraste, postula que los 

discursos, actos o gestos generan la ilusión de que existe un núcleo identitario 

previo. En otras palabras, la identidad de género no es la causa de los actos “de 

género”, sino, más bien, su efecto. Según la interpretación de Solana,  

la parodia drag se burla no de las mujeres sino de la idea misma de algo 

original o natural. Dentro de este marco teórico performativo, todos los 

géneros imitan algo, y ese algo es una serie de ideales o normas reguladas 

y sancionadas socialmente, no una verdad del género oculta en el interior del 

sujeto. (Solana, 2014: 7).   

De este modo, la parodia drag o el travestismo pone en evidencia que, a 

pesar de la naturalidad adjudicada al sexo y el género, estos no son más que una 

serie de actos performativos. Ahora bien, su potencial político se deriva, según 

Butler, de que el travestismo desnaturaliza los términos de la diferencia sexual, al 

mostrar que la relación entre la copia y lo copiado es más compleja que la relación 

entre un original y su imitación. “Las parodias drag sacan a la luz que hay aspectos 

de la experiencia de género femenina que han sido naturalizados cuando, en 

realidad, se trata de copias de ideales de género compartidos” (Solana, 2014: 11).   

De manera resumida, se podría decir que, para Butler, las inestabilidades 

inherentes a la matriz heterosexual, evidenciadas por el travestismo, son las que 

subvierten las normas de género. Esta lectura, aunque reduccionista y limitada, abre 

una ventana de posibilidades de exploración. En el caso del travestismo de Manuela 



 

  26  

Sáenz en el siglo XIX, se manifestaba de diversas formas, desde la moda de la 

época, lo que veremos más adelante en la muestra de la obra pictórica que 

acompaña esta investigación; en el uso de la vestimenta de nuestro personaje que 

devela su identidad y expresión de género atentando a las normas que estaban 

estrictamente definidas por la sociedad de la época. Manuela Saénz, al ocupar el 

traje militar de dos piezas, desafiaba tales normas y expresaba un acto performativo 

no conforme a su género asignado.  Esta práctica le permitió, por un lado, trasgredir 

la matriz heterosexual y, por el otro, participar en el movimiento armado 

independentista como parte del círculo interno de Simón Bolívar (Hennes, 2009).  

Por cierto, que Manuela Sáenz no es la única mujer latinoamericana que hizo 

uso de la vestimenta militar provocando “inestabilidades en la matriz heterosexual”. 

Ana María da Costa Toscano señala que Juana Azurduy (1780-1862) en Bolivia y 

Francisca Zubiaga y Bernales de Gamarra (1803-1835) en Perú, son otros ejemplos 

de mujeres que adoptaron el travestismo como estrategia política. Al respecto de 

Zubiaga, señala:  

Por lo tanto, el acto de viajar de una identidad a otra, es decir, de la femenina 

a la masculina, la conduce por caminos prohibidos como mujer, pero al mismo 

tiempo le permite adquirir una movilidad social dentro de la soldadesca 

peruana, desanimada y hambrienta, que intenta un motín. (Da Costa 

Toscano, 2005: 371). 

El travestismo en el siglo XIX se manifestaba en diversos contextos culturales 

como expresiones de resistencia política que, a través de diversos actos de irrupción 

en el vestir, desafiaba a una sociedad dominante y estricta ante las normas de 

género. El travestismo es en estos momentos, dentro y fuera de la investigación, un 



 

  27  

acto representativo de la participación performática, agencial y encarnada de la 

implicación de vestirse, a actuar en contra corriente de la normatividad de género 

asignada al nacer y cercada por las expectativas dominantes. La teoría de Butler, 

como lo hemos mencionado en líneas anteriores, nos hace sostener que las 

identidades de género se crean a través de actos y performances, para nosotras en 

este acontecer los actos performativos de la escritura y las diversas formas de vestir 

son estrategias de resistencia de entornos y contextos socioculturales de las 

minorías, ante los desafíos significativos en lo privado y público de las economías, 

incluyendo la discriminación y la exclusión social. 

Manuela Saénz, conocida en el mundo dominante de la historia como la 

Amante del Libertador y de manera más reciente y reivindicativa como la Libertadora 

del Libertador, fue una figura representativa en la lucha independentista de la Gran 

Colombia, en su historia de vida quedan gestos, palabras escritas, cartas, diarios, 

pinturas que muestran a la historia misma sus actos performativos e irruptivos desde 

su valentía y desafío a las normas sociales de género de su época. Ella solía 

vestirse desafiando las convenciones de género al irrumpir en el espacio público 

portando el traje militar y montando a caballo a todo galope. La escritura de las 

cartas fue un aspecto fundamental en su día a día, desde su correspondencia con 

Bolívar, de manera íntima, así como su correspondencia con quien fuera su esposo, 

James Thorne, de manera privada. En lo público, la escritura de cartas iba destinada 

a lideres políticos, mostrando a la letra su pensamiento político y su pasión por la 

causa independentista. 

Los actos performativos e irruptivos de las cartas y los vestidos de Manuela 

Saénz articulan de manera situada dinámicas políticas de su tiempo, como lo 



 

  28  

muestran los Museos en Quito, Ecuador. La figura de nuestra heroína convoca a las 

generaciones más recientes a manifestarse a través de la escritura en medios de 

inmediatez digital, para manifestar resistencias y discriminaciones y cada día es 

más revelador en el espacio público la vestimenta como develación crítica que hace 

referencia al proceso de descubrir y analizar las estructuras de poder, las normas 

sociales y las relaciones de género que subyacen a las prácticas y discursos 

sociales dominantes.  

La escritura de Manuela Saénz (y a su vez la propia) crea y recrea narrativas 

que reflejan un pensamiento que va siendo labrado y que a la vez muestra 

realidades en contexto llenas de significados poco advertidos por la historia misma; 

de ahí la pertinencia de la historiografía feminista que desempaña realidades y 

significados en contextos situados, de manera que al releer estos hechos en la 

historia y comprenderse de nuevo, crea efectos emancipadores en el mundo de 

quien las lee hoy. Esta investigación muestra el acto performático, agencial y 

encarnado de quien escribe, pues me contextualiza en lo social y contracultural, en 

el conocimiento situado de lo que narro en mi identidad, en el mensaje de lo que 

visto y de lo que escribo como acto en constante performatividad, desde este 

enfoque crítico que intersecta desde la interdisciplina, la teoría de género, la teoría 

queer, la teoría del punto de vista y los estudios culturales. 

Al convocar la teoría del punto de vista y emplearla en primera persona para 

leer las cartas de Manuela Sáenz, nos situamos en un acto performático, en una 

técnica literaria de irrupción que permite a la persona lectora acceder a los 

pensamientos y emociones del personaje, encarnar el lugar desde donde escribe y 

habitar un tiempo que se desborda del pasado para presentarse en el aquí y el 



 

  29  

ahora. Estos actos performativos e irruptivos se actualizan en la experiencia de las 

mujeres que, al escribir desde la resistencia, desafían los roles de género impuestos 

en los espacios públicos y privados. De este modo, se subvierten también las 

“vestimentas formales” del quehacer investigativo y de las estructuras de poder 

representativo, al crear un gesto de movilidad socio-investigativa que amplía los 

márgenes del discurso académico y político. 

A continuación, se presentan algunas claves de esta técnica literaria en 

irrupción: Ventajas de la narración en primera persona en cartas desde una técnica 

literaria:  

 

 

Figura 4. Tablas de ventajas de la narración en primera persona. 

 

 

 

 

 

 

 



 

  30  

Desafíos de la narración en primera persona en cartas2: 

 

 

Figura 5. Tabla de desafíos de la narración en primera persona. 

Lo que se encuentra al escribir cartas en primera persona: 

  

Figura 6. Elementos de las cartas producto de la primera persona. 

 

2 Ejemplos de narración en primera persona en cartas:   

➢ “Las cartas de amor de Stendhal”: Esta novela epistolar de Stendhal es un ejemplo clásico de la narración en 

primera persona en cartas.   

➢ “Drácula” de Bram Stoker. Esta novela también utiliza la técnica de la narración en primera persona en cartas, 

aunque también incluye otros  

formatos narrativos.  

➢ “La sombra del viento” de Carlos Ruiz Zafón: Esta novela también utiliza la técnica de la narración en primera 

persona en cartas, aunque de manera no exclusiva.   

 



 

  31  

La teoría del punto de vista, nos ayuda a dar fundamento a los argumentos 

planteados en esta investigación, al dar más peso a la subjetividad de Manuela 

Saénz, primero a través de sus cartas y sus narrativas, y después, a través de las 

interpretaciones narrativas, fotográficas y pictóricas de terceras personas.  

Y, finalmente, para dar lugar a mi voz como investigadora, en diálogo con la 

importancia de reconocer la propia voz y el lugar de enunciación que plantea Sandra 

Harding en la investigación feminista, incorporo mis propias interpretaciones 

surgidas al recorrer algunos territorios significativos en la historia de vida de 

Manuela Sáenz. Entre ellos, destaco la visita al museo que lleva su nombre, así 

como a otros museos históricos y centrales de Quito, Ecuador, donde se la presenta 

al mismo nivel que a cualquier otro patriota de la Gran Colombia. 

En estos espacios, frente a sus cartas y diarios, situé una mirada encarnada 

que se materializó en la captura de imágenes fotográficas y en breves videos 

realizados durante una entrevista semiestructurada con la persona encargada del 

museo, quien resguarda con esmero tanto el lugar como sus narrativas visuales. 

Estuvimos frente a obras pictóricas que reconstruyen la línea del tiempo de nuestra 

heroína, y esta experiencia encarnada se documenta mediante fotografías de los 

cuadros, de los vestidos de Manuela Sáenz y de las cartas y diarios extraviados. 

Esta práctica fotográfica alude a la forma en que quien sostiene la cámara, 

en este caso, quien escribe, coloca su mirada: un “ojo acomodado” que busca narrar 

la historia o transmitir un mensaje situado desde la experiencia vivida y el contexto 

de investigación sobre el personaje. Así, poner el ojo en la cámara se convierte en 

un gesto de posicionamiento epistemológico: mirar con y desde Manuela Sáenz. 



 

  32  

La teoría del punto de vista de Sandra Harding sostiene que las personas 

que representan a grupos sociales desfavorecidos muestran una ventaja epistémica 

para interpretar fenómenos sociales a razón de su posición social. Según Harding, 

el conocimiento siempre es situado y depende del entorno y del contexto social, 

económico, político, antropológico, intelectual, histórico o cultural. Esto me situa 

como investigadora para comprender y entender que las personas en los diversos 

contextos de opresión muestran a través de sus vestidos (vestimentas) la posición 

que guardan en las interacciones sociales de su aquí y ahora. En la interpretación 

de la vestimenta, el punto de vista se refleja en la forma en la que se percibe y se 

interpreta el significado de la ropa y los contextos sociopolíticos en los que se porta.  

En el contexto de la lucha de la independencia de la Gran Colombia, la figura 

de Manuela Saénz y la forma en la que se viste representan acciones como actos 

performativos e irruptivos de la época, que desafían las normas sociales y políticas. 

Su experiencia como mujer en una sociedad patriarcal es irrumpida por sus actos 

performativos al vestir el pantalón y montar a caballo a dos piernas en los espacios 

públicos, más el uso del traje militar de dos piezas en el campo de batalla en la lucha 

independentista. Dichos actos performativos ofrecen a cualquier persona una 

perspectiva situada que desafía normas sociales de un contexto y una época; y 

como decíamos, estas acciones, junto con la escritura de cartas y diarios, son vistas 

como actos performativos e irruptivos, que refuerzan su identidad desafiando las 

normas establecidas, mostrando resistencia ante los aconteceres opresivos del 

momento. 

En el siguiente gráfico se muestran elementos clave para analizar la narrativa 

de la vestimenta como una forma de resistencia, pero sin lugar a duda, como un 



 

  33  

acto performativos e irruptivo de cualquier persona y de cualquier momento y 

realidad.  

 

Figura 7. Elementos de la narrativa de la vestimenta. 

La teoría del punto de vista sostiene que el conocimiento y la comprensión 

de la realidad están influenciados por la posición social y la experiencia personal. 

En el caso de Manuela Saénz quien representa, en sus actos libertarios, a los 

grupos marginados y oprimidos de la época y contexto del movimiento 

independentista de la Gran Colombia, damos cuenta que sus actos performativos, 

como son las cartas y los vestidos, que ocupa en el mundo privado y público, ofrecen 

visiones objetivas y subjetivas de su historia. 

La subjetividad de sus cartas ofrece a través de sus letras su experiencia y 

participación en el movimiento de independencia, a través de estos actos 

escriturales expresa sentimientos, pensamientos, motivaciones, proporcionando en 

el acontecer de la historia una comprensión de realidad íntima y encarnada.  

Su vestimenta militar, así como sus formas de participación en la lucha 

independentista, pueden reflejarse como una forma de objetividad, en el sentido de 



 

  34  

que su acción y su presencia en el espacio público tienen un impacto tangible en la 

realidad política y social de la época.  

Harding nos dice que, en la interpretación de la realidad, se argumenta que 

toda interpretación es subjetiva y se encuentra influenciada por la perspectiva del 

intérprete. Aquí actua entonces en la interpretación de la vestimenta, la objetividad 

se refleja en la forma en que se asigna significado a la ropa y los accesorios que se 

portan; en este caso de Manuela Saénz hacemos referencia al traje militar de dos 

piezas y las armas que le acompañan en cada batalla y cómo se relacionan con la 

identidad y la cultura del personaje que los lleva.   

Dentro de esta interpretación sobre la vestimenta, la reflexividad se 

manifiesta en la forma en que se reconoce y se cavila sobre la propia perspectiva y 

los oportunos supuestos. Al interpretar el significado de la vestimenta y de 

accesorios que porta Manuela Sáenz, ubicamos que más que pañuelos, son las 

armas como la espada y las pistolas las que la acompañan en cada batalla. Los 

vestidos o la vestimenta como acto semiótico, desde el análisis crítico a la 

dominación, se refleja en la forma en la que se encuentra la idea de que ciertos 

estilos o formas de vestimenta marcan una época histórica, representan un rol, una 

posición y una pertenencia social y cultural. 

Aquí podemos dar cuenta de las estrategias performativas que desplegó 

Manuela Sáenz para incidir en las dinámicas políticas de su tiempo, y cómo éstas 

fueron invisibilizadas por la historia dominante, y son ahora rescatadas a través de 

este ejercicio investigativo que pretende, entre otras cosas, hacerlas visibles a 

través de una historiografía feminista. La utilidad de la categoría de análisis de 

performance, desde las implicaciones de la Teoría del punto de vista, en el Caso de 



 

  35  

Saénz visibiliza la experiencia femenina manifestada en la participación 

performática, agencial y encarnada, como lo hemos descrito en el capítulo anterior.  

Este cuestionamiento a la narrativa dominante de la historia Saénz, en esta 

forma de enunciación performática e irruptiva de sus actos escriturales y su objetiva 

vestimenta, descentraliza los logros y acciones de los hombres que participaron en 

la lucha de independencia de la Gran Colombia.  

En el siguiente capítulo de este acto indagatorio desmenuzaremos de 

manera más profunda en qué medida la lectura de Manuela Saénz, desde una 

perspectiva de agencia y performance, permite vindicar el papel político de otras 

mujeres en procesos independentistas en América Latina. 

2.2 La historiografía de las mujeres en los procesos de independencia 

de América Latina.   

La historia ha sido escrita desde una visión androcéntrica, que 

elimina/rebaja/limita la participación y conciencia política de las mujeres. Sin 

embargo, la historiografía moderna cuestiona y reescribe el papel que les han dado 

a las mujeres como sujetos políticos e históricos. Carmen Ramos en su artículo 

“Historiografía, apuntes para una definición en femenino” (1999) da continuidad a la 



 

  36  

utilización de la categoría género para el estudio de la historia de las mujeres ya 

propuesta por Joan Scott3 y Michelle Perrot4; 

 el género, entendido como la construcción social de la diferencia sexual, 

señala justamente la necesidad de enfocar las diferencias entre los géneros 

como una elaboración histórica que adscribe roles determinados a hombres 

y mujeres con base en sus diferencias biológicas (Ramos, 1999: 133).   

Esta categoría permite nuevas interpretaciones de la realidad, desde el 

cuestionamiento crítico del papel determinante de las diferencias de sexo. “ (…) la 

categoría género trata de desentrañar y corregir el criterio de selección de los 

acontecimientos que se consideran históricos” (Ramos, 1999: 137).  

En esta sección me interesa señalar particularmente las maneras en que la 

figura de Manuela Sáenz puede ser comprendida como una agente activa en las 

luchas de independencia a partir de sus actos performativos e irruptivos, que para 

esta indagación se sitúan en cartas y vestidos que repercuten en el ámbito político, 

escritural, con acciones afectivas y objetivas como el acto del vestir. También es 

impotante notar las formas en que se reconfigura el análisis desde la performance, 

superando las interpretaciones tradicionales sobre el papel de las mujeres en las 

guerras de independencia en América Latina. 

 

3 Joan Scott es una historiadora estadounidense que ha hecho contribuciones en el campo de la 
historia de género, entre sus aportes está El género: una categoría útil en el análisis histórico (1986), 
texto base para la historiografía moderna, en el que cuestiona la historia tradicional y demanda su 
reescritura no solo para reivindicar el papel de las mujeres, sino también para el estudio de la historia 
en un sentido más amplio. 
4 Michelle Perrot es una historiadora francesa coordinadora del libro Mi historia de las mujeres (1999), 
en el cual intenta rescatar la historia de las mujeres como un campo de análisis.  
 



 

  37  

En su artículo Re-imaginando y re-interpretando a las mujeres en la 

independencia: historiografía colombiana y género (2010), Judith González propone 

desprendernos del concepto de historia, puesto que este no es objetivo, tiene una 

carga ideológica y de poder ejercida desde quien la escribe. “Reivindicar la 

importancia de las mujeres en la historia equivale a manifestarse contra las 

definiciones mismas de la historia, de sus verdades establecidas y de sus normas 

fijadas” (González, 2010: 4). Utiliza la categoría género para el análisis en la 

historiografía propuesto por Scott (1986), para hacer presente la participación 

política de las mujeres desde diferentes ámbitos. Realiza una exploración 

historiográfica de algunas producciones sobre las mujeres independentistas de 

Colombia como Las Mujeres Mártires de la Independencia (1996) de Roberto 

Velandía o En Torno a las Mujeres Mártires de la Independencia (1997) de Hincapié 

y Awad, entre otros. En estos escritos encuentra una visión tradicionalista “donde 

las mujeres sólo son vistas como ‘heroínas’, ‘mártires ’o ‘colaboradoras’, sin 

realizarse una investigación más rigurosa e individual sobre de ellas y su accionar 

político” (González, 2010: 9) y en los que no se ocupan de una revisión de su 

nacimiento, origen y muerte, sino que agregan el nombre de las mujeres como “la 

esposa de… la hija de… la hermana de… la madre de… la familiar de… la amante 

de...” (González, 2010: 9). Un ejemplo es la obra de José D. Monsalve, Mujeres de 

la Independencia (1926), en la que la única mujer citada, Doña Juana Camacho y 

Caicedo, es nombrada como esposa y prima de Joaquín Caicedo y Cuero.  

El trabajo de Judith González da una pauta y un cimiento en este trabajo, sus 

preguntas abren líneas de investigación. Aunque este trabajo no pretende encontrar 

similitudes en la lucha feminista y las mujeres independentistas, se podría decir que 



 

  38  

puede comenzar a dar algunas respuestas a las preguntas que plantea esta 

investigación. Compartimos la idea de que la historia no es neutra, no es objetiva, 

es hegemónica patriarcal, que oculta, deforma y tergiversa los archivos encontrados 

de mujeres, pero ponemos énfasis en que esto evidencia cómo las mujeres 

trasgredieron y subvirtieron un orden patriarcal.  

Desde la historiografía oficial se conoce de Manuela Sáenz por el papel tan 

importante y crucial en la lucha independentista de la Gran Colombia y sobre todo 

se resalta su relación con Simón Bolívar También desde esta historia tradicional o 

dominante, algunos autores han hecho énfasis en su nacimiento y educación, 

apuntando que es quiteña, nacida un 27 de diciembre del 1797, que fue hija natural 

de Simón Tadeo Sáenz de Vergara y de María Joaquina de Aispuro, lo que va a 

marcar su vida. La historia oficial la señala como bastarda, como hija nacida fuera 

de un matrimonio. También la historia dominante cuenta que fue educada en 

conventos y que ella era una irruptora del orden dentro de la norma y disciplina de 

estos, que también tenía un pensamiento muy ágil y sagaz y que aprendió varios 

idiomas, pero también desarrolló actividades inculcadas a manera de acciones 

tradicionales como el bordado, la elaboración de los dulces o la preparación de 

menjurjes alivia todo de acuerdo con la utilidad del momento y la época. Estas 

actividades eran practicadas de manera muy cercana con sus dos compañeras de 

vida, que eran las esclavas que le habían sido regaladas de niña como se 

acostumbraba en la época y que son reconocidas como Jonatás y Natan, quienes 

desempeñaron un papel importante en la vida de Saénz, pues fueron cómplices de 

vida, de historias, de aventuras en el campo de batalla y en los aconteceres privados 



 

  39  

e íntimos de nuestra heroína ellas fueron un sostén de vida entrañable para Manuela 

Sáenz. 

Por otro lado, también se cuenta dentro de las historias oficiales de Manuela 

Sáenz, que es a través de la participación en la lucha independentista, como fue 

oficialmente incorporada al Estado Mayor de Bolívar en 1823 y que se le incorpora 

con el grado de coronela, pues ya había participado en batallas clave como la batalla 

de Ayacucho y que había apoyado a Bolívar en diferentes campañas militares. 

Es importante resaltar que dentro de la historia oficial que describe el al 

personaje de Manuela Sáenz también se reconoce que fue condecorada con la 

orden del Sol del Perú por José de San Martín en 1821 y fue así como ya se fue 

haciendo visible y fueron respetándola y admirándola muchas personas a su 

alrededor por su valentía y su lealtad a la causa independentista. Cabe señalar que 

ella ya había sido condecorada con la orden del Sol del Perú antes de incorporarse 

oficialmente el Estado Mayor de Bolívar. 

En esta indagación, leyendo y releyendo y descubriendo otras fuentes no 

ofíciales de la historia fuimos dándonos cuenta que cuando se encuentra Manuela 

Sáenz con Bolívar, ella ya tenía cierta participación performática, agencial y 

encarnada en los movimientos públicos e independentistas, ya sabía del manejo de 

estrategias de la organización de grupos, del manejo de ideas independentistas que 

se suman justamente al plan bolivariano y que fortalece este liderazgo y esta 

manera tan comprometida que tiene ella por los actos libertarios, de toda una 

nación. 

Dentro de las historias oficiales también se han escrito varias obras sobre el 

exilio y la muerte de Manuela Sáenz, describiendo que después de la muerte de 



 

  40  

Bolívar 1830, Manuela Sáenz enfrenta una persecución política que la orilla al exilio.  

Esta acción política hace que se establezca en Paita, Perú, donde vivió en una 

pobreza extrema, como lo narran los historiadores de la época; narran que se dedicó 

a la venta de tabaco y a la traducción de cartas, porque ella conocí varios idiomas. 

Se encuentra como parte de la historia oficial que muere el 23 de noviembre de 

1856, según los datos oficiales a través del contagio de la difteria, de la que hubo 

epidemia en el Perú entre los años de 1854 y 1855. 

En las diversas historias oficiales se nombra el legado de Manuela Sáenz, 

desde una figura clave en la lucha de independencia de la Gran Colombia, como 

una de las tantas mujeres de la historia latinoamericana  que sobresale, sobre todo 

por la relación desde el amor romántico con Bolívar y la complicidad situada en los 

roles románticos y tradicionales de las mujeres, y que para esta indagación se 

convierten en motivo de no causa indagatoria, para ir desmontando lo que la historia 

dominante relata de ella. En este trabajo irruptivo e investigativo damos cuenta de 

su participación performativa, agencial y encarnada; deseamos entonces que 

Manuela Sáenz sea narrada a través de actos irruptivos en el orden político, a través 

de la escritura y del uso de una vestimenta objetiva de carácter militar que en esa 

época solamente podían portar los hombres con ciertos grados dentro de la 

organización militar. 

De entre quienes han escrito sobre Sáenz en esta forma de historia 

dominante, por así describirla, tenemos a Felipe Pigna, autor de la biografía 

“Manuela Sáenz, la libertadora de Simón Bolívar” y que justamente destaca su papel 

en la lucha independentista, pero va entreverándola en su relación con Bolívar. 



 

  41  

Por otro lado, tenemos a Tomás Fernández y Elena Tamaro, quienes también 

tienen una obra con el tema biográfico de Sáenz. De título “Biografías y vidas”, va 

proporcionando detalles sobre la vida de Manuela Sáenz, su historia hasta su 

muerte en Paita, Perú.  

Leímos otro documento de la autoría de Jam Baptiste Bousing, profesor 

francés que conoció a Manuela Sáenz y que escribió dentro de sus memorias, 

algunas anécdotas con Manuela Saénz, en las que destaca la belleza y el encanto 

que la hacían portadora de encarnada independencia y libertad. 

Otra de las obras que describen a Manuela Sáenz es la de Perux de la Cruz, 

personaje que intercambiaba cartas con Manuel Saénz, y quien le avisa a ella sobre 

la muerte de Bolívar, y precisamente esta obra narra que cuando ella recibe tal 

noticia intenta suicidarse, constituye pues un relato interesante sobre este 

acontecimiento. También en el orden pictórico, en los museos de Manuela Sáenz, 

existen testigos en pintura que retratan a una Manuela devastada al recibir la carta 

donde le anuncian la muerte de Bolívar.  

El trabajo de Ligia Cantillo, Mujer y participación política en Colombia (2016), 

por otra parte, explica desde una visión de derechos y ciudadanía “cómo 

tradicionalmente [las mujeres] han transgredido esos parámetros impuestos 

participando, organizándose y movilizándose en forma permanente y decidida, pese 

a las barreras” (Cantillo, 2016:163). Entre sus ejemplos históricos incluye a Manuela 

Saénz, Rosa Campuzano Cornejo, Mercedes Abrego de Reyes, Rosa Zárate de 

Peña y su resistencia a los imaginarios de “buenas mujeres”, “buenas costumbres”, 

“recato femenino” que mantenían a las mujeres fuera del mundo público (Cantillo, 

2016). Esto ha generado transformaciones en los roles de los quehaceres 



 

  42  

masculinos y femeninos, aunque pone énfasis en que aún falta participación política 

de las mujeres en los puestos de cargos públicos actualmente. Su trabajo va 

orientado principalmente a problematizar el desarrollo de la ciudadanía y la equidad 

de género, exhortando al Estado y los sectores sociales a eliminar “las barreras de 

exclusión, crear y fortalecer los espacios incluyentes en una sociedad en busca de 

la paz sustentable y duradera” (Cantillo, 2016: 197). Aunque coincido con la 

evidencia de cómo las mujeres trasgredieron y subvirtieron el orden patriarcal, el 

presente trabajo va encaminado a analizar las acciones de Manuela Sáenz desde 

la categoría de acciones performativas.   

En el 2015 se publica Historia de las Mujeres en México, por el Instituto 

Nacional de Estudios Históricos de las Revoluciones de México (INEHRM), en esa 

obra se compilaron trabajos de “doce especialistas que contribuyen al conocimiento 

y reconocimiento de las mexicanas como coartífices de la historia nacional” 

(Galeana, 2015: 11). Un apartado de este libro es dedicado a la Participación 

femenina en la independencia de México escrito por Cecilia del Palacio, quién 

comienza con una crítica a propósito de que los festejos del Bicentenario de la 

Independencia han traído una revisión histórica que sigue invisibilizando el papel de 

las mujeres en la política y especialmente en los acontecimientos bélicos; mientras 

las biografías de Morelos, Hidalgo, Vicente Guerrero y Xavier Mina se renuevan (Del 

Palacio, 2015).  

Las mujeres ocupan la categoría de los grupos subalternos y héroes 

anónimos en estas revisiones bicentenarias, que, a pesar del interés, “permanecen 

desconocidas en muchos aspectos, cubiertas por su impenetrable capa broncínea 

que sólo permite la loa, pero no el análisis” (Del Palacio, 2015: 72).   



 

  43  

Es por ello por lo que este capítulo tiene la intención de nombrar aquellas 

mujeres que no han sido nombradas desde un engranaje emancipador e irruptor, 

desde su participación performática, agencial y encarnada.  

Al nombrar estas heroínas  de la independencia en México como: Antonia 

Nava, la Generala; Manuela Medina, la Capitana; María Fermina Rivera; María 

Josefa Martínez; María Soto, la Marina; Altagracia Mercado; Juana Feliciana y 

Juana; María Francisca, la Fina; la Barragana; Teodosia Rodríguez, la Generala,  

mostramos que hay actos comunes que a nuestra mirada las sitúan dentro de lo 

que hemos denominado actos performativos e irruptivos, también escribían 

mensajes, cartas y usaban los travestidos políticos que las ayudaban a incidir en 

dinámicas políticas de su tiempo y contexto. La historia dominante a menudo ha 

invisibilizado el papel de las mujeres en las luchas de independencia. En esta 

investigación consideramos importante reconocer y nombrar a aquellas heroínas 

que a través de sus actos performativos e irruptivos contribuyeron significativamente 

a la causa independentista y así dar una visión más completa del papel que jugaron 

las mujeres, desmontando la idea de que no tenían ambiciones ni opiniones 

políticas, “que su participación se había debido a causas como los desajustes en la 

economía familiar, los lazos de parentesco con los soldados, los sentimientos 

patrióticos, la recompensa económica que podían obtener o como forma de 

manifestar su rebeldía contra la sociedad” (Del Palacio, 2015: 88). Este análisis 

historiográfico sirve para ratificar que las categorías que usamos son útiles y no se 

limitan a una frontera.  

La visión sobre el amor romántico, como una de las principales razones que 

tienen las mujeres para ir a las batallas bélicas, y no por ideales de justicia y libertad 



 

  44  

son extendidas a todo lo largo de su historia. En su imaginario las mujeres no 

deberían ser capaces de elaborar estrategias militares, tomar armas, dejar 

privilegios, convertirse en espías; ésas son características atribuidas a los hombres 

y aquella que irrumpa será olvidada por la historia que ellos mismo han escrito.   

2.3 Estudios literarios de las obras sobre Manuela Sáenz  

Una de las áreas más profusas en estudios sobre Manuela Saénz es el 

análisis literario. Además de las numerosas biografías y los trabajos de ficción que 

abordan la vida de Saénz, su papel en la lucha armada, así como su relación con 

Simón Bolívar,5 existe una variedad de trabajos que analizan las representaciones 

de la figura de Saénz contenidas en la narrativa contemporánea (incluido el cine y 

la música), las tensiones con la historiografía oficial, los vínculos con los estudios 

feministas y de otros grupos subalternos, así como la producción de subjetividades 

que emerge en el proceso de hostilización de personajes como Manuela Sáenz. La 

revisión de esta literatura tiene como finalidad contrastar las representaciones 

culturales predominantes con la propuesta de esta investigación sobre un sujeto 

politizado y trasgresor.   

 

5 Entre otras novelas, véanse de María Jesús Alvarado Rivera (1952), Amor y gloria: el 
romance de Manuela Sáenz y el Libertador Simón Bolívar; de Olga Briceño (1959), Manuela Sáenz, 
la divina loca; de Luis Zúñiga (1991), Manuela; de Luz Argentina Chiriboga (1994), Jonatás y 
Manuela; La gloria eres tú, Manuela Sáenz de Silvia Miguens (2000); de María Eugenia Leefmans 
(2001), La dama de los perros; de Denzil Romero (2004), La esposa del Dr. Thorne; de Edna Iturralde 
(2015), Simón era su nombre; Gabriel García Márquez también menciona a Manuela Sáenz en El 
General en su laberinto (1989). Entre las biografías de la heroína, pueden consultarse Manuela 
Sáenz: la libertadora del Libertador (1944) de Alfonso Rumazo González; la de Víctor Von Hagen 
(1998), Las Cuatro Estaciones de Manuela. Los amores de Manuela Sáenz y Simón Bolívar; de 
Carlos Álvarez Sáa (2008), Manuela. Sus diarios perdidos y otros papeles; de Pamela Murray (2008), 
For Glory and Bolívar: The Remarkable Life of Manuela Sáenz; así como la mención que hace de 
Manuela Sáenz, Jean-Baptiste Boussingault en sus Memorias (1985[1892]).  



 

  45  

La noción de representación discursiva es central en los debates en torno a 

los trabajos de ficción que se ocupan de distintos aspectos de la vida de Manuela 

Sáenz. Judith Nieto López (2006) presenta el carácter polisémico del término en la 

filosofía, la política, la estética y el arte. En términos literarios, la representación es 

un juego de imagen y evocación: la ficción hace posible que la representación 

alcanzada por las palabras se haga visible, efecto de la evocación o resultado de 

esa presencia traída por la imagen inicial (…) El tránsito al afuera que da lugar a la 

literatura es un acontecimiento, efecto de la representación. (Nieto López, 2006: 

130).  

Nieto López agrega otra dimensión de relevancia: la representación política. 

Siguiendo el planteamiento de Agnés Heller, llama la atención sobre la separación 

entre los representados y los representantes, misma que se actualiza en particular 

con las mujeres en las guerras de independencia. En efecto, relata Nieto López, a 

pesar de haber ganado notoriedad por su participación en los conflictos armados o 

como parte del entramado político, las mujeres no tuvieron acceso a las instituciones 

formales de poder, como representantes, “este tipo de disyuntiva colocó a la mujer 

en un vacío paralizante ante lo cual la única alternativa era mantenerla en su lugar 

de ‘costumbre’, dejarla inmóvil, ausente” (Nieto López, 2006: 132).  

No obstante, en el caso de Manuela Sáenz, las memorias, los relatos que de 

ella se han escrito, dan cuenta de un desafío constante al sistema patriarcal que le 

asignaba un lugar en la esfera privada, como esposa y no ciudadana. Sáenz no sólo 

ejerció su ciudadanía, era una mujer de Estado en medio de un conflicto armado, y 

a través de sus cartas reivindicó la defensa de la voz y la palabra femeninas para 

denunciar su posición de subordinación. El ejercicio de la protesta en Manuela 



 

  46  

Sáenz a través de sus cartas permite traerla al presente, aunque también oculta. 

“En el ámbito de la representación los objetos representados sólo alcanzan a ser 

tales, pero nunca aparecen como objetos en sí. No es el objeto al que se accede, 

es a una de sus representaciones” (Nieto López, 2006: 132).   

Las ficciones en torno a Sáenz, al traer a cuenta la referencia histórica, 

también recrean el imaginario urbano de su tiempo, las costumbres de una sociedad 

colonial en decadencia y las apuestas por superarla. Asimismo, las obras analizadas 

por Nieto López resaltan un tópico en común: la marginalidad, la minoría, la 

exclusión, la diferencia.  

Al poner el énfasis no sólo en la deferencia con la que se trataba a Manuela 

en los círculos reservados a los hombres-militares, sino también en su fatídico 

destino en el exilio, las novelas latinoamericanas apuntan el dedo a las y los 

olvidados del metarrelato que compone la historia oficial en torno de las luchas por 

la independencia: “el caso del pueblo que representa Manuela Sáenz es el del 

pueblo incorrecto, debido a la no sumisión a la norma” (Nieto López, 2006: 138).  

Mary Yaneth Oviedo (2013a y 2013b) estudia las novelas de Silvia Miguens, 

La gloria eres tú, y Luis Zúñiga, Manuela, así como los relatos biográficos 

elaborados por Víctor Von Hagen y las impresiones contenidas en las Memorias de 

JeanBaptiste Boussingault. Con un análisis de la novela histórica contemporánea 

que combina perspectivas feministas con el problema de la representación (Oviedo, 

2013 : 4). Oviedo concluye que la “construcción” que los autores mencionados 

hacen de Sáenz retoma tanto los discursos preestablecidos de cada época como 

los distintos elementos del sujeto histórico o ficcional para “representar” a Sáenz “de 

una manera que, aunque transformada de acuerdo con el momento de producción, 



 

  47  

permite conocer nuevas facetas e historias posibles sobre ella, lo que posibilita 

también reconocerla” (Oviedo, 2013a: 85).  

En particular, señala Oviedo, Von Hagen elabora una figura que rebasa los 

estereotipos de la época de “mujer liviana, extravagante e invasora de los espacios 

masculinos” y construye un sujeto “con múltiples características que rebasan la 

oposición actividad-masculino/pasividad-femenino a través del poder del lenguaje 

en su ‘creación’” (Oviedo, 2013: 86). La estrategia narrativa de Luis Zuñiga, por otra 

parte, que da voz a Sáenz como narradora de su propia historia, le “confiere a su 

versión la legitimidad que otros en el pasado le han arrebatado” (Oviedo, 2013a: 

87).   

En la novela La gloria eres tú, Miguens recurre a distintas voces femeninas 

para presentar problemáticas compartidas por mujeres y grupos marginados en el 

contexto de Sáenz. Esta “polifonía de voces femeninas visibiliza a estas mujeres 

que, enfrentando la tradición del siglo XIX, rompen el silencio, transgreden los 

espacios y evidencian las tensiones en la sociedad de su tiempo generadas por la 

posesión de la tierra, las inequidades tanto de género como de clase y la 

heterogeneidad de América Latina” (Oviedo, 2013a: 88). Finalmente, el relato que 

hace Boussingault de Manuela Saénz, es analizado a través de “la perspectiva del 

contacto entre el colonizador y el colonizado, o el viajero y el ‘viajado’” (Oviedo, 

2013b: 132), la zona de contacto. Desde una posición de poder, en tanto hombre 

europeo, Boussingault construye a Manuela Sáenz, en tanto sujeto, como la mujer 

que rompe con los cánones sociales y de género en un momento histórico vital para 

América Latina (Oviedo, 2013b: 137).  



 

  48  

En una clave similar, María F. Lander (2011) concluye que las obras 

contemporáneas de la vida de Manuela Saénz revaloraron su imagen “a partir del 

reconocimiento de que su figura en el imaginario cultural ha sido reducida a la de la 

abnegada amante que una vez salvó la vida del Libertador” (Lander, 2011: 167). El 

trabajo de Lander resulta innovador porque no reduce su análisis a la obra escrita, 

sino que considera tres géneros: la ópera Manuela y Bolívar. Amor y muerte de los 

libertadores (2006) del compositor y libretista ecuatoriano Diego Luzuriaga; la 

película Manuela Sáenz: La libertadora del libertador (2000), del cineasta 

venezolano Diego Rísquez, y la novela Manuela Sáenz: una historia maldicha 

(2005), de la escritora ecuatoriana Tania Roura.   

En las tres obras, el esfuerzo por superar el rasgo distintivo de Saénz, el de 

la compañera del Libertador, y el énfasis en su participación política abre una grieta 

en la historia oficial que insiste en destacar los estereotipos de sacrificio y 

sensualidad: 

las tres hacen obvia la intención de alejarse de la Manuela Sáenz que se ha 

considerado dentro del paradigma de las mujeres influyentes cuyo poder 

sobre los hombres radica en sus capacidades seductoras y eróticas y no en 

su habilidad e inteligencia políticas. (Lander, 2011: 169).   

Siguiendo el cuestionamiento a la historiografía oficial que ya hemos descrito 

y la emergencia de discursos feministas enlazados con el reconocimiento de los 

subalternos (poblaciones indígenas y afrodescendientes), Rosa María Grillo (2015) 

analiza cinco novelas que abordan la vida de Sáenz: Jonatás y Manuela (Luz 

Argentina Chiriboga), Simón era su nombre (Edna Iturralde), La dama de los perros 



 

  49  

(María Eugenia Leefmans), Anita cubierta de nieve (Alicia Dujovne Ortiz) y La gloria 

eres tú. Manuela Sáenz rigurosamente confidencial (Silvia Miguens).  

La obra de Chiriboga (1994) enlaza dos procesos históricos en clave 

feminista –incluso, podríamos decir, desde la interseccionalidad–, el de las luchas 

de los cimarrones contra los hacendados y la lucha por la independencia: “Jonatás 

y Manuela son dos niñas marginadas –hija ilegítima una, negra la otra–, que crecen 

juntas contagiándose recíprocamente el instinto libertario y una insaciable alegría 

de vivir” (Grillo, 2015: 81).   

Iturralde (2010), por su parte, también visibiliza a las poblaciones negras en 

el desarrollo del proceso independentista protagonizado por Bolívar a partir de dos 

personajes: Hipólita, la niñera negra del Libertador y José Palacios, el siervo fiel 

hasta la muerte. La obra de María Eugenia Leefmans La dama de los perros (2001), 

es otro ejemplo de la vinculación entre una lectura feminista y la mirada subalterna. 

Concentrada en los últimos años de la vida de Sáenz, Leefmans presenta ambas 

caras de Manuela, de mujer independiente y de patriota revolucionaria, siempre al 

tanto de las reivindicaciones de negros e indios, a través del contacto con Jonatán 

y don Simón Rodríguez.   

En Anita cubierta de arena (2003), la argentina Alicia Dujovne Ortiz hermana 

a Manuela Sáenz y Anita Garibaldi, pareja de Giuseppe Garibaldi, las heroínas que 

no pudieron producir su propio discurso “Anita porque muerta joven, Manuela 

porque fue silenciada por la historia: dos heroínas románticas que supieron ir más 

allá del estereotipo de ‘revolucionarias por amor ’y que, por eso, ahora están 

recuperando el lugar en la historia que habían conquistado en el campo de batalla” 

(Grillo, 2015: 87). En opinión de Grillo, ésta y otra producción literaria no sólo han 



 

  50  

servido de homenaje a la figura de Manuela Sáenz, sino que abonan al 

reconocimiento de su valor civil y su heroicidad.  

Diana Elizabeth Abad Jiménez (2013), por su parte, elabora un ejercicio de 

literatura comparada de las obras de Zúñiga y la de Denzil Romero, La Esposa del 

Dr. Thorne, para analizar las representaciones culturales que desde el género y la 

memoria se hacen de Manuela Sáenz. Jiménez. identifica en estas obras tensiones 

entre la hegemonía del gran relato histórico y la literatura histórica, que recurre a la 

ficción para denunciar una historicidad injusta y excluyente. Esta tensión se traslada 

a la construcción de Manuela Sáenz en tanto figura contradictoria: “aparece un 

contraste entre la estampa histórica de la heroína y la develación de la intimidad, la 

sexualidad, vicios y bajezas, de un sujeto femenino que quedó por fuera del 

imaginario social construido sobre grandes figuras masculinas” (Jiménez, 2013: 77).  

Asimismo, Jiménez encuentra que Zúñiga recurre a la memoria colectiva y 

legitimada para fundamentar su relato, mientras que Romero la usa para 

desestabilizar los cánones tradicionales y deconstruirla. En cuanto a las políticas de 

género, en opinión de Jiménez, la representación literaria de Manuela Sáenz refleja 

la búsqueda del lugar que la mujer latinoamericana ocupa dentro de diversos 

campos sociales, políticos y culturales (Jiménez, 2013: 79).   

Mariana Libertad Suárez (2012) ofrece una interpretación que rebasa los 

márgenes de la literatura. El análisis de dos obras ficcionales escritas en la década 

de los años cincuenta del siglo XX que abordan la vida de “La Libertadora” (Manuela 

Sáenz, la divina loca, de la venezolana Olga Briceño; y Amor y gloria: el romance 

de Manuela Sáenz y el Libertador Simón Bolívar, de la escritora peruana María 

Jesús Alvarado) resulta un pretexto para poner en el centro la construcción de las 



 

  51  

subjetividades de las escritoras latinoamericanas en las décadas de los años 1940 

y 1950. En este texto, Suárez sugiere que la recuperación y la reconstrucción de las 

alegorías elaboradas en torno a las mujeres, predominantes en la primera mitad del 

siglo XX –encarnando a la República o la maternidad–, son parte de un tejido 

discursivo de alta significación para las escritoras latinoamericanas.  

Uno de los indicadores de este golpe de timón es el incremento en la 

producción de novelas históricas escritas por mujeres. Suárez se concentra en las 

obras de Briceño y Alvarado, como termómetros del “proceso de autoimaginación 

protagonizado por las autoras en un momento de sobrediscursivización de las 

nuevas ciudadanas” (Suárez, 2012: 88). A pesar de que sus lugares de enunciación 

eran bastante alejados –Alvarado era considerada una intelectual feminista 

consolidada y Briceño seguía atrapada en las exigencias de la escritura “para 

mujeres”–, el auge de la literatura escrita por mujeres refleja, por un lado, la 

necesidad de reescritura de los eventos históricos a partir de la ficción en la América 

Latina de la segunda mitad del siglo XX, pero también, y más importante, muestra 

la transformación por la que atravesaban las mujeres en la lucha por el 

reconocimiento de sus derechos civiles.   

Particularmente, obras como las de Alvarado y Briceño, que narran las vidas 

de las mujeres participantes en la construcción de la nación independiente, llevan a 

cabo: 

Un proceso de apropiación que debía proponer una organización social 

arraigada en una mirada femenina que leyera y, a la vez, configurara prácticas 

sociales capaces de generar nuevas subjetividades (…) Una acción por medio de 



 

  52  

la cual se estableciera un tejido discursivo coherente que permitiera la permanencia 

y la valoración de la mujer ciudadana. (Suárez, 2012: 107).   

La conclusión de Suárez es estimulante pues, en su lectura, los distintos 

tratamientos que ambas autoras dan a los eventos vitales de Manuela Sáenz son 

reflejo de dos posturas en torno al feminismo: en María Jesús Alvarado se reconoce 

una búsqueda por la reivindicación de la voz de Manuela, para ser comprendida por 

el entorno, sin sufrir proceso de adecuación alguno; en tanto en la obra de Briceño 

reiteradamente se niegan las esencias identitarias. “Las dos autoras elaboran un 

discurso que al mismo tiempo –como dice Judith Butler– da cuenta de Manuela –en 

cuanto ancla genealógica– y de ellas mismas –en tanto sujetos de la narración–” 

(Suárez, 2012: 128).  

2.4 Algunos comentarios finales de esta sección  

Esta revisión muestra dos trayectorias distintas: a) la historiografía y 

representación literaria de Manuela Sáenz y b) la performatividad y el acto 

performativo. Butler (1997) afirma que la performatividad del discurso ocurre en el 

contexto social e histórico complejo. Aquí la representación de los actos de Manuela 

Sáenz invita a pensar en la representación propia, la performance, la forma en que 

las propias sujetas se actúan y construyen así mismas a través de dichos actos. 

Sería muy complejo entender este actuar como performance, o, por lo menos, 

identificarlo exitosamente como tal.   

Llevar estas categorías al pasado supone reconstruir, de nuevo, a las figuras 

históricas sin que esto necesariamente represente una performance propia de 

Sáenz. Los trabajos actuales literarios e históricos representan a una Manuela 



 

  53  

Sáenz y de ahí parten, suponen, que se generan sus actos. Esto implicaría 

reinterpretar la vida de las independentistas a la luz de una nueva o ya utilizada 

representación de ellas, sin que esto sea la representación propia de ellas mismas. 

La distancia de doscientos años hace extremadamente compleja esta tarea, otros 

contextos, situaciones, deseos y problemáticas atraviesan a las sujetas. Sin 

embargo, se pueden tomar actos concretos: si particulares las acciones de Manuela 

Sáenz suponen actos performativos, entonces ¿estos son actos que pudiesen ser 

performativos e irruptivos?   

Desde la teoría del punto de vista de Sandra Harding y la teoría de la 

resistencia hilamos la realidad situada de Manuela Sáenz y sus actos performativos 

e irruptivos en sus cartas y vestimenta. La teoría del punto de vista de Sandra 

Harding y la teoría de la resistencia están estrechamente relacionadas, ya que 

ambas se enfocan en la crítica a la dominación y la opresión, y en la búsqueda de 

la justicia social y la igualdad. En el caso de Manuela Sainz, y la primera persona:  

 
Figura 8 Tabla de teoría del punto de vista y de la resistencia. 

 

 

 



 

  54  

Conexión identificada entre la teoría del punto de vista y la teoría de la resistencia 

 

 
 
Figura 9. Conexión teoría del punto de vista y de la resistencia. 

HILADOS DE CONEXIÓN TEORÍA DEL PUNTO DE VISTA / TEORÍA DE LA RESISTENCIA 

 

Figura 10. Hilados de conexión. 

  

La teoría del punto de vista y la teoría del performance están estrechamente 

relacionadas, ya que ambas se enfocan en la forma en la que construye y se 

represen la realidad.  



 

  55  

 

Figura 11. Teoría del punto de vista y del performance  

Hilando la teoría del punto de vista y la teoría del performance  

 

 

Figura 12. Hilando la teoría del punto de vista y la teoría del performance. 

 

 

 

 



 

  56  

Actos performativos e irruptivos: entre cartas y vestidos. El Caso de Manuela Saénz. 

 

Figura 13. Fotografía propia en visita al Museo Manuela Sáenz en Quito, Ecuador, octubre, 2023. 

En la primera mitad del siglo XIX, Manuela Sáenz participaba por la 

independencia de la Gran Colombia, enfrentó a través de cartas y vestimentas a las 

instituciones formales e informales de género imperantes de su época.  

Manuela Sáenz tuvo un intercambio epistolar importante con Simón Bolívar, 

así como una carta contestataria dirigida a su esposo James Thorne, en la que 

reivindicaba su lugar como partícipe de la liberación latinoamericana.   

Ambas correspondencias son documentos que permiten reivindicar no sólo 

su ser y estar en el mundo como mujer libertadora, sino también representando, en 

lo colectivo, el papel que jugaron las mujeres en las luchas de la independencia de 

la Gran Colombia.  

  

 

 

 



 

  57  

Aplicación de la teoría del punto de vista y la teoría del performance   

 

Figura 14. Aplicación de teorías de teorías de punto de vista y del performance. 

Para esto se propone analizar las narrativas en el contenido de las cartas y 

los diarios como producto de la subjetividad entendida a nivel individual, pero 

también latinoamericana; cartas y contenido de diarios que presuponen un acto 

performativo e irruptivo que contestan en su íntima escritura el rol imperante de 

género y cartas que a su vez son instrumentos de la transformación institucional. La 

escritura como acto performativo, como herramienta de irrupción política, permite 

analizar el papel que desempeña Manuela Sáenz dentro de la independencia y la 

posterior reorganización. También se evidencia la falacia de neutralidad de género 

en las instituciones, y, por el contrario, cómo éstas reproducen y componen uno de 



 

  58  

los pilares de la estructura del poder. Esto involucra factores de género (entendiendo 

al género como institución y estructura a la vez)6.   

Esto implicaría que, desde las subjetividades y objetividades se generan 

actos performativos e instrumentos/cartas/diarios/vestidos que transforman las 

instituciones imperantes y éstas, a su vez, buscan subvertir la estructura de poder.  

Este trabajo busca situarse entre la representación histórica oficial alternativa 

y literaria de Manuela Sáenz y la representación propia que supone la performance 

y los actos performativos que la norman. En resumen, la investigación abonará a 

ese vacío académico, histórico y social de las mujeres independentistas, con el fin 

de seguir desmontando la idea de los imaginarios sobre lo que una mujer es y puede 

realizar.   

  

 

 

 

 

 

 

6 El género como institución, las instituciones de género y las instituciones creadoras de género son 
aquellas reglas sociales, sean éstas formales o informales, que gobiernan las relaciones sociales 
imperantes entre los cuerpos sexuados (Montoya, 2015), éstas tienen una relación con el género 
como estructura, es decir, los factores culturales arraigados y de largo plazo que conforman las 
bases ideológicas sobre las que descansan dichas instituciones, precisando, mientras las 
instituciones gobiernan como reglas y son interiorizadas por los individuos como “reglas naturales”, 
se crean estructuras: al género como estructura, que a su vez sirve de base para la implementación 
y estabilidad de nuevas reglas o instituciones de género. 



 

  59  

3. MARCO TEÓRICO  

Como hemos anotado en esta investigación, damos cuenta de que con 

frecuencia las mujeres han sido excluidas, silenciadas o minimizadas de la narrativa 

histórica, ya sea porque se les imaginó o se les relató sólo parcialmente y, casi 

siempre, a través de un tercero. Manuela Sáenz, es una mujer clave para entender 

los procesos de Independencia en México, e Hispanoamérica y su participación ha 

sido tergiversada en la historia oficial. La voz, las ideas y las palabras, de puño y 

letra de Saénz, han quedado relegadas a notas al pie dentro del relato oficial de la 

independencia. El papel que tuvo Sáenz se ha situado en el acompañamiento a los 

héroes latinoamericanos como Simón Bolívar, como mujer que sólo fue apoyo a la 

causa, pero no ha sido reivindicada como mujer emancipada e irruptora del 

ordenamiento patriarcal a principios del siglo XIX.  

En realidad, la participación política de las mujeres en los procesos de 

independencia fue muy diversa: organizaron revueltas, se volvieron espías, se 

levantaron en armas, se vistieron de traje militar y/o masculinizaron su persona. Los 

documentos históricos, los monumentos, las crónicas de viajeros y la 

correspondencia personal son evidencias históricas que permiten reinterpretar el 

lugar ocupado por estas mujeres, las normas que cuestionaban y sus implicaciones 

políticas.  

Para el caso de Manuela Saénz, estas implicaciones políticas que la colocan 

como figura clave en la lucha por la independencia de la Gran Colombia hacen 

referencia, como lo hemos descrito, a su participación performática, agencial y 

encarnada apoyando a la causa independentista y trabajando en ese propósito junto 



 

  60  

a Simón Bolívar; ella tenía una gran influencia en la toma de decisiones políticas y 

militares que la destacan como una estratega sin par, la historia oficial y la 

alternativa dan cuenta de que por su poder de enunciación era considerada y sus 

consejos eran valorados por el libertador. 

Otra de sus implicaciones políticas es que es considerada como un símbolo 

del feminismo en América Latina, ya que como hemos narrado, desafió normas 

sociales y culturales de su época al involucrarse en los movimientos políticos. Su 

legado encarnado y situado ha inspirado a generaciones de mujeres para hacer 

válidos sus derechos civiles y políticos, así como a participar en los espacios 

militares. 

El reconocimiento póstumo en el año 2007 por el gobierno de Ecuador la 

ascendió a nivel de Generala de Honor, y en 2010, sus restos simbólicos fueron 

trasladados al Panteón Nacional de Venezuela. En ese mismo año en Bogotá, 

Colombia, con motivo del Bicentenario de la Independencia de la República de 

Colombia, en la ceremonia se incluyó la lectura de algunas de sus cartas.  

El 25 de septiembre es el Día de Manuela Saénz en Quito, ha quedado así 

para reconocer su importancia y la de sus compañeras, Jonatás y Natán, como 

heroínas de la independencia y precursoras de los feminismos en América Latina; 

esta resolución C 076-2020 establece esta fecha para rendir homenaje a Saénz, 

Jonatás y Natán, promoviendo la participación femenina y afrodescendiente en la 

gesta libertaria en los procesos independentistas de América Latina. 

 

 



 

  61  

3.1 Actos performativos  

En una serie de lecciones brindadas dentro de la cátedra William James en 

la Universidad de Harvard, el Doctor J.L. Austin establecía que el lenguaje no solo 

es una recopilación de la realidad, una forma de indicar algún estado en el que se 

vive, sea esto cierto o falso. La expresión del lenguaje, y en general de la 

comunicación, tiene el efecto de cambiar, reproducir, transformar ideas y a través 

de esto, llevar a cabo acciones dentro de una sociedad influida por la comunicación 

y lo que ésta transmite (Austin, 2018).  

Para definir qué es un acto performativo se utilizará el ejemplo clásico de 

Austin (2018) el cual dice que cuando se realiza una ceremonia de matrimonio y la 

persona que lleva a cabo la ceremonia, les cuestiona a la y el contrayente: ¿Acepta 

usted a...? Cuando responden “acepto” se está llevando a cabo un hecho que no 

necesariamente es una descripción de una acción que sucede en ese momento, el 

que dice “acepto” no está haciendo algún tipo de declarativa acerca de lo que 

ocurre, por el contrario, el decir acepto es la acción, es lo que cambia el estado civil 

del y la contrayente, en este caso, es la comunicación, y de forma específica el 

pronunciar esa palabra “acepto” es realmente la acción de contraer matrimonio. Con 

este ejemplo, Austin (2018) establece que existe un tipo de comunicación/lenguaje 

que es performativo, término que es una referencia directa a la palabra anglosajona 

perform y que significa realizar, ejecutar una acción.  

Las palabras que, al pronunciarse o enunciarse crean una acción es aquello 

a lo que Austin (2018) se refiere como performativo, y es el punto de partida para 

entender aquellos actos y comunicaciones que se ejecutan para crear algo, actos 



 

  62  

cuya cualidad de crear aquello que están representando los convierten en actos 

performativos Butler (1998).  

Asimismo, la acción no es únicamente el pronunciar ciertas palabras o 

escribirlas (Austin, 2018, p.10), sino también las circunstancias en las que se realiza. 

En el ejemplo de la boda, decir acepto no tiene sentido en otras circunstancias, es 

decir, si el sujeto se para enfrente de una explanada y dice “acepto” no significa que 

se esté casando, pero si se dice dentro de un rito de boda, entonces, la palabra 

pasa a ser el acto. Sin embargo, la performatividad de aquello que se comunica no 

necesariamente es todo el acto en el sentido de que, si bien decir acepto compone 

el acto de casarse, no es la única forma de hacerlo. Los contrayentes pueden 

casarse por alguna vía legal que los reconozca como tal, a este respecto no significa 

que no exista un acto performativo involucrado, para hacer la diferencia aún más 

clara, el decir “acepto” y el firmar un acta de matrimonio son dos actos comunicativos 

que crean la acción de casarse, pero el casarse no es exclusivo de uno o de otro.  

A este respecto se abre otra forma de comunicar un acto. El propio Austin 

(2018) indica que ciertas formas de expresar una comunicación como lo es la firma 

de un acta de independencia de un país, o un acta de matrimonio, crean estas 

acciones y por lo tanto son performativas.  

De manera esquemática Austin, más que definir, propone una serie de 

condiciones que necesariamente implican performatividad. Estas condiciones son 

principalmente las formas en las que un ritual o acto se ejecuta, se debe de ejecutar 

para ciertas personas en cierto contexto y todos los participantes han de interactuar 

de forma completa y correcta, de acuerdo con aquello que se está invocando o 

ejecutando con la pronunciación de las palabras. Otra condición es que esta acción 



 

  63  

involucra una serie de pensamientos y sentimientos que son invocados o que son 

requeridos previamente al acto en sí, y que depende de estos el que las personas 

involucradas se conduzcan de la manera en la que se espera. Estas condiciones 

tienen una visión no de enmarcar completamente lo que es un acto performativo 

sino de establecer que, no todo aquello que se enuncia con la intención de generar 

una acción es performativo, sino que existen ciertas condiciones a seguir para que 

esto suceda (Austin, 2018; 15).  

Austin (2018) indica que las circunstancias importan no solo para dar 

contexto a una invocación o enunciación, es decir, no sólo se trata de contextualizar 

aquella oración performativa, sino que se enmarca en un ritual, así, un acto 

performativo no solamente es una acción, sino que ocurre en un momento y 

circunstancias particulares, con personas particulares en la que todos deben 

ejecutar el ritual de forma completa. Si una persona cuando recibe a un neonato 

dice “es niña” o dice “es niño”, estas palabras sobrepasarán la sala de maternidad 

de un hospital, porque a partir de ese momento todos los asistentes ante esa 

declaración llevarán comportamientos y ejecutarán todos los rituales 

correspondientes a lo que ha sido accionado (Austin, 2018). Es decir, si es niña su 

cuarto se llenará de color rosa, de muñecas, vestidos; se le enseñará la sutileza y 

sensibilidad, a ser bella y sumisa, como características asociadas al género que se 

le acaba de asignar.  

Dentro de la discusión propuesta por Austin sobre performatividad, el autor 

identifica otro rasgo del acto del habla, lo que denomina “criterios de autenticidad o 

criterio de autoridad” (Austin, 2018; 19). Es decir, la posibilidad de las palabras de 

hacer al sujeto está asociada a la posición de quien las enuncia: “para que la unión 



 

  64  

[declarada por el sacerdote] se legitime como acción, se debe tener un criterio de 

autenticidad o criterio de autoridad que respalde el compromiso” (Suárez, 2021, p. 

1093).  

El criterio de autenticidad se refiere a la ejecución precisa de lo que son una 

serie de pasos y condiciones para que un acto comunicativo pueda crear algo. Este 

criterio es la forma en la que todo lo relacionado como un acto performativo se debe 

de llevar a cabo cabalmente (Austin, 2018). A este respecto, Judith Butler (1990) 

establece que el género se desprende de una serie de expresiones que 

precisamente contribuyen a la creación de una idea de autenticidad. La autenticidad, 

para Austin, es la cabalidad de lo ejecutado y lo imprescindible para su resultado, 

es decir, el ejecutar todas las necesarias acciones, de la forma correcta de cierto 

ritual que reproduce una acción social. En el caso del género no es diferente, la 

vestimenta de cierta forma, en cierto lugar, la reacción de los que están alrededor, 

la acción de quien lo expresa construye un ritual cuya consecuencia es la 

reproducción de la idea del género.  

Por otro lado, el criterio de autoridad se desprende directamente de la forma 

en la que la sociedad articula sus recursos y dota de cierta importancia a quien 

ejecuta o acompaña un acto performativo. Michel Foucault (Oksala; 2016) expresa 

que los mecanismos de control institucional y la violencia necesaria para mantener 

el orden social no son exclusivos de un aparato estatal y que están internalizados 

en las prácticas sociales. A este respecto, en los rituales necesarios en donde se 

llevan a cabo los actos performativos, existen formas, prácticas y personas que 

revisten poder. Por ejemplo, aún si todos los pasos se ejecutaran de una boda, el 

hecho de que el sacerdote no esté, o que no lleve sus vestimentas, afecta el curso 



 

  65  

de la ejecución de un acto. Esta forma de revestir de cierta importancia a quienes 

acompañan o ejecutan el acto viene de la forma en la que la sociedad realiza dichos 

eventos (Austin, 2018).  

Las circunstancias en las que ocurre lo performativo hacen referencia 

necesariamente a la cualidad de repetición dentro de la sociedad o una comunidad 

de dicho acto (Austin; 2018). Regresando al ejemplo de la boda, el acto se valida a 

través de la repetición social, no es solo decir acepto sino el hecho de que en la 

comunidad el acto se repite como una acción de contraer matrimonio. Judith Butler 

(1990, 1994) se refiere a estos actos repetitivos como la base del discurso o de las 

ideas predominantes y el ejercicio del poder de ciertas ideas. Con el ejemplo del 

nacimiento de una persona, cuando se dice tradicionalmente “es niña” o “es niño”, 

en ese momento se hace referencia necesariamente a repetir un acto de 

clasificación que se compone de un ejercicio de poder en la sociedad en la que se 

está pronunciando. Desde ese momento se les está asignado a las personas por la 

composición de sus genitales un sexo y un género.  

Esta idea tiene la implicación siguiente, no se es “mujer” u “hombre”, no se 

ejecutan acciones “femeninas” o “masculinas” por la calidad natural de ser hombre 

o mujer, es la ejecución de estas mismas formas de lo femenino o masculino en 

ciertos contextos lo que termina creando el concepto de “mujer” y “hombre”. La 

actuación de un sujeto como hombre o mujer, con acciones “masculinas” o 

“femeninas” es aquello que termina creando la idea de hombre o mujer y no al 

contrario. Retomando el concepto original de Austin (2018), es aquello que se 

comunica socialmente a través de la ejecución de acciones en cierto contexto lo que 

conforma la cualidad de performativo de un acto.  



 

  66  

Butler, quien retoma los conceptos de performatividad de Austin, establece 

que el género es performativo, es decir, un conjunto de comportamientos y 

expresiones del cuerpo que, a través de la repetición, van produciendo la idea de 

género (Butler; 2005). Esta aseveración tiene como base el trabajo de Simone de 

Beauvoir (2021; 207), El segundo sexo, en el cual establece que “no nace mujer se 

llega a serlo”. Como se demostrará, la línea que une los preceptos de comunicación, 

performatividad, subjetivación y género permite proponer elementos teóricos y 

metodológicos que permitan leer de forma crítica los escritos de Manuela Sáenz.  

Judith Butler (2005) elabora sobre la performatividad y retoma los elementos 

claves de la propuesta de Austin (2018). Butler también retoma la teoría de Jacques 

Derrida (1967) en De la Grammatologie que une los conceptos de la representación 

de un papel social con la comunicación: una antagonía entre la palabra escrita y la 

dicha, la comunicación y los símbolos. Estos conceptos sirven para reflexionar sobre 

las formas en las que se lleva a cabo la comunicación, aquellas pautas que son 

adecuadas, por quienes las utilizan y para qué las utilizan, y qué otras formas no lo 

son.  

Butler (1990) habla de cómo los rituales de vestirse, actuar y ejecutar ciertas 

acciones terminan por crear algo que puede reproducir la idea de género, pero 

también romperla. Esta ruptura es más que una interrupción de un ritual, pues tiene 

que ver también con la forma en la que la autenticidad de los actos a la hora de 

ejecutarse también es irrumpida.  

El vestirse o actuar de cierta forma no correspondiente al “género” 

socialmente creado no necesariamente es un acto performativo, sin embargo, el 

actuar y vestirse fuera de los requerimientos culturales y normativos puede ser una 



 

  67  

irrupción; la diferencia es la forma particular de las circunstancias y la ruptura de 

ciertas ideas que debían ser reproducidas por un acto performativo y que han sido 

suplantadas por otras (Butler, 1994).  

Con una profunda lectura de Simone de Beauvoir, Judith Butler (1998) 

recupera la icónica frase “la mujer no nace, se hace”; está afirmando que el género 

no es el locus constitutivo de los actos, sino que es la repetición estilizada de los 

actos en los cuerpos la que instituye el género. En este sentido, siguiendo a Butler 

(1998), el género es un resultado performativo: una colección de actos –gestos 

corporales, movimientos y normas– que constituyen “la ilusión de un yo 

generalizado permanente” (Butler, 1998; 297), pero que son, en realidad, 

discontinuos y, por lo tanto, guardan la potencia en la repetición de transformar el 

género. Así, los actos constitutivos pueden entenderse como “actos que, además 

de constituir la identidad del actor, la constituyen en ilusión irresistible, en el objeto 

de una creencia” (Butler, 1998; 297).  

Para Butler, los actos constituyentes del género tienen similitudes con actos 

performativos en el contexto teatral. En primer lugar, partiendo de los 

planteamientos de Maurice Merleau-Ponty, Butler afirma que el cuerpo es una 

materialidad que lleva significados dramáticos. Es decir, “el cuerpo no es mera 

materia, sino una continua e incesante materialización de posibilidades” (Butler, 

1998; 299), al mismo tiempo que reconoce que se trata de un cuerpo constreñido 

por las convenciones históricas existentes.   

Retomando a Beauvoir, el cuerpo es una situación histórica y es, al mismo 

tiempo, “una manera de ir haciendo, dramatizando y reproduciendo una situación 

histórica” (Butler, 1998; 300). El “ir haciendo” no es sólo una manera de ser 



 

  68  

exteriores, sino, una “estilística de la existencia” (Foucault), un conjunto de 

estrategias de ser. No obstante, como el género no es un hecho, los actos 

constituyen, dan forma, al género. La paradoja se revela cuando las ficciones toman 

el lugar del fenómeno: “la misma construcción [del género] obliga la creencia en su 

necesidad y su naturalidad” (Butler, 1998; 301).  

Butler también enfatiza la importancia de la escala en la que ocurre esta 

operación:   

La reproducción de la categoría de género está actuada a gran escala política 

cuando, por ejemplo, las mujeres entran por primera vez en una profesión, o ganan 

ciertos derechos, o son re-concebidas por el discurso legal y político de manera 

significativamente nueva. Pero la reproducción más mundana de la identidad de 

género ocurre en las diversas maneras de actuar los cuerpos, en función de las 

expectativas profundamente afianzadas o sedimentadas de la existencia de género 

(Butler, 1998; 303).  

En todo caso, existe una tensión entre las escalas: “la transformación de las 

relaciones sociales se vuelve entonces más una cuestión de transformación de las 

condiciones sociales que de transformación de los actos individuales que generan 

esas condiciones” (Butler, 1998; 306).  

Sin embargo, como discute Butler, desde el sentido teatral el acto es, 

temporalmente, una experiencia compartida y una acción colectiva. Así, el género, 

en tanto acto, no es solitario:  

El acto que uno hace, el que uno ejecuta, es, en cierto sentido, un acto que 

ya fue llevado a cabo antes de que uno llegue al escenario. Por ende, el género es 

un acto que ya estuvo ensayado, muy parecido a un libretito que sobrevive de los 



 

  69  

actores particulares que lo han utilizado, pero que requiere actores individuales para 

ser actualizado y reproducido una vez más como realidad (Butler, 1998, p. 306).  

Mi argumento propone que la repetición, reactuación y reexperimentación 

tienen como consecuencia la reproducción del género como un marco binario. En 

palabras de Butler “la performance hace explícitas las leyes sociales” (Butler, 1998; 

307). Leyes que, en torno al género, están constituidas por performances, es decir, 

que son reales sólo en la medida en que son actuadas.  

3.2 Performance y subjetividad  

Simone de Beauvoir (2021 ; 207) escribió en El segundo sexo “no se nace 

mujer, se llega a serlo” y, tras una exposición sobre los elementos culturales, 

económicos, políticos, sociales y psicoanalíticos de la sociedad y como las mujeres 

se relacionan con éstos, concluye : “la mujer es un producto elaborado por la 

civilización” (Beauvoir, 2021; 718).  

Judith Butler (2005) retoma ese planteamiento y agrega que “ser mujer” se 

desprende de un conjunto de obligaciones culturales, es decir, el género se 

construye a partir de la cultura. Para Butler esto no solo implica que el género es 

una construcción social, sino que no hay determinismo social, es decir, existen 

espacios para la disidencia dentro de la construcción de género. El género y, por lo 

tanto, sus definiciones de mujer y hombre son construcciones culturales, que parten 



 

  70  

de los diferentes aspectos y diferencias sociales y económicas que construyen la 

sociedad a partir de algo identificado como “la diferencia sexual”.7 

Por lo tanto, la “diferencia sexual” no constituye al género. Butler va más allá 

de la idea de que los cuerpos y sus dictaminadas “diferencias” no componen un 

género (que nace de la cultura), sino que cuestiona sus fundamentos, la forma en 

la que se interpretan estas “diferencias” que categorizan en hombre y mujer, 

características que también son leídas desde la cultura, tratan de identificar al 

cuerpo a partir de lo que se interpreta como el sexo. Si el cuerpo es una situación, 

como indica Beauvoir, entonces las formas en las que se generan todas las 

nociones "corporales” son también culturales, la formación de lo sexual (y su 

diferencia) son construcciones imperfectas de lo que la interpretación de un cuerpo 

debe hacer o tener.  

Butler (1998, 2005) sentencia así que el género es una creación cultural, 

social, y que género no es sexo, sino por el contrario, establece las pautas culturales 

de una forma de diferenciación, el género se crea con las acciones que se realizan 

y reproducen y por lo tanto establece una forma de distinguir a los cuerpos basados 

en características que nada tienen que ver con los roles que se les imputan (Butler, 

2007).  

El concepto de género es una forma de entender, explicar y reescribir las 

complejas relaciones sociales. Siguiendo a Scott (2011), el concepto de género se 

había utilizado anteriormente para referirse a categorías gramaticales de lo 

 

7 Saal (1991) hace una relectura de la diferencia y distingue: “diferencia real (anatómica) y su 
consecuencia primordial: la diferencia simbólica, ejemplificada en el intercambio de mujeres; y la 
diferencia imaginaria, la primacía del Falo” (Lamas, 1991; 8). 



 

  71  

masculino, femenino o neutro, pero hoy en día se utiliza, también, para referirnos a 

categorías culturales y sociales. El uso del género ha ido evolucionando, hasta ser 

para el análisis histórico una categoría tan necesaria como es la clase, la 

pertenencia étnica, etc. El género puede ser usado como herramienta analítica para 

estudiar los fenómenos sociales, económicos, políticos. Scott (2013) precisa que 

estas consideraciones la llevan a identificar dos partes del significado de género, 

por un lado, es el elemento constitutivo de todas las relaciones sociales, basadas 

principalmente en diferencias entre sexos y la segunda como articulador de las 

relaciones de poder, mismas relaciones que permean todos los fenómenos sociales.  

El cuestionamiento de categorías de análisis, del estatuto de verdad científica 

del conocimiento histórico, la reescritura de relatos canónicos, la deconstrucción de 

conceptos históricos naturalizados, la reflexión sobre la construcción histórica de 

diferencias y jerarquías acerca del poder, la identidad, la subjetividad o la capacidad 

de acción, son cuestiones todas estas que no se hubieran desarrollado de la misma 

manera ni con la misma intensidad sin la crítica al androcentrismo, primero, y a las 

posibilidades que abrió el género para los estudios históricos, después. (Blasco, 

2020; 149).  

Siguiendo a Butler (2007), estas formas sociales y obligaciones culturales 

son parte del conjunto de estructuras que conforman al sujeto. En la construcción 

del sujeto participan el capitalismo, el nacionalismo, el género, pero también 

aspectos de una subjetividad grupal, la pertenencia, la cultura, así como los deseos 

y las aspiraciones, entre otro cúmulo de normas sociales. Todo esto se conjuga para 

conformar un rol o papel que el sujeto va a interpretar (Smith, 2016).  



 

  72  

La forma en la que los sujetos expresan dicho género asignado es el de un 

acto o performance de género, que se refiere al conjunto de acciones y 

comportamientos que el sujeto realiza para “hacer el género”.8 Mientras que el 

género es social y asignado fuera del sujeto, éste no tiene un control y lo realiza 

parcialmente de forma inconsciente, una y otra vez, todo el tiempo, para sí mismo y 

para el otro (aún si “el otro” es imaginario), el género no es mecánico, sino un 

proceso de improvisaciones dentro de ciertos límites (Smith, 2016; 968), la 

performance de género es actuar de forma que parezca “natural” al sujeto, e 

inconsciente, un papel binario (hombre o mujer), asignado a priori, con sus propias 

reglas sociales y culturales rígidas, en todo momento y circunstancia.  

La imposición de un papel no ocurre de manera automática, es resultado de 

un proceso de creación del sujeto. Basándose en Derrida (1967) y Foucault (1985), 

la teoría de la subjetividad de Butler expone que es la estructura social la que 

produce al sujeto, sin olvidar las relaciones de poder definidas por la clase y la 

pertenencia étnica. Lo que entendemos como hombres o mujeres se establece 

simbólicamente a través de los mandatos de género, estos son “un conjunto de 

representaciones, simbolizaciones y habitus9,  internalizados individualmente y 

compartidos socialmente, que instauran prohibiciones y prescripciones y conectan 

 

8 Literalmente: doing gender en Butler (2004; 1).  
9 Bourdieau (2007) define al habitus como un conjunto de disposiciones duraderas y transferibles y 
se refiere a ellas como estructuras estructuradas, a partir de las practicas que las componen (modos 
de representación) y estructuras estructurantes, como creadoras de dichas representaciones, el 
concepto no se refiere a cuestiones creadas a voluntad, sino a disposiciones que conforman al 
individuo desde sus interacciones. Éstas, aun siendo principios generadores y organizadores de las 
prácticas y representaciones, no suponen un control consciente ni un objetivo expreso, aunque 
apunten a uno necesariamente.  



 

  73  

las dimensiones psicosexuales de la identidad, al amplio rango, de los imperativos 

sociopolíticos y económicos” (Lamas, 2021, p. 25).  

Butler (2005) se centra en el género y la sexualidad como ejes. Las diferentes 

relaciones de poder que definen al género, y la asignación de “hombre” o “mujer” 

anterior al individuo, basados en ideas muy contestadas de “sexo biológico”; por lo 

tanto, Butler indica que el discurso, que se refiere al conjunto de imposiciones 

sociales desde las relaciones de poder, antecede al individuo.  

Aquí se conecta aquello que se crea, aportado por Austin (2016) y los 

mecanismos necesarios para mantener aquellos rituales que crean las ideas 

imperantes. Es de enorme importancia que se mantengan estos rituales y se 

conserven las ideas producidas, al punto de ser consideradas como naturales 

(Butler, 2001).  

Se desprende de que el género no está impuesto a la sociedad por algún 

actor en particular, sino que son las propias acciones que hace y realiza el sujeto 

las que nombran y, por lo tanto, crean el género. Estos roles que mientras se 

representan, se crean y afianzan sociablemente, no son perfectos. La totalidad de 

condiciones (capitalismo, nacionalismo, etc.) no definen de forma completa ni 

absoluta al sujeto, queda un espacio para la disidencia del acto, para intervenir la 

performance10, para salir de personaje a través de las inconformidades que el sujeto 

 

10 Mientras que performance se refiere al sujeto, su “acto” social asignado y construido desde las 
relaciones de poder o el discurso, la performatividad, en palabras de la propia Butler, se refiere a la 
cualidad del discurso que es capaz de producir lo que nombra, es decir, la cualidad que tiene el 
discurso, o las relaciones de poder, de producir normas, que a su vez forman, norman o contestan 
al sujeto (Smith, 2016; Butler et al., 1994). Entonces de manera llana, se puede asegurar que 
mientras la performance es el acto concreto que interpreta el actor en la obra, la performatividad es 
la capacidad del guion, diálogo, discurso, de definir al personaje.  



 

  74  

puede experimentar a través de su acto. Así, puede existir un acto performativo que, 

al nombrarse, puede crear algo que esté directamente confrontado con el acto que 

socialmente se busca representar, el rol de género (Butler et al., 1994).  

3.3 La representación  

La forma de representar el rol de género y las formas particulares de la 

conducta que lo acompañan necesariamente lleva a la discusión acerca de la 

representación, las formas particulares de cada sujeta de expresar el quién soy a 

través de diversos mecanismos, y cómo, en muchas ocasiones, estos mecanismos 

pueden entrar en conflicto con las formas imperantes y los mecanismos de control 

(Butler, 2001).  

La escritura como acto performativo se desarrolla de forma extensa en la 

última sección, sin embargo, cabe señalar diversos hilos conductores que unen las 

ideas de representación, escritura, subjetividad y performatividad. Se ha expuesto 

ya que no existe una ley natural que determine el género y que éste mismo se 

produce a través de la representación de los roles imperantes. Esta representación 

es esencial para entender cómo los mecanismos de poder tratan de conservar las 

formas de representación imperantes como clave para reproducir las mismas ideas 

que los sustentan.  

La comunicación escrita y las diversas formas de arte muestran variadas 

conductas, vestuarios, formas de relacionarse, moverse y hablar que reproducen 

aquellas que se representan en la vida real. El vestirse y hablar, ser de cierta 

 

 



 

  75  

manera, ayuda a construir una imagen que influye en quien la lee y ve. Así se 

representan masculinidad y femineidad dentro de las diversas obras teatrales, del 

cine y la literatura, entre otras. Para el análisis de los textos como mensajeros de 

estas formas particulares de representar un género es indispensable la teoría de 

Teresa de Laurentis (1996) sobre las tecnologías del género; también pertinente es 

una evaluación del lenguaje como forma de transmisión de ideas que influyen en la 

conducta del individuo.  

La representación tiene el papel de construir o crear una serie de conductas 

asociadas a lo que se está representando. La representación propia de Manuela 

Sáenz y la de otros autores que hablan sobre ella es diferente, puesto que muchas 

veces la de estos  sirve como forma de construcción de conductas que buscan 

consolidar algún mensaje nacionalista. Una revisión a través de los diversos autores 

refleja que, como había indicado İfakat Banu Akçeşme (2010), existe una 

representación de las mujeres que muestra estos atributos femeninos y de una 

manera aleja las acciones que pudo realizar Sáenz que fueran masculinas, 

distorsionando su participación en la gesta de independencia.  

Esto tiene por lo menos dos enfoques de análisis. La primera, desde lo que 

las autoras escriben dentro de sus cartas, su representación propia, en el que el 

trabajo de Marta Segarra (2000) propone poner énfasis en la capacidad de la mirada 

de las mujeres para representar al sujeto de forma diferente. Dentro de estas 

representaciones y diferencias cabe destacar la teoría de Louis Althusser (1977) y 

la ideología que, retomando a Jacques Lacan, habla de la capacidad de la literatura, 

la poesía y el arte de reproducir las diferentes ideas, prejuicios y cualidades sociales 

atribuidos a diferentes clases sociales o a hombres y mujeres. Esta diferencia entre 



 

  76  

representaciones no es accidental, sino que obedece, como dice Althusser, a una 

ideología en particular, a una forma de reproducir relaciones de poder. Stuart Hall 

(1984) ha expandido la investigación sobre las relaciones de poder y la forma en la 

que las representaciones, como producto de la cultura, obedecen a asignar y 

establecer conductas, formas particulares de comportamiento “femenino”.  

Aquí comienza a vislumbrarse a través del trabajo de Hall que existe una 

resistencia y lucha por transformar estas formas asignadas, sin embargo, cabe 

explorar el segundo enfoque de análisis que se centra en el acto de escribir. Según 

Perrot (2008) el hecho de que las mujeres escriban, conforma ya un acto diferente 

con respecto a lo establecido por las normas sociales. El acto de escribir sobre sí 

mismas, hacerlo público, expresar otros deseos y demandas que no están 

contemplados dentro de las ideas representadas de feminidad significan también 

una forma de resistencia a estas asignaciones culturales de género.  

Del acto de escribir se puede retomar la representación de las autoras 

mismas. Como propone Perrot (2008) se exploran no solo los contenidos de los 

escritos, sino a la existencia de los escritos mismos, como actos de representarse 

a uno mismo en sus propias palabras, y no a la luz de lo que Althuser (1977) indica 

como representaciones de alguna ideología en particular.  

Las representaciones propias y ajenas que se enfrentan dentro de los textos 

que hablan sobre Manuela Sáenz requieren una aproximación crítica a través de las 

lecturas de Helene Cixous (1995), quien colabora con Jacques Derrida y establece 

una vía crítica para entender las formas en las que, la comunicación, y más 

precisamente el lenguaje, son contestadas por diversas formas de ruptura con lo 

asignado como masculino y femenino.   



 

  77  

En Do women had a Renassaince?, la historiadora Joan KellyGadol (1988) 

cuestiona si las mujeres habrían disfrutado de la liberación e ilustración asociada al 

Renacimiento. Su respuesta es que, a través de diversos mecanismos, las mujeres 

habrían perdido poder y representación en los espacios públicos y que, en realidad, 

el Renacimiento habría minado su agencia. Esta tesis también es explorada desde 

el trabajo de Silvia Federici (2010), Caliban y la Bruja, en la que, desafiando la visión 

de un proceso liberador que fue el nacimiento del capitalismo, establece que las 

mujeres habrían perdido participación también en los espacios públicos. Estas ideas 

demostrarían que, dentro de la narrativa de los sucesos actuales, parecería 

necesario remover a las mujeres para explicar un fenómeno social acorde a una 

narrativa oficial. Kelly-Gadol (1988) aboga por la inclusión de las mujeres en la 

historiografía y establece que el relato final de los hechos históricos sería muy 

distinto si éstas fueran incluidas.  

¿Cuál es el propósito de hacer una historia sin tener en cuenta a las mujeres? 

De acuerdo con la teoría crítica, el de perpetuar las relaciones de poder que de esta 

historia emanan (Hesse-Biber, 2011). Mientras las mujeres sean retratadas en un 

rol “femenino”, secundario, como parejas, como acompañantes y esposas, la 

historia podrá reproducir estos mecanismos de poder que las mantienen oprimidas. 

Como señala Oyèronké Oywùmí (2017), en la historia contada desde Occidente, el 

sujeto histórico es el pensamiento racional, mientras las “mujeres, primitivos, judíos, 

africanos, pobres y toda persona calificada con la etiqueta ‘diferente’, en diversas 

épocas históricas, se consideró como encarnada, dominada por el instinto y la 

afectividad, ajena a la razón. Eran la Otredad y la alteridad es un cuerpo” (Oyèronké 

Oywùmí, 2017; 40). En el planteamiento de Oywùmí (2017), la jerarquía se encarnó 



 

  78  

literalmente, reflejando dualidades como naturaleza/cultura, público/privado o 

masculino/femenino, por lo que los cuerpos están asociados a una manera 

inmutable de vivir el mundo. Oywùmí (2017) llama a esta interpretación biológica 

del mundo social, raciocinio corporal.  

Para Teresa de Laurentis (1996) existen formas objetivas y concretas que 

funcionan como tecnologías del poder (el arte y la literatura). Dicho concepto puede 

ser útil para entender porque las mujeres son representadas dentro de la literatura 

y la historia a través de conductas y actitudes consideradas “femeninas”. En 

términos del planteamiento de Donna Haraway (1988), es lo que podría 

denominarse aparato de producción corporal, es decir, la práctica de establecer 

fronteras al estudio de los cuerpos como objeto de conocimiento en tanto estos 

pueden entenderse como “nudos generativos materiales y semánticos” (Haraway, 

1988; 595).  

Al respecto, Judith Butler (2005) establece que la forma como estos 

mecanismos de poder y discurso se reproducen es a través de la repetición 

ritualizada de conductas que resultan en las ideas de género (y sus conductas y 

estereotipos asociados), más allá de que exista un género a priori.  

Los mecanismos de poder que dictaminan qué se debe decir de las mujeres 

y cómo, no solo empapan los relatos oficiales, numerosas investigadoras en todas 

las ciencias sociales y “naturales” han denunciado un sesgo de género (HesseBiber, 

2011). Las metodologías y las teorías desde donde parte la llamada ciencia formal 

también tienen una visión parcial que reproduce y perpetúa el discurso.  

La forma en la que los datos se recopilan y cómo se construyen teorías que 

buscan separar al investigador de su objeto de estudio colman todo el proceso de 



 

  79  

categorías “naturales” que están basadas en ideas de lo que compone lo femenino 

y lo masculino (Hesse-Biber, 2011). Al respecto, Haraway (1988) propone que la 

concepción de un estudio imparcial, objetivo, es imposible, principalmente desde 

una visión feminista.  

3.4 La vestimenta como acto performativo  

Si entendemos los actos performativos como aquellos que, a través de su 

ejecución, crean aquello que están nombrando, de forma dramática y no referencial 

(Butler, 1990), entonces hay creaciones, ideas y formas sociales que son producto 

de estos actos y existen por estos mismos. El vestirse para una ocasión, sea, por 

ejemplo, el vestido de novia para el matrimonio es parte del ritual, del acto 

performativo y es parte esencial del mismo. “Vestirse deviene en acto simbólico en 

tanto que nos define e inscribe nuestro cuerpo en un presente como fenómeno 

social” (Santos & Nicolás, 2021, p.93).  

El acto de vestirse de novia también acaba por determinar quién será la futura 

esposa tras decir “acepto”. Sobre el cuerpo entonces se colocan capas que 

identifican, pero también crean: la novia, la futura esposa, es el cuerpo y el vestido. 

Existe un conjunto de vestimentas que, al colocarse, al vestir un cuerpo, crean la 

idea de mujer; también existe otro conjunto, necesariamente diferente, que crea la 

idea de hombre, la forma de vestir y de actuar conforman al género (Butler, 1990). 

Las diferentes normas y códigos de vestimenta para las ocasiones se extienden de 

las ocasiones particulares (como las bodas) a la vida cotidiana, al respecto 

Zambrani dice que:  



 

  80  

Para las ciencias sociales, la práctica cotidiana de vestir los cuerpos, a pesar 

de ser un acto privado, es definida como una práctica social realizada con base en 

normas, códigos y valores culturales relativos a las apariencias, los contextos e 

interacciones. Desde este punto de vista, el vestir puede caracterizarse como un 

hecho social (Zambrini, 2019; 11).  

La vida social y la cultura también involucran una serie de rituales en los que 

la práctica de vestir los cuerpos, como apunta Zambrani (2019) es relativo a los 

contextos e interacciones y esto apunta a la calidad de performativo de dicha acción. 

Para poder entender el concepto de acto performativo vale la pena entender cómo, 

en su forma más elemental, los actos no revisten un significado en sí mismos, 

muchas veces los propios personajes que están ejecutando algún ritual deben de 

recordarse a sí mismos el significado de cada elemento de dicho ritual (Sartre, 

2011), que no solo son cuerpos con tela encima, sino un casamiento en donde hay 

una novia, un novio e invitadas/os a presenciar dicho acto y que visten de la forma 

adecuada para presenciar/ejecutar el casamiento, por poner un ejemplo, la forma 

de vestir en distintos contextos refuerza o crea algo.  

Del acto performativo se puede decir que aquello que crea es más un 

discurso, que verdaderamente un sentido natural o profundo de las cosas. Es decir, 

al vestirse y jugar un papel dentro de un acto se crea el acto mismo, lo que le da 

sentido a cómo se visten y se ejecutan las acciones de las personas:  

Las representaciones, tanto en formas de narrativas escritas y en diversas 

textualidades, son entonces el fenómeno por analizar, y no un epifenómeno que 

daría cuenta de una instancia más profunda o verdadera. Lo que está en juego no 



 

  81  

es la veracidad de lo que se representa, sino su puesta en sentido o, mejor dicho, 

cómo se construye en tanto narrativa. (Zambrini, 2013; 4).  

La artista turca residente en Alemania, Nezaket Ekici, en su obra nafferrabile/ 

Greifbar Fern (2014), evidencia/visibiliza/problematiza cómo la novia lleva una pelea 

con la cremallera para lograr subirse el vestido de novia que es demasiado ajustado, 

confeccionado con una tela incomoda como el satén, con una cola de 8 metros de 

largo y 6 metros de ancho, con tacones que dificultan su andar. Un vestido blanco 

que da cuenta a la sociedad y al novio de la pureza de la novia, en una talla que no 

le permite respirar y con un diseño que dé cuenta de su delicadeza. Este no es más 

que un hábito cargado de estereotipos sobre el rol de las mujeres y el matrimonio 

“que las mujeres han de asumir en esta institución y en todas las culturas” (Santos 

& Nicolás, 2021; 99).  

De aquí se desprende la relación entre lo performativo, la cultura y la 

vestimenta que necesariamente regresa al concepto de lo que una mujer hace y 

viste. La acción de vestirse en diferentes contextos y que esto sea reconocido por 

todos aquellos que rodean a la sujeta en dichos contextos refiere directamente al 

concepto de Austin (2016) en el que lo performativo se lleva a cabo en lugares 

específicos de formas específicas. El género, al vestir de cierta manera en cierto 

contexto, también tiene una dimensión de ser visto y validado por las demás 

personas.  

Entonces, el género es una acción pública, un acto performativo, una 

creación social. No se nace mujer, se llega a serlo (como se revisó anteriormente), 

al vestirse también se está creando una idea de lo que es y significa ser mujer; es 



 

  82  

parte esencial del acto de ser mujer, de un ritual, de la misma forma que el vestirse 

de novia es un parte esencial del ritual de casarse.  

Entendemos que en las ceremonias (religiosas o paganas) sucede el vestirse 

como ritual. El atuendo específico se hace imprescindible como un elemento del 

rito. En aquellos momentos en que damos importancia a la experiencia personal, a 

la vivencia concreta de un acontecimiento, como un examen, una cita, un partido de 

baloncesto, una entrevista... también otorgamos a nuestro vestuario gran 

relevancia, y se produce un paralelismo con aquellas ceremonias (Santos & Nicolás, 

2021; 95).  

A través de los actos se crea el género, sus distinciones sociales y todas sus 

implicaciones, es decir, a través del actuar el género se define a sí mismo. Definir 

un acto o acciones como performativas requiere de un análisis sobre las formas en 

que se nombra dicho acto (el discurso) y qué lo crea.  

Si asumimos que este mundo social es un mundo de cuerpos vestidos, 

cuerpos que se desplazan, que actúan y se expresan, podemos convenir que, en el 

arte de acción, que presenta el acontecer, los cuerpos se visten – o desnudan- en 

ese mundo y con ello interpretan los roles sociales que los definen (Santos & 

Nicolás, 2021; 93).  

Confluyendo con estas ideas, Butler et al. (1994) señala que esta cualidad 

de performativo del género no es algo que sea libre en el cual un individuo escoge 

libremente hacer o vestir de cierta forma. Es importante para preservar estos rituales 

de ser hombre o mujer el hecho de que se piensen libres y naturales, en 

contraposición a construidas. En este sentido, el superar la idea de naturalidad del 



 

  83  

género y pensar en que es construido, también puede dar la ilusión de poder 

escoger libremente la forma en la que actúa el individuo o se viste.  

La dimensión performativa de la construcción [del género] es precisamente 

la reiteración forzosa de las normas, en este sentido, entonces, no solo hay 

restricciones a lo performativo, sino que estas condiciones pueden ser repensadas 

como la propia condición de la performatividad. La performatividad no es un juego 

libre ni una representación propia teatralizada, y tampoco puede ser simplemente 

igualada a la performance. Más aún las restricciones no son aquello que limita la 

performatividad, las restricciones es aquello que impulsa y sostiene la 

performatividad (Butler, 1994; 95).  

El género como acto performativo emana de las restricciones, reglas y 

controles que determinan aquello que es hombre o mujer. La vestimenta no se elige 

como un acto de libertad de vestirse, sino que se conforma, junto con las formas de 

hablar, de relacionarse. Las diferentes vestimentas cubren cuerpos específicos, en 

un acto de representación que no es libre pero que busca emular esa libertad para 

evadir el hecho de no ser un acto natural, sino una construcción social.  

La construcción social del género va creando y reforzando los mecanismos 

de poder que conservan estas mismas construcciones, en donde la vestimenta 

juega un papel esencial en preservar tales construcciones sociales y reforzarlas; la 

vestimenta implica también el rol que se juega en conservar y reproducir las normas, 

la cultura y los mandatos de género.  

La vestimenta representa algo que ha sido construido socialmente; Butler 

retoma el ejemplo de Althusser (1977) en el cual un policía uniformado es el 

representante de la ley y ejerce cierta autoridad en tanto esta envestido con el 



 

  84  

uniforme. El uniformado de policía es también dotado de la capacidad de detener y 

reforzar estas normas sociales, algunas de ellas escritas como leyes, y que deben 

de ser sancionadas en caso de romperse. Un policía uniformado puede detener a 

un hombre, gritar “alto” y, en tanto porte la vestimenta, la autoridad social de la que 

ha sido depositario hará que quien reciba el grito debe, conforme a los lineamientos 

sociales, detenerse. Butler señala que a través del ejemplo de Althusser se puede 

observar también el inicio de una ruptura, puesto que si bien el señalado a detenerse 

debe de parar cuando el policía dice “alto”, puede hacerlo o no.  

El hecho de vestirse refuerza/representa lo que socialmente se espera del 

sujeto y lo reviste o despoja de poder, agencia o libertad, según sea el caso (Butler, 

1994). Esta aseveración permite cuestionarse de si el vestirse de otra forma, el 

tomar vestimentas que no están determinadas para cierto cuerpo, en cierta ocasión, 

en cierto tiempo particular, es un acto de subversión o de ruptura con el orden 

establecido, o las normas que lo soportan.  

Una lectura descuidada de Butler podría llevar a pensar que el vestirse o 

suplantar al género no asignado puede ser un acto de subversión o de ruptura, sin 

embargo, la relación no es directa, un acto de vestirse como el otro sexo puede 

reforzar aquellas formas de control, exagerar y apuntalar las actitudes, vestimentas 

y vestidos que las mujeres pueden y deben llevar, y por lo tanto reproducir las ideas 

de “lo femenino” (Butler, 1994).  

La vestimenta cambia conforme las circunstancias se transforman, quienes 

ejecutan el acto de vestirse lo hacen en un contexto particular social, 

medioambiental, geográfico, etc. Las ideas de hombre y mujer están creadas por el 

mismo proceso por el cual se ejecutan las acciones de ser mujer y hombre. Estas 



 

  85  

creaciones son producto de un proceso social e histórico de determinación de los 

diversos rituales y expresiones (como la vestimenta) (Butler, 1994).  

Entonces no es la misma indumentaria11 con la que se vistió la Reina Isabel 

a lo largo de su reinado, ni es la misma vestimenta que se usa para hacer deporte, 

para ir a una fiesta. “La vestimenta nos habla de la cultura, señala la personalidad 

de quien la lleva, el grupo social al que pertenece, o el periodo histórico en el que 

se enmarca. Es ahí donde se teje la memoria individual con la memoria colectiva” 

(Santos & Nicolás, 2021; 93).  

Sin embargo, el uso de algunas indumentarias, sí se pueden catalogar como 

actos performativos, si irrumpen en un orden social o un orden de género. El orden 

de género que dice que las mujeres deben vestirse con faldas12 y los hombres con 

pantalones13, que las mujeres no deben tomar los roles masculinos y que su belleza 

depende de lo femeninas que se vean con las prendas que usan. Los pantalones 

se han convertido en un símbolo de la masculinidad: “yo llevo los pantalones”, frase 

que hace referencia no sólo a portar la prenda, sino que él manda en su casa, que 

no hay decisión que se tome sin su autorización. “Las mujeres no usan pantalones”, 

“las mujeres se ven feas con pantalones”, “las mujeres así se ven bonitas, con 

vestiditos”, frases que hacen referencia a la herencia histórico, cultural, etc.  

 

11 Para el caso de esta tesis se usará indistintamente indumentaria y vestimenta. 
12 Que tan largas o cortas son estas faldas, cambian de acuerdo con el contexto.   
13 La invención del pantalón se llevó a cabo en el siglo XVIII y no fue hasta el siglo XX que las mujeres 
pudieron usar esta prenda de vestir (Membrilla, 2019). “Ser mujer y andar en pantalones por las 
calles de la Ciudad de México era un escándalo en las décadas de los años 20 y 30. La prenda que 
ahora portan comúnmente las ciudadanas, más que las faldas, provocaba severas críticas” 
(Membrilla, 2019). 



 

  86  

Aunque a partir del siglo pasado se popularizó el uso del pantalón en las 

mujeres, se pueden observar diferencias en el diseño y tela utilizadas para 

confeccionarlos, por ejemplo, en los “pantalones de mujeres” se utilizan telas 

stretch, que logren ajustar los cuerpos de las mujeres, sobre todo en las caderas; 

en cuanto a los cortes, son de los que dan volumen a las nalgas y con un reducido 

espacio en las bolsas; por su parte, los “pantalones de hombres”, por lo general, 

son bastantes cómodos con bolsas amplias.  

La idea de que el pantalón es un símbolo de poder refiere directamente a la 

reproducción de los mecanismos de control que buscan normar y mantener el orden 

de género. Una prenda que esta socialmente asignada a los hombres, como el 

pantalón también reviste una posición de poder. El hecho de que las mismas formas 

sociales que se reproducen ayudan a mantener la norma imperante y las relaciones 

de poder de género refiere directamente a los mecanismos de poder que, no 

necesariamente son explícitos o directos (como el ejemplo del traje de policía), sino 

que conforman una manera habitual de la sociedad de reproducir dichos 

mecanismos (Oksala, 2016).  

Los rígidos controles sociales que conservan las ideas de lo femenino y 

masculino, de mujer y hombre, pueden retomar algunas expresiones no 

convencionales como el travestismo14 y utilizarlas para reforzar las estructuras 

sociales. Aun así, el travestismo y las demás expresiones en el vestido, por lo 

general, deben de ser controlados a través de otros mecanismos, en donde debe 

 

14 El travestismo para Butler, es imitación de los procedimientos discursivos y estándares de 
femineidad que integran las normas de género, que, como se señala, no son naturales, sino 
construcciones sociales y, por lo tanto, susceptibles a ser adoptadas y transformadas. (Nahir, 2014).  



 

  87  

de haber un tratamiento de aquellos que son “buenos sujetos” (que respetan las 

normas y las vestimentas asignadas) y los “malos sujetos” (quienes las rompen 

fuera de un contexto permitido por las propias reglas) (Althusser, 1977). Estos 

mecanismos también se dan fuera de las instituciones formales, a través de 

violencia, homofobia y segregación (Oksala, 2016) y que son reforzados por la 

misma sociedad, que ha internalizado éstos (códigos de vestimenta) y que ejecuta 

la preservación y control de los mismos, no sólo reproduciéndolos cabalmente, sino 

también reprimiendo aquellos actos que busquen subvertirlos.  

Las diversas variaciones sobre la vestimenta, incluidas formas no 

convencionales de vestirse en relación con las normas, pueden ser irruptivas; es 

decir, buscar cambiar el orden de género, el hecho social que está condicionado o 

impregnado a su vez por los estereotipos de género15. “Los estereotipos degradan 

a las mujeres, les asignan roles serviles en la sociedad y devalúan sus atributos y 

características” (Cook & Cusack, 2010; 1).  

Aunque en cada sociedad pueden variar los estereotipos asignados a 

hombres y mujeres, normalmente en las diversas sociedades hay similitudes en 

cuanto al rol que desempeñan las mujeres, asignándolas a un espacio privado, 

subordinadas a los hombres, con vestimentas que limitan sus movimientos (Faccia, 

2019). Veblen advirtió que:  

 

15 “Los estereotipos de género hacen referencia a la construcción o comprensión de los hombres y 
las mujeres, en razón de la diferencia entre sus funciones físicas, biológicas, sexuales y sociales. El 
término “estereotipo de género” es un término genérico que abarca estereotipos sobre las mujeres y 
los subgrupos de mujeres y sobre los hombres y los subgrupos de hombres” (Cook & Cusack, 2010; 
2).  



 

  88  

El traje femenino –complicado, pesado, poco práctico y opresivo– 

transformaba a estas mujeres en seres serviles de sus maridos, porque eran las 

responsables de informar a la sociedad la situación socioeconómica de los varones 

capaces de alejarlas de la esfera productiva. En consecuencia, concluyó que la ropa 

femenina no hacía otra cosa que representar la posición subordinada de las mujeres 

burguesas respecto a sus esposos (Faccia, 2019, p. 40)  

Por lo tanto, mientras más grande la indumentaria, más accesorios se usará, 

más finas las telas, se podría deducir no solo el estatus social del esposo y la familia, 

sino también qué tanto poder tenía éste sobre su esposa. Niñas con vestidos 

ampones, con calcetas de olanes, moños grandes, normalmente en colores 

pasteles, esos colores que exhiben si una niña ha salido de su rol, han sido la 

normalidad desde el siglo XIX; ya que “durante la antigüedad clásica y la edad 

media, la vestimenta usada por varones y mujeres era bastante similar y, más que 

el género, se proponía indicar la posición social de las personas” (Faccia, 2019, p. 

39).  

De este modo, se impedía formalmente que los individuos no pertenecientes 

a la aristocracia pudieran emular una mejor pertenencia social mediante la 

vestimenta. Dichas leyes dictaminaban qué tipo de ropa y colores podían ser 

utilizados de acuerdo a la jerarquía social, permitiendo por lo tanto identificar y 

separar visualmente los rangos y las actividades sociales (Zambrini,2009; 134).  

El travestismo como acto performativo fue tratado por Butler (1990). Al 

respecto, Mariela Nahir Solana (2014) aclara que la teoría performativa de Butler es 

una crítica a las posturas esencialistas que consideran que “una es lo que es a 



 

  89  

causa de una esencia interior que la precede y que origina y dota de significado los 

actos que de ella provienen”.   

La performatividad, en contraste, postula que los discursos, actos o gestos 

generan la ilusión de que existe un núcleo identitario previo. En otras palabras, la 

identidad de género no es la causa de los actos “de género” sino, más bien, su 

efecto. Todos los géneros imitan algo, y ese algo es una serie de ideales o normas 

reguladas y sancionadas socialmente, no una verdad del género oculta en el interior 

del sujeto” (Solana, 2014; 7) (…) el travestismo pone en evidencia que, a pesar de 

la naturalidad adjudicada al sexo y el género, éstos no son más que una serie de 

actos performativos. Ahora bien, su potencial político se deriva, según Butler, de que 

el travestismo desnaturaliza los términos de la diferencia sexual, al mostrar que la 

relación entre la copia y lo copiado es más compleja que la relación entre un original 

y su imitación. (…) De manera resumida, se podría decir, para Butler, las 

inestabilidades inherentes a la matriz heterosexual, evidenciadas por el travestismo, 

son las que subvierten las normas de género. Esta lectura, aunque reduccionista y 

limitada, abre una ventana de posibilidades de exploración en el caso del 

travestismo de Manuela Sáenz pues esta práctica le permitió, por un lado, trasgredir 

la matriz heterosexual y, por el otro, participar en el movimiento armado 

independentista como parte del círculo interno de Simón Bolívar (Hennes, 2009).  

Manuela Sáenz no es la única mujer latinoamericana que hizo uso de la 

vestimenta militar provocando “inestabilidades en la matriz heterosexual”. Ana María 

da Costa Toscano señala que Juana Azurduy (1780- 1862) en Bolivia y Francisca 

Zubiaga y Bernales de Gamarra (1803-1835) en Perú, son otros ejemplos de 

mujeres que adoptaron el travestismo como estrategia política. Al respecto de 



 

  90  

Zubiaga, señala: "Por lo tanto, el acto de viajar de una identidad a otra, es decir, de 

la femenina a la masculina, la conduce por caminos prohibidos. Intuitivamente se 

puede decir que los actos performativos están actuados a través del lenguaje y el 

cuerpo, con un fuerte sentido del símbolo o lo simbólico, el lenguaje escrito, la 

vestimenta, en su ejecución, pueden crear y ser parte del acto del género. Los 

intercambios, las expresiones del cuerpo y del lenguaje (aún si estos son 

disruptivos) pueden crear nuevas normas, entendidas desde la idea de 

performatividad en Butler et al. (1994).  

Los vestidos de Manuela Saénz fueran estos pantalones, traje militar o 

vestidos fueron aspectos claves de su identidad y su participación performática, 

agencial y encarnada, ya que eran el engranaje articulador de su papel irruptor 

dentro de los espacios políticos y militares. Su forma de vestir y presentarse en 

público se convierte en un acto performativo como desafío a la feminidad tradicional 

y a las expectativas sociales sobre el papel de las mujeres en la sociedad. Los actos 

performativos en la vestimenta de Manuela Saénz también tenían un simbolismo 

político, ya que esta particular forma de vestir y presentarse en el ámbito público era 

una de las tantas formas de expresar su identidad y agencia a la causa 

independentista y su rechazo a la autoridad colonial. 

3.5 La escritura como acto performativo: escribir y hacer cosas  

La escritura puede evocar actos performativos, el describir analizar y 

evidenciar actos, palabras, menciones que crean normas; pero ¿puede el acto de 

la escritura en sí mismo ser performativo? O más concretamente, ¿los escritos de 

Manuela Sáenz durante su participación en la guerra independentista pueden 



 

  91  

considerarse un acto performativo? ¿qué características tiene una escritura que 

hace cosas? Este apartado recupera algunos aportes analíticos que dan respuesta 

a esas interrogantes.  

Graciela Ravetti (2002, 2005) desarrolló el concepto de narrativas 

performáticas para estudiar textos escritos caracterizados por el performance en 

sus dos acepciones: como puesta escénica y como acto de agitación político-social. 

Así, estos escritos se caracterizan por:  

(…) la exposición radical de sí mismo del sujeto enunciador, así como del 

lugar de enunciación; la recuperación de conductas reprimidas; la exhibición 

de rituales íntimos, la escenificación de situaciones autobiográficas; la 

representación de las identidades como un trabajo de constante restauración, 

siempre inacabado. (Ravetti, 2002; 47).  

Puede entenderse que los textos escritos, normalmente aquellos redactados 

en primera persona, adquirirán nuevos significados políticos y culturales al pasar de 

un lugar privado de enunciación al espacio público.16 Para explicar el tránsito 

privado-público, Ravetti (2002; 48) retoma los aportes de Austin y Foucault y define 

lo performativo como una “representación discursiva y política que define con 

anticipación el criterio que confiere existencia a los sujetos”.   

Al igual que Butler, Ravetti considera que las subjetividades son resultado de 

actos socialmente reiterados y constantemente legitimados. Siguiendo el 

planteamiento de Butler sobre la potencia transgresora que acompaña a la 

 

16 Entre estos textos se incluyen correspondencia personal, autobiografías, testimonios y crónicas 

de viaje (Ravetti, 2002; 54).   



 

  92  

repetición, puede considerarse a la escritura como uno de sus mecanismos 

concretos, que al mismo tiempo que refleja la matriz de inteligibilidad heterosexual, 

la desafía:  

Considero performativa la narrativa que presenta un escenario en el cual uno, 

o más sujetos aparecen en procesos de asignación [de identidad], con referentes 

explícitos a la realidad material, siendo por eso, identificables, pero en los cuales 

los comportamientos narrados (que son, en última instancia, comportamientos 

sociales) son, por lo menos, trasgresores de la norma social vigente. (Ravetti, 2002, 

p. 49).  

Es decir, la literatura, como otras artes, constituye la línea punteada de la 

ventana dibujada por Roberto Bolaño ante la imposición de identidades y 

comportamientos asignados desde el poder: género, raza, nacionalidad. Por 

ejemplo, a través de la parodia o la burla, la escritura puede mimetizar y desafiar los 

mandatos sociales. “Con esa mímica textual, se insinúan otras posibilidades de vida, 

otros comportamientos posibles, se tuercen las reglas e, incluso lo que era prohibido 

se vuelve atractivo, lo que era fatal e irrevocable puede pasar a ser divertido y 

venturoso” (Ravetti, 2005; 317).  

En este mismo sentido, Gloria Andalzúa (2020), en una carta dirigida a otras 

mujeres tercermundistas, no sólo reivindica y exige su derecho al uso de la lengua 

chicana, sino que reitera la potencialidad de la escritura: “Escribo para grabar lo que 

otros borran cuando hablo, para escribir nuevamente los cuentos malescritos acerca 

de mí, de ti. Para ser más íntima conmigo misma y contigo” (Andalzúa, 2020; 21). 

Andalzúa señala aquí, por un lado, que la carta constituye el medio idóneo para 

“aproximar la intimidad y la intermediación”, lo que Ravetti llamó exponer 



 

  93  

radicalmente al sujeto enunciador y su lugar de enunciación. Por el otro lado, esa 

escritura, anclada en la radicalidad del sujeto que enuncia, es potencialmente 

trasgresora, pues es una escritura que reescribe y, por ello, hace:  

El acto de escribir es el acto de hacer el alma, alquimia. Es la búsqueda de 

una misma, del centro del ser, que nosotras como mujeres hemos llegado a pensar 

como el “otro” –lo oscuro, lo femenino. ¿Qué no empezamos a escribir para 

reconciliar este otro dentro de nosotras? Sabíamos que éramos diferentes, 

apartadas, exiliadas de lo que se considera “normal”, blanco-correcto (…) El escribir 

es un instrumento para agujerear ese misterio, pero también nos ampara, nos da un 

margen de distancia, nos ayuda a sobrevivir (Andalzúa, 2020; 21).  

La narrativa performática “revela alternativas, reescribe mandatos, escenifica 

posibilidades, descifra códigos herméticos, funda escritos, desestructura destinos 

marcados” (Ravetti, 2005; 319). Esta posibilidad tangible y visible para interrumpir 

el imaginario colectivo, para crear nuevas formas de estar en el mundo, es lo que 

Ravetti (2005) llama la función pedagógica performática positiva:  

Escribir se piensa como un vivir de una determinada manera, una postulación 

de modos de vida. Esta función pedagógica, en última instancia, (no) es (más que) 

la búsqueda de una ética que contemple la libertad y la igualdad desde la 

desconstrucción del binarismo tradicional genérico. Rehacer todo un sistema donde 

la mujer deje de ser el Otro, aquel ser nebuloso, imprescindible para la vida (Ravetti, 

2005; 321).  

Asimismo, en tanto la performance es un acto, experimentar la escritura 

como performance implica efectos sobre quien escribe:  



 

  94  

(…) se trata de una práctica de pensamiento arriesgado, tanto para quien se 

aventura en su en-sí y en su en-torno, como para quien aprovecha 

experiencias comunes y públicas y las vive como propias, volviéndose un 

laboratorio expuesto de lo personal, de lo social e incluso de lo histórico y de 

la tradición (Ravetti, 2005; 318).  

Un ejemplo concreto de este efecto se percibe en el trabajo de Verónica 

Gerber Bicecci, que camina en un sentido alternativo: de la escritura a las artes. La 

importancia de la teoría del punto de vista de Harding nos ayuda a destacar el lugar 

de enunciación desde el privilegio epistémico, detectando sesgos y comprendiendo 

fenómenos sociales, a razón de su posición social, desde la objetividad fuerte que 

no se logra a través de la neutralidad, sino a través de la diversidad y la inclusión 

de perspectivas marginadas, de perspectivas múltiples; de dar voz a quienes no les 

ha sido concedida, a mostrar visiblemente un proceso de empoderamiento y justicia 

social.  Lee lo que ves, comienza el ensayo Ambliopía (2021) que cuenta, como una 

autobiografía, cómo el padecimiento visual de una niña de siete años redefine su 

lenguaje: “En esa visita al consultorio descubrí que al tapar mi ojo izquierdo podía 

ver como a través de un calidoscopio, pero obstruido y monocromático, defectuoso” 

(Gerber Bicecci, 2021, p. 20). Como una alegoría del ojo amblíope, el que está en 

continuo escape, Gerber compara la escritura con una posibilidad de escape:  

Escribir es habitar un paralelo, leer es merodearlo. Cuántas veces hemos 

releído un texto en busca del escape. Más de la mitad de lo que leemos es un 

embuste y aún a sabiendas de ello, lo creemos. Pensamos que un hecho real lo 

inspiró. Pero es siempre una mentira (…) Falsificaciones que conectan 



 

  95  

asombrosamente  una  serie  de ocurrencias. Acciones envidiablemente 

concretas que nunca suceden aquí (Gerber Bicecci, 2021; 23).  

No obstante, esa posibilidad defectuosa abre el espacio para una “literatura 

sin palabras, una literatura de acciones (...) La crónica de una mudanza. Del texto 

a la acción. De la página al cuerpo, de la palabra al espacio, al lugar; de la frase al 

suceso, a la acción; de la novela a la vida escenificada” (Gerber Bicecci, 2021; 23).  

En Conjunto vacío, Gerber Bicecci (2015) trasgrede la cualidad comunicativa 

de las palabras valiéndose de diagramas de Venn para expresar las secuelas del 

exilio en una mujer que no sabe si dedicarse a las artes visuales o la literatura. La 

escritura toma una dimensión visual. Lee lo que ves no es sólo la indicación del 

oftalmólogo es la invitación a pensar la escritura, y la capacidad lectora, como una 

posibilidad de hacer cosas con palabras.  

3.6 Género epistolar y construcción de subjetividades  

Si la escritura puede ser un acto performativo (capaz de revelar los códigos 

y normas reiteradas que construyen el género y, al mismo tiempo, tiene una función 

pedagógica y trasgresora), surgen nuevas interrogantes: ¿pueden las cartas 

constituir una narrativa performática? ¿qué cuestionamientos adelanta? Esta 

investigación, además, se enfrenta a otros desafíos ¿cómo analizar las cartas de 

mujeres del siglo XIX? ¿qué normas se reiteran y cuáles se reescriben? ¿cuáles 

son los efectos inmediatos y permanentes de este tipo de acto performativo?  

A partir de un diálogo entre Mijail Bajtín, Michel Foucault y Judith Butler, Laura 

Fernández Cordero (2013) propone estudiar las cartas como “espacios de 

producción de subjetividad”, para entender la complicada relación entre la 



 

  96  

correspondencia “privada” y las condiciones de su producción, evitando las 

dicotomías público-privado, individuo-sociedad, sujeto-condiciones. Fernández 

Cordero (2013) señala que el género literario epistolar retrata dos rasgos del 

lenguaje propuestos por Bajtín: la dialogicidad y la destinación. Por dialogicidad, 

Bajtín se refiere a la capacidad del lenguaje de fundar a un sujeto “en plena 

socialidad y en permanente respuesta a los otros” (Cordero, 2013; 24), pues las 

palabras son al mismo tiempo propias, neutras y ajenas, en las que la propia 

expresividad se teje con los ecos de otras personas. En ese sentido, la expresión 

de la subjetividad a través de la palabra no puede entenderse como un monólogo 

personal, sino como un dialogo sostenido.   

La carta, como medio de proximidad e intermediación (Anzaldúa; 2020), no 

es entonces un autorretrato del remitente, sino que “guarda las huellas de las voces 

ajenas que la habitan (...) el remitente habla desde la voz de los otros y siempre 

para responder” (Fernández, 2013; 25). La segunda característica, la destinación, 

también se refiere a una dimensión múltiple, pues la carta, naturalmente parte del 

diálogo, además, está escrita para “un destinatario superior”, sea este la sociedad, 

una divinidad, la verdad, o cualquier otro imperativo categórico.  

La lectura de Foucault, por su parte, pone énfasis en la construcción del yo y 

el poder. A través de la noción de las tecnologías del yo, Foucault (1990) señala la 

importancia del conocimiento de uno mismo como práctica de liberación frente a las 

técnicas de dominación y la microfísica del poder, pues aquellas:  

(…) permiten a los individuos efectuar, por cuenta propia o con la ayuda de 

otros, cierto número de operaciones sobre su cuerpo y su alma, 

pensamientos, conducta, o cualquier forma de ser, obteniendo así una 



 

  97  

transformación de sí mismos con el fin de alcanzar cierto estado de felicidad, 

pureza, sabiduría o inmortalidad (Foucault, 1990; 48).  

La correspondencia, por tanto, puede funcionar como registro de las 

memorias personales o escritura de sí, de modo que actúa sobre el remitente y el 

destinatario, en un doble movimiento:  

(…) la carta es a la vez una mirada que se dirige al destinatario (por la misiva 

que recibe, se siente mirado) y una manera de entregarse a su mirada por lo 

que se le dice de uno mismo. La carta habilita, en cierto modo, un cara a cara 

(Foucault, 1999; 300).  

De modo que, como señala Fernández Cordero (2013), las cartas no son una 

revelación de la vida íntima, sino la expresión de que “quien se entrega a la práctica 

epistolar está construyendo esa interioridad a fuerza de escribirla y escribirse” (p. 

26).  

Para Fernández Cordero (2013), estos planteamientos pueden 

complementarse con la lectura butleriana de la performatividad del género y su 

potencia transgresora, pues en una carta, aunque la voz de la primera persona 

replica la matriz heteronormativa, existe la potencialidad de la subversión: 

Una práctica creativa o paródica que permita elegir los adjetivos que evitan 

el género, los mezcle heréticamente, explote los equívocos, juegue a travestir 

al emisor, aproveche las formas impersonales o que ejercite tantos otros 

recursos con los que sabemos tensionar el discurso. (Fernández Cordero, 

2013; 27).  

En síntesis, las cartas, lejos de expresar existencialismos son reflejo de 

subjetividades historizadas, generizadas y contigentes.  



 

  98  

La correspondencia escrita por mujeres es un ejemplo de la construcción 

subjetiva. Yamile Silva (2014; 16) resalta la importancia de las epístolas para la 

identificación de la voz de las mujeres, pues al servir de tránsito entre los espacios 

público y privado, “permiten una serie de identidades múltiples textuales del género, 

que posibilitan, por medio de una hábil manipulación, que las mujeres insertaran su 

propia voz”.  

En otros trabajos, Silva (2011 y 2016) analiza cartas escritas por mujeres 

entre los siglos XVI y XVII en Hispanoamérica y encuentra, por un lado, el ejercicio 

del poder escritural y físico de las remitentes y, por el otro, una “progresión inversa” 

del objeto de la solicitud y de la voz de quien escribe. En efecto, a través de la 

narración de cartas escritas destinadas a las autoridades virreinales, Silva (2011 y 

2016) da cuenta de la apropiación de una narrativa negada a las mujeres y del 

ejercicio de su agencia. Tal como indica Butler (2001) en su estudio sobre Antígona, 

las mujeres que estudia Silva (2016; 85) “ocupa(n) más que usa(n) una lengua que, 

por demás, nunca termina por pertenecerle(s)”, pues en sus reclamos se hacen 

partícipes de los conflictos y las guerras, o sea, del espacio público que, por su 

condición de mujeres, les era “naturalmente” negado. Esta usurpación del lenguaje 

entraña una tensión entre la expresión de los deseos propios y el uso de una lengua 

ajena dentro de la cual esas mujeres no se reconocen. Esa tensión demanda, según 

Silva, diferentes actos performativos en la escritura, como el silencio, la modestia, 

la polifonía, preparando así al lector para su pedido.  

Las epístolas de las mujeres del periodo colonial estudiadas por Silva ilustran 

el uso del lenguaje no para conmover, sino para exigir, “en tono sutil pero no sumiso 

–y aquí la habilidad discursiva de las autoras por la honra de sus esposos o padres” 



 

  99  

(Silva, 2016; 90). A través de la recuperación de las hazañas, sufrimientos o la 

lealtad de los hombres vinculados a ellas, las autoras se apropian del espacio 

reservado a los hombres para demandar favores a las autoridades. Esta escritura 

de la merced (Silva, 2016) permite a las mujeres cuestionar el lugar y el silencio que 

les era asignado y reclamar sus derechos. En los términos propuestos, la paradoja 

de una escritura que reproduce el género y la ruptura del silencio de las mujeres es 

sólo aparencial, pues  

(…) aunque, las autoras siguen los preceptos epistolares, los transforman 

para acomodarlos a otras formas retóricas, las legales, para validar su 

dialéctica y a un nivel superior de significación, para validarse a sí mismas. 

Dicha validación, además, es un ejercicio de doble subversión ya que la 

petición-merced desdibuja los límites jerárquicos. Es decir, el Rey es quien 

debe retribuir y en este sentido se encuentra en deuda con las autoras. No 

se suplica, se exige (Silva, 2016; 90).  

En efecto, las cartas superan la dicotomía espacio público-privado, pues 

redefinen no sólo los roles sino los espacios sociales y físicos. En el análisis de otras 

epístolas de la época, Silva (2014) sugiere que las cartas pueden ser 

representaciones del espacio, en el sentido planteado por Henri Lefebvre, es decir, 

“los signos, los significados, los códigos y el conocimiento que permite hablar de 

dichas prácticas espaciales y entenderlas. Aquí se conjugan el conocimiento, el 

poder y la ideología” (p. 23). Las autoras, como testimoniantes, dan cuenta de los 

códigos, signos y significados de las prácticas materiales.  

Silvia L. López (2018) llega a conclusiones similares en su estudio de la 

correspondencia entre Manuela Sáenz y Simón Bolívar. Para López (2018), las 



 

  100  

cartas entre ambos personajes, si bien contienen una dimensión romántica, son 

mucho más que eso, pues el género epistolar puede funcionar como dispositivo de 

subjetivación. En primer lugar, en tanto escritura de sí, las cartas habitan al mismo 

tiempo el espacio privado y el público, por lo que “permite la puesta en escena de 

afectos privados con proyección pública” (López, 2018; 246). Así, en la 

correspondencia entre Sáenz y Bolívar hay una reiteración del discurso amoroso 

acompañada de la causa política  

Enfatizando las características de la lealtad y la confianza, como las 

cualidades que la volvían indispensable para Bolívar en momentos de inestabilidad 

y lucha, ella [Manuela Sáenz] se forjaba un rol público justificable siempre dentro 

los códigos privados de la puesta en escena del amor-pasión. (López, 2018; 246).  

Es decir, como también lo sugieren los estudios de Silva, a través de valores 

como la lealtad y la amistad, Sáenz se construye como “una enunciadora patriótica 

que vuelve indisoluble el amor de su fidelidad a la causa política” (López, 2018; 

246). Es interesante notar que este sujeto epistolario (López, 2018; 247), no 

desaparece con la muerte de Bolívar, pues las mismas fórmulas se mantienen con 

otros personajes políticos, como el presidente ecuatoriano, Juan José Flores, “la 

amistad y la lealtad a la causa bolivariana, un coto propio de los hombres a quienes 

se les permitía sacrificar intereses privados por el bien público, pasan a ser el 

espacio subjetivo desde el que Sáenz se constituye” (López, 2018; 248).   

Elaborar un análisis más detallado y profundo de esta correspondencia es 

tarea pendiente de esta investigación y haremos el acercamiento oportuno a este 

propósito en los siguientes apartados compartiendo desde ahora que este trabajo 

es inacabado y que se irá situando y contextualizando de la mano con mí subjetiva 



 

  101  

escritura y experiencia, así como mi objetiva vestimenta en la representación de los 

hallazgos investigativos. Sin embargo, los aportes de Ravetti, vinculados con los 

trabajos de Butler, Austin y Foucault, así como las propuestas de Silva y López 

ofrecen importantes herramientas teóricas para analizar los escritos de Manuela 

Sáenz en tanto actos constitutivos y trasgresores, mismos que acompañan esta 

indagación.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

  102  

4. APARTADO METODOLÓGICO  

La presente investigación se centra en analizar los actos performativos e 

irruptivos de Manuela Sáenz en el contexto de la lucha por la independencia en 

América Latina. El objetivo principal es comprender cómo Sáenz utilizó la 

performance y la escritura como herramientas para desafiar las normas y 

convenciones de género de su época y construir su subjetividad. Para lograr este 

objetivo, se utilizará un enfoque cualitativo, basado en el análisis crítico del discurso 

y la teoría de la performatividad. 

Matriz de Categorías de Análisis 

La matriz de categorías de análisis se centrará en las siguientes categorías: 

- Actos performativos: acciones y comportamientos que desafían las normas 

y convenciones de género. 

- Performance y subjetividad: la forma en que Sáenz se representa a sí 

misma y construye su subjetividad a través de la performance y la escritura. 

- Género del lenguaje epistolar: la forma en que Sáenz utiliza el lenguaje 

para construir su identidad y expresar sus emociones y pensamientos. 

Elección de las Técnicas de Investigación 

Se utilizarán técnicas de análisis crítico del discurso, como el análisis de 

contenido y el análisis del lenguaje, para examinar las cartas y otros textos escritos 

por Sáenz. También se analizarán imágenes y retratos de Sáenz, utilizando técnicas 

de análisis visual. La estrategia de aplicación será la de un estudio de caso, 

enfocándose en la figura de Sáenz y su contexto histórico. 

 



 

  103  

 

Método de Análisis  

El método de análisis será el análisis crítico del discurso, que permitirá 

desentrañar los significados y sentidos que Sáenz otorgó a sus acciones y palabras. 

Se utilizarán herramientas teóricas como la performatividad de género de Judith 

Butler y la teoría del punto de vista de Sandra Harding argumentando que el 

conocimiento siempre está situado e influenciado por factores sociales y políticos. 

Al analizar el contenido de las cartas, diarios y la vestimenta militar de Manuela 

Saénz, considero a su contexto social y político y la influencia que éste tuvo en sus 

pensamientos y acciones. Propuesta de guion de interpretación en el análisis crítico 

del discurso (ACD): 

El guion de interpretación se centrará en los siguientes aspectos: 

- La construcción de la identidad y la subjetividad en las cartas de Sáenz. 

- La forma en que Sáenz utiliza el lenguaje para desafiar las normas y 

convenciones de género. 

- La relación entre la escritura y la performance en la construcción de la 

identidad de Sáenz. 

Marco Analítico del ACD 

El marco analítico del ACD se basará en la teoría de la performatividad de 

género de Judith Butler y la teoría del punto de vista de Sandra Harding. Se 

analizarán los textos y las imágenes de Sáenz en su contexto histórico y cultural, 

buscando comprender cómo se intersecan la identidad de género, la raza y la clase 

social en su experiencia. 

 



 

  104  

4.1 Síntesis del planteamiento del problema y objetivos de la 

investigación  

 



 

  105  

 

Figura 15. Cuadro sinóptico del planteamiento del problema y objetivos.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

  106  

PREGUNTAS DE INVESTIGACIÓN 

 

Figura 16. Preguntas de investigación. 

  

En este mapa se muestra el hilado que propongo para el desarrollo de este 

trabajo. Por un lado, tenemos la revisión teórica sobre acciones performativas, 

donde justifico como tales los actos de en Manuela Sáenz: escribir cartas, vestirse 

con ropa asociada a los hombres. Además, se hará una revisión de fuentes 

históricas en el trabajo de archivo en tanto a las cartas, fotografías (imágenes) y 



 

  107  

pinturas, para una reinterpretación del pasado con relación a las acciones 

performativas presentes, con la implicación del anacronismo que pueda representar.   

En el siguiente apartado se hace un análisis de biografías, novelas y 

documentos de archivo. Se revisan las cartas, fotografías, imágenes y pinturas de 

Manuela Saénz. Además, considero necesario contextualizar los trabajos que 

analizo (así como mi propio trabajo), para lo cual dedico un apartado a la 

historiografía de las mujeres.  

4.2 Matriz de categorías de análisis.  

 

 



 

  108  

 

Figura 17. Tabla de matriz de categoría de análisis. 

Cabe señalar la importancia de las epistemologías feministas que nos 

convocan a comprender, entender y abordar las desigualdades de género en la 

producción de conocimiento.  

En el desarrollo de este acto investigativo, que es para mí una participación 

performática, agencial y encarnada, trato de destacar la importancia de las 

experiencias de las mujeres como es el caso de Manuela Saénz. En esta indagación 

busco que se observe su contribución situada en el movimiento independentista de 

la Gran Colombia y visibilizo la exclusión histórica de las mujeres en estos 

aconteceres desde una análisis crítico y situado, destacando actos performativos 

que se configuran en actos irruptivos en el entorno y contexto de las mujeres en 

tanto a su presencia en lo público de la política y el orden del poder. 



 

  109  

Las epistemologías feministas han contribuido a la forma en la se produce 

conocimiento, ya que promueven la igualdad de género en la sociedad, destacando 

la importancia de las experiencias y perspectivas de las mujeres en la producción 

del conocimiento y en la toma de decisiones. Es decir, las epistemologías feministas 

son conocimientos situados y encarnados de quien investiga. 

Desde mí experiencia esta investigación me ha interpelado de maneras que 

resultan en un conocimiento situado y de agencia encarnada, lo que me ha 

implicado reconocer que: 

a) El conocimiento se produce dentro de un contexto especifico.  

b) Refleja las experiencias y las perspectivas de quien lo produce 

c) Reconoce la posición social de quien produce el conocimiento 

d) Considera las relaciones de poder al producir un conocimiento situado 

y encarnado  

e) Se da voz a quienes han sido callados a través de sus experiencias y 

perspectivas en la búsqueda de la justicia social y la igualdad de género. 

f) Coadyuva a la reflexividad sobre la propia posición social y desde ahí 

agenciar objetividad en la investigación desde los estudios críticos de género. 

Estas epistemologías feministas son importantes pues denuncian:  

1. Carácter androcéntrico y sexista de la investigación 

2. La invisibilidad y desatención a las experiencias e intereses de las 

mujeres 

3. La falta de valoración de los saberes tradicionalmente asociados a lo 

femenino 



 

  110  

 (subjetividad, afectos, emociones, cuerpos, comunidades y cuidados) 

4. Las desigualdades de género que se producen en los procesos de 

producción de conocimiento 

5. Postulados positivistas tales como la neutralidad, racionalidad y 

universalidad de la ciencia, porque es necesario integrar las subjetividades, el 

entorno y el contexto. 

Este enfoque crítico es la base sobre la que se sustentan las propuestas 

metodológicas: 

 

Figura 18. Actos performativos. 

4.3 Elección de las técnicas de investigación  

Estas técnicas de investigación buscan: a) revelar y superar los sesgos 

androcéntricos en la investigación, es decir refleja la experiencia de las mujeres 

dentro de las jerarquías sociales, en este caso en la experiencia situada y 

encarnada de Manuela Saénz, y en la propia; b) crear un cambio social a través de 



 

  111  

enfoques narrativos desde el empoderamiento social que promuevan la equidad 

entre los géneros y la justicia social; c) representar la diversidad humana, partiendo 

de la idea de que cada conocimiento es situado, encarnado y agencial, y así revelar 

y acoger la diversidad de la experiencia social; d) reconocer la posición de la 

persona que investiga, las experiencia situadas, encarnadas y agenciales que 

determinan el proceso de investigación y la importancia del estudio.   

Planteo una epistemología  y una metodología feministas a través del análisis 

del discurso crítico o análisis de texto, que será la técnica de investigación para los 

fines de esta pesquisa, como lo enunciamos en la introducción. Esta perspectiva 

teórica y metodológica nos provoca (y sitúa) a aprender sobre la conversación y el 

contexto, también estudiará el discurso como una praxis de acción social situada, 

con vínculos de condiciones sociales producidas en ideologías, aunque también en 

las representaciones culturales, históricas e institucionales como  signo de 

comunicación; en tanto a la interacción escrita: los elementos de la escritura, el 

tiempo y la forma de la misma y las condiciones de la producción, en específico de 

la escritura  de Manuela Saénz y la recepción de lo escrito por ella misma ante el 

otro.   

La comunicación es central en el análisis de la filósofa Judith Butler, quien 

toma los conceptos de performatividad de Austin y establece que el género es 

performativo, es decir, un conjunto de comportamientos y expresiones del cuerpo 

que, a través de la repetición, van produciendo la idea de género (Butler, 2005). 

Esta aseveración tiene como base el trabajo de Simone de Beauvoir (1958), El 

segundo sexo, en el cual establece que “no nace mujer se llega a serlo”. Como se 

demostrará, la línea que une los preceptos de comunicación, performatividad, 



 

  112  

subjetivación y género permite proponer elementos teóricos y metodológicos que 

permitan leer de forma crítica los escritos de Manuela Sáenz.  

La comunicación escrita y las diferentes formas de arte muestran diversas 

conductas, indumentarias, formas de relacionarse, moverse y hablar que 

reproducen aquellas que se representan en la vida real. El vestirse y hablar, ser de 

cierta manera, ayuda a construir una imagen que influye en quien la lee y ve. Así se 

representan masculinidad y femineidad dentro de las diversas obras teatrales, del 

cine y la literatura, entre otras. Para el análisis de los textos como mensajeros de 

estas formas particulares de representar un género es indispensable la teoría de 

Teresa de Laurentis (1987) sobre las tecnologías del género, también es pertinente 

una evaluación del lenguaje como forma de transmisión de ideas que influyen en la 

conducta del individuo, a este respecto Butler (2005) y Jacques Lacan (1993) son 

fuentes necesarias sobre la construcción de las ideas sobre género a través de estar 

en constante contacto con imágenes, textos y formas de  representación.  

4.4 ¿Qué texto se va a analizar?  

La escritura de las mujeres que participaron en los movimientos armados 

representa una forma de testimonio. Esta escritura supone la irrupción a la 

estructura del poder que busca minimizar, desaparecer y deslocalizar el rol que 

jugaron dentro de los procesos transformativos de América Latina. En el caso 

particular de Manuela Sáenz, las cartas componen una vindicación o reivindicación 

de sus ideas, un reclamo de su lugar en la historia, más no de protagonismo. Es 

este lugar, cuestionado por enemigos y correligionarios, lo que es verdaderamente 

incendiario. Su lugar en la historia, sin embargo, no empata con la protección a la 



 

  113  

vida; el lugar de las mujeres como madres y cuidadoras tiene un sentido de 

preservación y es por eso por lo que estas mujeres deben de ser disciplinadas. La 

disciplina como tecnología de poder es importante para sacar a Manuela Sáenz de 

las cartas y llevarla de nuevo a los bustos en trajes de época (Oksala, 2015). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

  114  

4.5 Método de análisis  

    

 

Figura 19. Método de análisis.  

   



 

  115  

4.6 Propuesta de guion de Interpretación en el análisis crítico17 del 

discurso (ACD):   

Desarrollo de la Teoría del Análisis Crítico del Discurso de Foucault 

La teoría del análisis crítico del discurso, de Michel Foucault, se desarrolló a 

lo largo de su carrera como filósofo y teórico social. A continuación, se presentan 

algunos hitos importantes en el desarrollo de su teoría: 

  Década de 1960: Foucault comenzó a desarrollar su teoría del análisis 

crítico del discurso en la década de 1960, con obras como "Historia de la locura en 

la época clásica" (1961) y "Las palabras y las cosas" (1966). En estas obras, 

Foucault analizó cómo el discurso se utiliza para construir y mantener las relaciones 

de poder en la sociedad. 

Década de 1970: En la década de 1970, Foucault continuó desarrollando su 

teoría del análisis crítico del discurso con obras como "Vigilar y castigar" (1975). En 

esta obra, Foucault analizó cómo el discurso se utiliza para ejercer poder y controlar 

a los individuos en la sociedad. 

 La teoría del análisis crítico del discurso de Foucault ha tenido una gran 

influencia en una variedad de campos, incluyendo la sociología, la antropología, la 

historia y la teoría política. 

 

17 El análisis del discurso crítico en las cartas de Manuela Sáenz es fundamental para la investigación 
histórica, ya que proporciona una visión profunda de la sociedad y la política de su época; también 
es relevante para los estudios de género, ya que destaca la perspectiva feminista de Manuela Sáenz 
y su lucha por la igualdad y la libertad de las mujeres. 

Este tipo de análisis en las cartas de Sáenz también puede ser aplicado desde lo político, ya 
que refleja su compromiso con la justicia social y su deseo de cambio positivo en la sociedad. 



 

  116  

La teoría del análisis crítico del discurso de Foucault me ayudó a comprender 

cómo se ejerce el poder en la sociedad y cómo se utiliza el discurso para legitimar 

o desafiar las relaciones de poder existentes y cómo esto puede influir en nuestra 

comprensión del mundo. Las ideas de Foucault siguen siendo relevantes en la 

actualidad, ya que su análisis crítico del discurso puede ser aplicado a una variedad 

de contextos, incluyendo la política, los medios de comunicación y la educación. 

Análisis Crítico del Discurso en las Cartas de Manuela Sáenz 

Las cartas de Manuela Sáenz ofrecen una visión profunda de su pensamiento 

crítico y su perspectiva sobre la sociedad y la política de su época. La pretensión es 

revelar algunos aspectos destacados del análisis del discurso crítico en sus cartas: 

o Crítica social: En sus cartas, Manuela Sáenz critica la sociedad de su época, 

destacando las injusticias y desigualdades que enfrentaban las mujeres y otros grupos 

marginados. Su discurso crítico refleja su responsabilidad con la justicia social y su deseo 

de cambio. 

o Perspectiva feminista: Las cartas de Manuela Sáenz también revelan una 

perspectiva feminista, ya que cuestiona los roles tradicionales de género y aboga por la 

igualdad y la libertad de las mujeres. Su discurso crítico desafía las normas sociales y 

políticas de su época. 

o Análisis político: En sus cartas, Manuela Sáenz analiza la política de su 

época, criticando la corrupción y la opresión. Su discurso crítico refleja su compromiso con 

la libertad y la justicia, y su deseo de ver un cambio positivo en la sociedad. 

Destaco la importancia del análisis crítico del discurso en este apartado a fin 

de mostrar una comprensión histórica, ya que el análisis del discurso crítico en las 

cartas de Manuela Sáenz proporciona una comprensión más profunda de la historia 



 

  117  

y la sociedad de su época, ayuda a entender las complejidades y desafíos que 

enfrentaban las mujeres y otros grupos marginados como las personas 

afrodescendientes. 

Desde las epistemologías feministas este tipo de análisis crítico del discurso 

también destaca la perspectiva feminista de Manuela Sáenz, lo que es fundamental 

para comprender la lucha por la igualdad y la libertad de las mujeres en la historia. 

Considero esto de especial importancia, porque el análisis crítico del discurso 

en las cartas de Manuela Sáenz sigue siendo relevante en la actualidad, ya que 

refleja temas universales como la justicia social, la igualdad y la libertad. 

El Análisis Crítico del Discurso como método para esta investigación parte 

desde la teoría y método que trata sobre el lenguaje y la semiosis, lenguaje corporal, 

lenguaje visual y acciones sociales situadas.  

 

Figura 20. Tabla de ubicación teorética del ACD 

 

 

 



 

  118  

4.7 El marco analítico del ACD  

Esquema representativo para un marco analítico del análisis crítico del 

discurso. Sostenido sobre la base del concepto de “crítica explicativa” expuesto por 

Bhaskar, (Bhaskar, 1986; Chouliaraki y Fairclough, 1999)   

1.- Centrarse en un problema social que tenga un aspecto semiótico.  

2.- Identificar los elementos que lo obstaculizan con el fin de abordarlos, 

mediante el análisis de:  

a) la red de las prácticas en la que están localizados  

b) la relación de semiosis que mantiene con otros elementos de la 

particular práctica (o prácticas) de que se trate  

c) el discurso (es decir, la propia semiosis)  

• Análisis estructural: el orden del discurso  

• Análisis interaccional  

• Análisis interdiscursivo  

• Análisis lingüístico y semiótico   

3.- Considerar si el orden social (la red de prácticas) <necesita> en cierto 

sentido el problema o no.  

4.- Identificar las posibles formas de superar obstáculos.  

5.- Reflexionar críticamente sobre el análisis (1-4).  

4.8 Elección de las técnicas de investigación.   

La otra técnica de investigación que utilizaremos es el análisis de imágenes 

a través de la fotografía como objeto y herramienta de investigación. Colocar en 

tensión las ideas que surgen al revisar fotografías, “imágenes”, y empezar a 



 

  119  

entender y comprender qué hay y qué provoca el mirarlas, situarlas en un contexto 

histórico y engarzarlas en el campo del análisis de la intención investigativa nos 

induce a una construcción narrativa que requiere reconocer las superficies técnicas, 

estéticas y expresivas en tanto a los hallazgos obtenidos en la propia imagen.   

El uso de la imagen en la investigación desde Mitchell (2017) nos coloca 

como en un recorrido en torno a las imágenes que nos motiva a situarlas desde un 

punto de partida dado, como en un orden preestablecido desde lo apreciativo 

inmediato a lo que provoca volver a mirarlos. En tanto Beltin (2011) insiste en la 

proyección de causa, mirar las imágenes y lo que proyecta o se queda registrado 

en la mente.  

Colocar la idea de que la imagen es sólo una proyección del conocimiento e 

interpretación previa del propio conocimiento y de lo pretendido en representación 

creo que configura lo que Belting (2011) ocupa como “desmaterialización” y hoy en 

la visual digitalización tan cotidiana en este aquí y ahora.   

Se identifican los actos performativos como actos irruptivos, en el caso de 

Manuela Saénz, a través de sus cartas (en específico dos actos; contextualizadas 

e imaginadas en la implicación de la corporalidad y el momento histórico) y las 

imágenes de las indumentarias ocupadas por la heroína en casos de las batallas 

bélicas y escapes ante persecuciones que hoy podrían configurarse como violencia 

política.  

Este análisis en fotografía va motivando a identificar a las imágenes en su 

propia historicidad y así describir vínculos de parentesco que se construyen en esto 

que se describe como relacionalidad y lo que se acuerpa en imagen-contexto-

interpretación.  



 

  120  

 

Figura 21. Tabla teorética del ACD. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

  121  

4.9 ¿Qué imagen se va a analizar?  

 

Figura 22. Imagen de carta con representaciòn visual. Fuente Google.  

  

  

 

Detalle de la fuente de la imagen  



 

  122  

  

  

Figura 23. Imagen de representación de carta de Sáenz a Thorne. Fuente: foto tomada de Google 

   

 

Detalle de la fuente de la imagen. 

  

  

 



 

  123  

4.9.1¿Qué estrategia de aplicación se utiliza?  

Indicaciones generales para analizar la imagen:  

1. Observar.  

2. Identificar protagonistas, símbolos.  

3. Identificar actitudes.  

4. Identificar temática: hito o proceso graficado.  

5. Identificar intención del autor o autores.  

6. Averiguar y referirse contexto histórico, conceptos fundamentales, 

hitos, procesos.  

4.9.2 ¿Qué es la fotografía como herramienta de investigación?  

La fotografía permite observar, analizar y teorizar la realidad social. Más 

específicamente, la imagen como dato ayuda a contextualizar lo observado y 

posibilita profundizar sobre aspectos menos visibles en otros modos de registro de 

lo observado.  

4.9.3 ¿Qué se analiza en una imagen?  

El análisis de la imagen permite valorar el hecho estético desde otra 

perspectiva: la descomposición y síntesis del hecho en sí, del mensaje, del tema y 

de toda la estructura organizada con el propósito de transmitir informaciones y 

comunicaciones a un espectador heterogéneo.  

El arte le pertenece a quien tiene una inteligencia libre, vemos que la 

fotografía es una representación artística porque expresa una visión personal. La 



 

  124  

fotografía tiene que ver con el hecho de tomar imágenes a través de una máquina 

y de expresar las ideas detrás de la imagen.  

4.9.4 ¿Cuáles son los tres niveles de análisis de la imagen?  

Según la manera de percibir nuestro entorno se establecen tres niveles de 

representación fotográfica fundamentales: realista, abstracto y simbólico.  

¿Cuáles son los principios éticos de una investigadora en estudios críticos 

de género a la hora de incidir socialmente en el trabajo de investigación en archivos?   

Ética, epistemologías y movimientos feministas :  retos en el estudio de las 

cartas de Manuela Saénz a través de las imágenes. Desde la ética … “el 

investigador deberá aceptar que la responsabilidad final está en sus manos como 

sujeto autónomo. Por lo tanto, no podrá dejar en manos de otros “la autorización 

moral” de su investigación. ¿Quién hace la investigación, para qué la hace y cómo 

la hace?: serán preguntas que el investigador deberá analizar también desde sus 

referentes morales”. (Arias-Valencia & Peñaranda, pág. 449)   

A las investigadoras que escribimos sobre las que ya no están en cuerpa, 

pero sin duda, siguen vivas en sus huellas, se nos cuestiona frecuentemente: ¿por 

qué escribir sobre las muertas?   

Al referirse a la labor historiográfica, en particular, el trabajo con documentos 

históricos, Mario Rufer (2016) cuestiona la noción de autoridad que rodea a los 

archivos. Los archivos en tanto espacio estrechamente ligado con la muerte (De 

Certeau, 2006), un fantasma que hay que poner en orden (Derrida, 1997) o aquello 

que no acaba de morir (Mbembe, 2001), exigen un trabajo especializado que “no 



 

  125  

exhibe los momentos de silencio, duda y contradicción en un proceso que por 

definición los tiene”:      

El historiador (o cualquier investigador cuya materia prima sea el archivo) es 

eso: un experto en el trabajo espectral en ordenar aquello que resta de una muerte. 

Eso, de alguna manera, es vivido por el historiador como el pecado que hay que 

ocultar a través de procedimientos discursivos; son ellos los que parecen ayudar a 

convencer(nos) de que allí sí hablan los subalternos, que nuestro hallazgo completó 

una parcela de la totalidad del tiempo que faltaba, o que la evidencia proporcionada 

mostró la continuidad (o la ruptura) con aquello que otros investigaron previamente. 

(Rufer, 2016: 161).    

Es decir, la presencia del ausente, la totalidad y la continuidad temporal, son 

imaginarios que atraviesan los archivos, o su interpretación, y son, al mismo tiempo, 

los que constituyen su autoridad sobre el relato histórico, los que soportan su 

verosimilitud.    

No obstante, existe una cualidad parcial en los documentos que constituyen 

un archivo en tanto constituyen una huella. La huella es el signo que deja algo que 

pasa, pero que ya no está más, es decir, es la marca de la ausencia. Mario Rufer 

(2016: 163) aclara que, en la disciplina historiográfica, la huella “ha sido pensada 

como ‘prueba de presencia ’que permite ‘rehacer el original’. De tal modo que en 

una relación indéxica, de segundidad, aquello que sabemos que existió por la marca 

dejada, pasa a ser metonímica: pretende constituirse en la parte que permite 

reconstruir el todo y, de alguna manera, sigue operando como un juego de piezas 

en el que la totalidad es el horizonte”. Es decir, un documento se convierte en el 

sustento que explica la totalidad.    



 

  126  

La huella plantea otro problema: ¿qué operaciones, y qué operadores, la 

establecieron como huella? Como señala Rufer (2016: 165) “no sólo se trata de algo 

que es (objeto, texto, imagen), sino de los que es por investidura previa: quien lo 

guarda, lo constituye en original y le infunde la capacidad de hablar por el 

acontecimiento”. Las implicaciones no son menores, pues lo que subyace es el 

juego saber-poder ¿qué saberes poseen la cualidad de originalidad y cuáles no? 

¿quién lo decide?    

La institucionalización del documento, de la huella, como parte del archivo es 

fundamentalmente realizada por el estado: “la institución que guarda/guardia”. Por 

lo tanto, el archivo también oculta los proyectos que no llegaron a ser o que fueron 

excluidos por la fuerza de la institucionalización. En este sentido, una investigación 

con trabajo de archivo no puede ignorar la relación entre archivo y Estado. No se 

trata sólo de que los archivos sean estatales sino del riesgo de que se filtren las 

“lógicas, imaginarios y discursos de estatalidad que se imponen en los mecanismos 

de archivación, aun cuando los repositorios que se creen pretendan desafiar las 

narrativas oficiales” (Rufer, 2016: 166); aunque el archivo es una amenaza para el 

Estado, es también una fuente de su legitimación.   

Al cuestionar a la fuente, en realidad se invierten los términos: el archivo no 

es una huella, sino que contiene el trazo del ejercicio del poder. Es lo que ha sido 

permitido permanecer:  

las concatenaciones de poder, deseo e interés que afirmamos cómodamente 

sobre los otros, ocultan no que el subalterno no hable, sino que sus 

condiciones de enunciación y lo que de ellas llega a nosotros, es una cadena 



 

  127  

de huellas de supresión, de fracaso del sujeto soberano y de ejercicios de 

poder. (Rufer, 2016: 176).    

¿Significa entonces que la investigación con documentos históricos debe 

abandonarse? No. La filtración del poder en los documentos históricos, como la 

correspondencia, no los vacía de contenido, “al contrario, hay demasiado: 

producción que abre una ventana para comprender la amalgama entre poder, 

discurso, dominación y práctica social” (Rufer, 2016: 177).   

Una segunda cuestión es la historia que legitima los documentos históricos. 

Los archivos cuentan una parte de nuestra historia, sin embargo, sabemos que la 

historia no es neutra. Las necesidades masculinas han sido tomadas como sinónimo 

de todas las necesidades, el hombre como sinónimo de ser humano. Desde filósofos 

como Kant, Rousseau, Aristóteles o Platón han dejado archivos históricos sobre el 

papel inferior que deben seguir las mujeres respecto a los hombres y su misión 

como procreadoras, esposas únicamente (Jaggar, 2014).  La historia que 

escribieron los hombres sobre Manuela Sáenz, la dejo por años, en un aislamiento, 

ridiculizada, y sin un reconocimiento de la participación que tuvo en la lucha de 

independencia de la Gran Colombia.     

Como dice Graciela Hierro:  

A las mujeres se les negó la posibilidad de crear cultura y encontrar así la 

posibilidad de una identidad emocional a través del trabajo para alcanzar el 

reconocimiento del mundo; esto solamente pueden ellas lograrlo en forma 

vicaria; a través del hombre (Hierro, 1990: 24).   

En la historia oficial, las historias contadas por las mujeres se filtran por la 

lente de la matriz de inteligibilidad heterosexual (Butler, 1990): las mujeres sólo 



 

  128  

pueden contar historias de amor, pues la ternura y la primacía del amor son 

características supuestamente femeninas. En el caso específico de Manuela Sáenz, 

Silvia L. López (2018) llama la atención sobre lo que denomina la “producción de la 

libertadora del libertador”, esto es, una serie de eventos oficiales cuya columna 

vertebral es la narración de la “única fuerza que lo vence todo”, “de aquello que 

inmortaliza a Bolívar más allá de su condición político-militar, del sine qua non que 

libera y salva, del sentimiento que vence siempre y mitifica: el del amor” (López, 

2018: 241). Así, el reconocimiento póstumo de Sáenz al grado de generala por el 

gobierno de Ecuador en 2007, la marcha que acompañó su entierro en 2010 y la 

colocación de una estatua suya junto al mausoleo de Bolívar son parte del esfuerzo 

institucional para dar a Manuela Sáenz un lugar junto al llamado Libertador.    

  

  

  

  

 

 

 

 

  

 



 

  129  

5. APROXIMACIONES A LA ESCRITURA COMO ACTO 

PERFORMATIVO. EL CASO DE LAS EPÍSTOLAS DE MANUELA 

SÁENZ: PODER, SUBJETIVACIÓN E INSTITUCIONES.  

Su visión de la historia está muy 

influenciada por su 

representación de los roles que 

desempeña cada  

 sexo   

Michelle Perrot, Mi historia de las mujeres  

Como se ha visto, históricamente las mujeres han sido excluidas, silenciadas 

o minimizadas en la historia, ya sea porque se les imaginó o se les relató sólo 

parcialmente y, casi siempre, a través de un tercero. Si bien en la historia de la 

Independencia de México, Ecuador, Bolivia, Venezuela y Colombia no encontramos 

que las mujeres hayan sido totalmente excluidas de la historia, “en los textos se 

hace una descripción tradicional de las mujeres quienes son presentadas como 

heroínas, matriarcas y colaboradoras, sin mayor capacidad individual e ideario 

político” (Echeverry, 2017: 123). Manuela Sáenz, es una mujer clave para entender 

los procesos de Independencia en lo que hoy se conoce como América Latina. Su 

participación ha sido tergiversada en la historia oficial. “Como género y como 

categoría social la mujer está subrepresentada en el relato histórico, relegada en la 

memoria” (Montiel, 2017: 9).   

Desde hace algunos años los movimientos feministas han buscado reescribir 

el papel de las mujeres en los escritos y relatos históricos, entre los que se 

encuentran las mujeres independentistas. Las mujeres que participaron en los 

procesos de independencia provenían de todas las capas de la sociedad: indígenas, 



 

  130  

negras, mestizas y criollas, “todas aportaron en la medida de sus posibilidades a la 

causa independentista, sufriendo toda clase de dificultades que incluían 

expropiaciones, violaciones, destierro, cárcel o muerte” (Echeverry, 2017: 127).  

Las cartas, entre otros documentos históricos, forman parte de la narrativa 

que sirve para la construcción simbólica e imaginaria de las naciones (de la 

identidad nacional)18, que al mismo tiempo que legitima el relato oficial, mantiene a 

las mujeres que participaron de este proceso en un lugar subalterno. Sin embargo, 

el nacionalismo, el patriotismo y la violencia son adscritos culturalmente a lo 

masculino, mientras las mujeres que subvertían este orden se consideraban 

impropias “denigrando la presencia y acción de las mujeres en la campaña militar a 

meros intentos de mantenerse cerca de sus esposos y amantes” (Echeverry, 2017: 

129).  

La identidad nacional, como escribió Monsiváis (1981), varía según la clase, 

pero también el sexo, porque “la nación19 enseñada a los hombres ha sido muy 

distinta a la mostrada e impuesta a las mujeres” (Monsiváis, 1981: 40). En el cine, 

el teatro, los libros, los relatos e imágenes, encontramos instrumentos que refuerzan 

la identidad como parte de una nación. No obstante, poco antes de iniciado el siglo 

XIX, la educación de las mujeres aún se reducía a enseñarlas a leer para que 

 

18 La identidad nacional entendida como “una gran síntesis de necesidades de adaptación y sobrevivencia, y por 

tanto algo siempre modificable…” (Monsiváis, 1981:40).  
19 El concepto de nación es un término en discusión. Por un lado, es entendida como comunidad de parentesco 

(Andrés - Gallego, 2006) o “ciudadanos que integran una colectividad con unos límites históricogeográficos 

comunes” (Calduch,1991:12) pero también como “[...] una comunidad política imaginada” (Anderson,1993: 

15).  Los libros de historia de la patria en la actualidad son instrumentos que construyen la nación, “interpreta 

el pasado en función de ella y las genealogías que organizan los hechos a modo de dar duración o esencialidad 

a las naciones” (Tuñon, 2005: 44).  

  



 

  131  

pudieran orar y no escribir, “la mujer que escribe en el siglo XIX es consciente de 

que tal acto es subversivo para el orden preestablecido” (Echeverry, 2017: 124). 

Manuela Saénz pudo acceder a ese conocimiento (la escritura), dirigido 

principalmente a los hombres, y en sus epístolas revela el amor, la fuerza, la 

inteligencia y la estrategia que ejerció durante la guerra de independencia.  

En este apartado pretendo esbozar algunos elementos de la relación entre la 

escritura de las mujeres, particularmente la correspondencia de Manuela Sáenz, y 

las acciones performativas que Judith Butler postula. Al respecto, surge una serie 

de preguntas ¿es la escritura de estas cartas un acto performativo? si los actos 

performativos crean normas, cuando son enunciados, ¿las cartas refuerzan las 

viejas normas? o ¿crean nuevas que entran en conflicto e irrupción?   

Para poder entender en contexto los actos performativos, propongo 

considerar no solo los conceptos de performance, sino también lo que significa la 

escritura para las mujeres, y si esta acción devela una realidad que trata 

incesantemente de borrar de la historia la participación de las mujeres. Se hace 

necesario también recurrir al concepto de género para poder entender cómo es que 

el acto de escribir, y no sólo lo que se escribe, puede subvertir un orden considerado 

“natural”. Aquí se abre una última interrogante ¿qué implica la escritura y contenido 

de las cartas para este orden “natural” del género?  

5.1 Sexo, género, performance y performatividad. 

Como se ha anotado anteriormente, Simone de Beauvoir escribió en El 

segundo sexo (1949) “no se nace mujer, se llega a serlo” (Beauvoir, 2013: 207) y, 

tras una exposición sobre los elementos culturales, económicos, políticos, sociales 



 

  132  

y psicoanalíticos de la sociedad y como las mujeres se relacionan con éstos, 

concluye: “la mujer es un producto elaborado por la civilización” (Beauvoir, 2013: 

718).   

Judith Butler (2007) retoma el planteamiento de Simone de Beauvoir y agrega 

que “ser mujer” se desprende de un conjunto de obligaciones culturales, es decir, el 

género se construye a partir de la cultura. Para Butler esto no solo implica que el 

género es una construcción social, sino que tampoco implica un determinismo 

social, es decir, existen espacios para la disidencia dentro de la construcción de 

género. El género, y por lo tanto sus definiciones de mujer y hombre, son 

construcciones culturales, que parten de los diferentes aspectos y diferencias 

sociales, económicas, culturales que construye la sociedad a partir de algo 

identificado como “la diferencia sexual20”. Por lo tanto, la “diferencia sexual” no 

constituye al género. Butler va más allá de la idea de que los cuerpos y sus 

dictaminadas “diferencias” no componen un género (que nace de la cultura), sino 

que cuestiona sus fundamentos, la forma en la que se interpretan estas “diferencias” 

que categorizan en hombre y mujer, características que también son leídas desde 

la cultura, tratan de identificar al cuerpo a partir de lo que se interpreta como el sexo. 

Si el cuerpo es una situación, como indica Beauvoir, entonces las formas en las que 

se generan todas las nociones "corporales” son también culturales, la formación de 

lo sexual (y su diferencia) son construcciones imperfectas de lo que la interpretación 

 

20 Saal (1991) hace una relectura de la diferencia y distingue: “diferencia real (anatómica) y su consecuencia 

primordial: la diferencia simbólica, ejemplificada en el intercambio de mujeres; y la diferencia imaginaria, la 

primacía del Falo” (Lamas, 1991:8).  



 

  133  

de un cuerpo debe hacer/tener. Butler sentencia así que el género es una creación 

cultural, social, y que género no es sexo, sino por el contrario, establece las pautas 

culturales de una forma de diferenciación, y por lo tanto el sexo es género (Butler, 

2007).  

El concepto de género es una forma de entender y explicar las complejas 

relaciones sociales. El género puede ser usado como herramienta analítica para 

estudiar los fenómenos sociales, económicos, políticos. Scott (2013) precisa que 

estas consideraciones la llevan a identificar dos partes del significado de género, 

por un lado, es el elemento constitutivo de todas las relaciones sociales, basadas 

principalmente en diferencia entre sexos y la segunda como articulador de las 

relaciones de poder, mismas relaciones que permean todos los fenómenos sociales.  

Siguiendo a Butler (2007), estas formas sociales y obligaciones culturales 

son parte del conjunto de estructuras que conforman al sujeto. A partir del análisis 

de la subjetividad, en la construcción del sujeto participan el capitalismo, el 

nacionalismo, el género, pero también aspectos de una subjetividad grupal, la 

pertenencia, la cultura, así como los deseos y las aspiraciones, entre otros cúmulos 

de normas sociales. Todo esto se conjuga para conformar un rol o papel que el 

sujeto va a interpretar (Smith, 2016). En el siglo XIX “se crearon estereotipos de 

mujer ligados a su procedencia étnica o clase social, que fueron reproducidos a lo 

largo de la colonia y bastante entrada la república” (Echeverry, 2017: 123).  

Partiendo de que el género es una categoría o asignación social, la forma en 

las que los sujetos expresan dicho género asignado es el de un acto o performance 

de género, que se refiere al conjunto de acciones y comportamientos que el sujeto 



 

  134  

realiza para hacer el género.21 Mientras que el género es social y asignado fuera 

del sujeto, éste no tiene un control y lo realiza parcialmente de forma inconsciente, 

una y otra vez, todo el tiempo, para sí mismo y para el otro (aún si el “otro” es 

imaginario), el género no es mecánico, sino un proceso de improvisaciones de 

género dentro de ciertos límites (Smith, 2016: 968). La performance de género es 

actuar de forma que parezca “natural” al sujeto e inconsciente, un papel binario 

(hombre o mujer), asignado a priori, con sus propias reglas sociales y culturales 

rígidas, en todo momento y circunstancia.  

La mujer estaba obligada a cumplir altos estándares relacionados con su 

imagen, forma de expresar, pensamiento, comportamiento y proyección 

frente a la sociedad, siendo un consenso de todos los manuales de urbanidad 

el peso que recaía sobre sus hombros y lo fácil que era ser rechazada 

socialmente. (Echeverry, 2017: 125).  

Lamas (2021) enuncia que la idea que nos hacemos de “ser mujer” u 

“hombre” es un filtro de todas las representaciones que nos rodean, y vamos 

armando nuestra identidad a partir del aprendizaje y la incorporación de formas que 

vamos internalizando. Esto cambia de acuerdo con la época y la sociedad. “La mujer 

criolla era conocida por su enorme belleza y cuidado en la vestimenta” (Echeverry, 

2017: 125).  

La imposición de un papel no ocurre de manera automática, es resultado de 

un proceso de creación del sujeto. Basándose en Derrida y Foucault, la teoría de la 

 

21 Literalmente “doing gender” en Butler (2004:1)  



 

  135  

subjetividad de Butler expone que es la estructura social la que produce al sujeto, 

sin olvidar las relaciones de poder definidas por la clase y la raza. Lo que 

entendemos como hombres o mujeres se establece simbólicamente a través de los 

mandatos de género estos son “un conjunto de representaciones, simbolizaciones 

y habitus,22 internalizados individualmente y compartidos socialmente, que 

instauran prohibiciones y prescripciones y conectan las dimensiones psicosexuales 

de la identidad, al amplio rango, de los imperativos sociopolíticos y económicos” 

(Lamas, 2021: 25).    

Butler se centra en el género y la sexualidad como ejes. Las diferentes 

relaciones de poder que definen al género, y la asignación de “hombre” o “mujer” 

anterior al individuo, basados en ideas muy contestadas de “sexo biológico”, por lo 

tanto, Butler indica que el discurso, que se refiere al conjunto de imposiciones 

sociales desde las relaciones de poder, antecede al individuo. Por ejemplo, durante 

la colonia las mujeres “a pesar de las diferencias en los estereotipos todas 

compartían un elemento común, su subordinación al hombre, que se expresaba en 

carencia de personalidad civil o política y exclusión del espacio público, al ser 

consideradas no aptas para ejercer derechos ciudadanos” (Echeverry, 2017: 126).  

Mientras que performance se refiere al sujeto, su “acto” social asignado y 

construido desde las relaciones de poder o el discurso, la performatividad, en 

 

22 Bourdieu (2007) define al hábitus como un conjunto de disposiciones duraderas y transferibles y 
se refiere a ellas como estructuras estructuradas, a partir de las practicas que las componen (modos 
de representación) y estructuras estructurantes, como creadoras de dichas representaciones, el 
concepto no se refiere a cuestiones creadas a voluntad, sino a disposiciones que conforman al 
individuo desde sus interacciones. Éstas, aun siendo principios generadores y organizadores de las 
prácticas y representaciones no suponen un control consciente ni un objetivo expreso, aunque 
apunten a uno necesariamente.   



 

  136  

palabras de la propia Butler, se refiere a la cualidad del discurso que es capaz de 

producir lo que nombra, es decir, la cualidad que tiene el discurso, o las relaciones 

de poder, de producir normas, que a su vez forman, norman o contestan al sujeto 

(Smith, 2016: 968; Butler et al. 1994: 34). Entonces de manera llana, se puede 

asegurar que mientras la performance es el acto concreto que interpreta el actor en 

la obra, la performatividad es la capacidad del guion/diálogo/discurso de definir al 

personaje. La performatividad de un acto/discurso es su condición de definir lo que 

nombra o actúa. Se desprende de esto que el género no está impuesto a la sociedad 

por algún actor en particular, sino que son las propias acciones que hace y realiza 

el sujeto las que nombran y, por lo tanto, crean el género. Estos roles que mientras 

se representan, se crean y afianzan sociablemente, no son perfectos.   

La totalidad de condiciones (capitalismo, nacionalismo, etc.) no definen de 

forma completa ni absoluta al sujeto, queda un espacio para la disidencia del acto, 

para intervenir la performance, para salir de personaje a través de las 

inconformidades que el sujeto puede experimentar a través de su acto. Así, puede 

existir un acto performativo que, al nombrarse, puede crear algo que este 

directamente confrontado con el acto que socialmente se busca representar, el rol 

de género (Butler et al., 1994).  

La escritura puede evocar actos performativos, el describir, analizar y 

evidenciar actos, palabras, menciones que crean normas, pero ¿puede el acto de 

la escritura ser performativo? ¿la evocación de dichos actos performativos podría 

componer también uno?  

Escribir una carta es un acto de preservación de la memoria y el testimonio 

de quien la escribe, expresan que lo que ha vivido es parte de la historia (Perrot, 



 

  137  

2009). Las cartas preservadas de Manuela Sáenz son evidencia de la huella que ha 

dejado en los procesos históricos. Si la performance es un acto, la escritura, como 

acción, tiene la capacidad de modificar a quien escribe y a quien lee. Según Graciela 

Ravetti,     

(…) la escritura performática contribuye al descondicionamiento de la 

percepción de representaciones: diseña ficciones de conexiones otras que 

las que se reconocen como habituales (…) funciona como un reconocimiento 

y en el sentido de volver irrelevantes por reduccionistas los lindes culturales 

tradicionales que subsisten siempre fijando los límites de lo posible para los 

individuos (Ravetti, 2005: 317).   

Según Ravetti, la escritura performática de mujeres se caracteriza, por lo 

menos, por seis rasgos que al mismo tiempo que cuestionan la identidad tradicional 

de género, proponen alternativas, reescriben mandatos y adelantan posibilidades.  

 

Figura 24. Esquema de la escritura performática de mujeres. Fuente: Ravetti, 2005 

 

 

 



 

  138  

 

Con esas y otras estrategias, dice Ravetti, el efecto de la escritura 

performática es interrumpir el orden dominante en el imaginario colectivo, creando 

un espacio que puede ser ocupado por nuevas formas de estar en el mundo. “A 

partir de esa disritmia puede ser iniciado un nuevo ritmo (ese es el peligro), una 

nueva secuencia. Esta, ahora, ingobernable, ya que se le desconocen la sintaxis, 

los signos, las conjunciones, los referentes” (Ravetti, 2005: 319).  

5.2 Performance y performatividad en la escritura de las mujeres del 

siglo XIX  

El llamado Siglo de las luces (XVIII-XIX) fue el escenario de la proliferación 

de un conjunto de ideas políticas, económicas y culturales que abrieron el 

cuestionamiento a los regímenes monárquicos y las estructuras jerárquicas de la 

época. La literatura fue un instrumento fundamental para la circulación y el debate 

en torno a estas nuevas ideas. Fue también el vehículo privilegiado para que las 

mujeres ingresaran a la producción escrita.23    

No obstante, esta entrada no fue tersa ni libre de contradicciones. En primer 

lugar, hay que advertir que, hasta bien entrado el siglo XIX, la escritura estaba lejos 

 

23 Arambel-Guiñazú y Martin (2001) señalan que las únicas voces femeninas que habían tenido acceso a la 

escritura hasta ese entonces eran las monjas "más o menos letradas, que se habían convertido en escritoras bajo 

la vigilancia inquisitorial". Lucrecia Infante Vargas (2005) confirma que, en el caso mexicano, además de la 

mención a Sor Juana Inés de la Cruz, sólo el nombre sin apellido de no más de tres monjas del siglo XVII 

identificadas como “versificadoras” y el de otras cuatro “escritoras de versos” del siglo XIX, aparecen en las 

Historias y Antologías Literarias realizadas en la primera mitad del siglo XX. Sin embargo, la proscripción de 

los textos femeninos está lejos de reflejar una ausencia o trivialidad. En los conventos novohispanos, por 

ejemplo, se exigía que, además de “sacar cuentas, llevar el manejo del convento, tocar instrumentos, componer 

música y cantar con buena voz”, las monjas mostraran capacidad de “escribir con soltura sobre asuntos 

teológicos, componer versos y comedias [y ser] buenas lectoras de romance y latín”.   



 

  139  

de ser una actividad masiva entre las mujeres y que sólo una minoría ilustrada tuvo 

acceso a ella, especialmente, en los centros urbanos. Lucrecia Infante Vargas 

señala que, en términos generales, la lectura y la escrituran fueron prohibidas a las 

mujeres al amparo de una idea compartida en la época: “la consideración de la 

mujer como un ser definido y predestinado por su capacidad biológica para la 

procreación y, al mismo tiempo, carente de un ánima racional que pudiera y 

necesitara desplegarse a través del ejercicio intelectual” (Infante Vargas, 2005: 284).   

Incluso quienes pudieron ejercer la escritura vieron limitada su difusión; gran 

parte de las primeras voces femeninas en plasmarse en papel fueron desechadas 

por considerarlas fuera de los cánones literarios predominantes en la época que, 

vale recordar, eran resultado del consenso masculino (Arambel-Guiñazú y Martin, 

2001; Infante Vargas, 2005; Astudillo Figueroa, 2015).   

La correspondencia, en particular, fue un género literario que puso en 

circulación ideas, sentimientos y descontentos de las mujeres.24 En la Nueva 

España, por ejemplo, se ha documentado la existencia de cartas personales entre 

mujeres peninsulares que se asentaron en América con familiares o conocidos en 

Europa desde principios del siglo XVIII (Infante Vargas, 2005).  Asimismo, en la 

 

24 Florie Krasniqi (2014) señala que el texto epistolar es un acto de habla y aunque en principio se 
trata de una comunicación dual y privada, es en realidad una herramienta de construcción del tejido 
social. Al respecto, señala: “si bien en un primer plano, y en un primer momento de su existencia, la 
carta se ve envuelta en implicaciones y consecuencias de carácter psicológico –y reacciones de la 
psique individual y/o influenciadas por el colectivo cultural al que pertenezca el autor de cartas-, en 
un segundo momento, se encuentra condicionada por su contexto histórico social –en el caso de la 
carta en sí- y sigue una evolución respecto de ese contexto –el fenómeno epistolar en general-” 
(Krasniqi, 2014: 12).  



 

  140  

segunda mitad del siglo XVIII, la emergencia en la América Hispana de las tertulias 

al estilo europeo robusteció la relación de las mujeres con la lectura y la escritura  

(Arambel-Guiñazú y Martin, 2001; Infante Vargas, 2005; Mó Romero, 2017).25 Estas 

reuniones de la burguesía criolla fueron un importante espacio para las mujeres: en 

un contexto en el que la mayoría de las instituciones de sociabilidad eran 

masculinas, los salones fueron un espacio de emancipación femenina, que era 

organizado y sostenido por mujeres. En las tertulias, el ambiente intelectual y 

cultural fomentaba la lectura en voz alta, el intercambio de noticias, de 

correspondencia y de obras literarias, sirviendo a las mujeres para la construcción 

de una conciencia propia y el cuestionamiento de su papel en la sociedad naciente.   

En este contexto, en los albores de los movimientos independentistas a 

inicios del siglo XIX, la correspondencia de algunas mujeres adquirió un nuevo cariz: 

“el ambiente [revolucionario] propicia los debates y, si bien la mujer y sus derechos 

no constituyen una de las preocupaciones mayores, pronto las polémicas abarcan 

tanto su educación como su función en las nuevas sociedades” (Arambel-Guiñazú 

y Martin, 2001: 16). Es decir, aunque con frecuencia aparecían tópicos que 

parecerían superficiales, como las historias de romance, las cartas reflejaban 

frecuentemente el proceso de impugnación de los lugares tradicionales asignados 

a las mujeres. Como señalan Arambel-Guiñazú y Martin (2001), los intereses 

económicos, intelectuales y jurídicos de las remitentes solían entrelazarse con el 

 

25 Las tertulias fueron espacios de reunión y convivencia social que aparecieron en la Nueva España 
aproximadamente entre 1760 y 1850. Estas reuniones, que emulaban a los prestigiados “salones” 
de Francia, fueron sitios de intercambio cultural y debate político. Además de ser las promotoras y 
organizadoras de las tertulias, las mujeres participaban declamando poesía y con lecturas en voz 
alta (Infante Vargas, 2005).   



 

  141  

discurso amoroso mostrando la construcción de un sujeto femenino que alteraba las 

relaciones de poder dentro de la relación epistolar.   

El desenvolvimiento de la escritura femenina encuentra en la 

correspondencia un asidero pues permite el paso de la oralidad a la palabra escrita 

en el desarrollo de ideas personales o, en palabras de Arambel-Guiñazú y Martin 

(2001), es una de las primeras formas de autorrepresentación de las mujeres. Este 

desplazamiento a lugares no destinados a las mujeres representó un quiebre con el 

orden hegemónico. Para Alexandra Astudillo Figueroa (2015), la escritura 

“incómoda” de las mujeres es producto del ejercicio del poder patriarcal. Siguiendo 

el razonamiento de Judith Butler, Astudillo señala que “el poder implica la condición 

de posibilidad del surgimiento de un sujeto que se va constituyendo como tal, en la 

medida que identifica ese poder y las condiciones de su sujeción (Astudillo Figueroa, 

2015: 45). Precisamente mujeres como Manuela Saénz —como mujer blanca, 

instruida y privilegiada—, que reconocieron su lugar subordinado frente al orden 

masculino, exploraron los espacios asignados a las mujeres y los pusieron  

en entredicho  

(...) al adoptar la escritura/lenguaje/protocolos oficiales que se les permitía 

asumir, pudieron subvertir el entramado de poder/saber/ser de la cultura 

patriarcal, pues desarticularon los argumentos que los sostenían, 

resignificaron sus lenguajes, exploraron otros niveles de significación en una 

suerte de ‘complicidad subjetiva ’que aprovechaba del acceso que tenían al 

capital simbólico para identificar sus debilidades y desarmarlo desde dentro 

(Astudillo, Figueroa, 2015: 47).   



 

  142  

Esta doble posición, como sujetadas y sujetos, prevalece en la decisión entre 

publicar la correspondencia o destruirla. Por un lado, la preservación y su 

publicación son actos subversivos ante una historia hegemónica que comenzaba a 

ser contada sin todos los protagonistas, o en el mejor de los casos, otorgando los 

roles más pequeños a las mujeres. Por el otro, opera la autodestrucción de la 

memoria femenina. Convencidas de su insignificancia, muchas mujeres, 

extendiendo a su pasado el sentimiento de pudor que se les había inculcado, 

destruían —y destruyen— los papeles personales al final de sus vidas. Quemar los 

propios papeles, en la intimidad de la habitación desierta, es un gesto clásico de la 

mujer anciana (Perrot, 2009: 15). Por el contrario, las memorias de los hombres se 

amplifican, la preservación de la memoria (y su exaltación) es un acto reservado a 

los hombres. Encontrar huellas de las mujeres en la historia de la humanidad ha 

sido un reto, porque la historia es androcéntrica.26   

5.3 Las cartas de Manuela Saénz como acciones performativas  

Los actos y poses heroicas de independencia pertenecen a la guerra, y la 

guerra pertenece a la esfera pública, esfera adjudicada a los hombres. Sus reglas 

e instituciones se componen dentro de la construcción de la subjetividad masculina 

(masculinidad/virilidad), expresión máxima del valor, la tenacidad, la inteligencia 

 

26 Por ejemplo, en Los días y los años (1971), “la participación femenina apenas se esboza” (Lamas, 
2018: 267). Como sabemos el lugar asignado a las mujeres por la sociedad es el espacio privado, 
mientras los hombres ocupan los espacios públicos (Lamas, 2014). Una mirada a las diversas 
pinturas y murales que adornan los espacios del poder institucional (museos, oficinas 
gubernamentales y diversos edificios públicos), revela el lugar preponderante de los hombres dentro 
de la lucha independentista. Desde el arte urbano de Caracas hasta los murales del Hospicio 
Cabañas en Guadalajara, se revela el papel heroico y activo de los hombres, una posición dinámica, 
atravesando columnas de fuego y metrallas con las insignias nacionales intocadas.  



 

  143  

estratégica, el arrojo y la objetividad, con un solo propósito: imponer la 

masculinidad/virilidad a través del ejercicio de la violencia de la guerra con el fin de 

lograr un objetivo que transforme o mantenga las estructuras de poder (Ferguson, 

2021). La esfera bélica está casi exclusivamente reservada a los hombres, dejando 

a las mujeres el papel de acompañantes, sea como amantes, cuidadoras o, si acaso 

son reconocidas como luchadoras, se les coloca como parte de una masa anónima 

de mujeres soldaderas cuya participación es reflejo de su compromiso y no de la 

necesidad.   

En este sentido, el relato de los movimientos de Independencia ha sido 

contado para enaltecer a los héroes, así como para dar sustento a una cuestionable 

sustancia nacional y, en ocasiones, continental. No obstante, múltiples formas 

testimoniales abren grietas en la narrativa dominante. Como señala Rosales 

Cervantes con respecto al testimonio, éste:  

[abre] nuevas formas de expresión alejadas de los canales tradicionales de 

transmisión de la memoria, impulsados por medio de las diversas instancias 

estatales encargadas de dicho fin. Esta oposición a la verdad estatal (...) 

puede servir como una fuente capaz de llenar los vacíos dejados por la 

historia. (Rosales Cervantes, 2013: 166).  

La escritura de las mujeres que participaron en los movimientos armados 

representa una forma de testimonio. Esta escritura supone la irrupción a la 

estructura del poder que busca minimizar, desaparecer y deslocalizar el rol que jugó 

Manuela Sáenz dentro de los procesos transformativos de América Latina. En el 

caso particular de Sáenz, las cartas componen una reivindicación de sus ideas, un 

reclamo de su lugar en la historia, más no de protagonismo. Es este lugar, 



 

  144  

cuestionado por enemigos y correligionarios, lo que es verdaderamente incendiario. 

Su lugar en la historia, sin embargo, no empata con la protección a la vida; el lugar 

de las mujeres como madres y cuidadoras tiene un sentido de preservación y es por 

eso por lo que estas mujeres deben de ser disciplinadas. La disciplina como 

tecnología de poder es importante para sacar a Manuela Sáenz de las cartas y 

llevarlas de nuevo a los bustos en trajes de época (Oksala, 2015).  

5.4 Análisis de las cartas de Manuela Sáenz a James Thorne y Simón 

Bolívar  

La formación de un “discurso de liberación” en medio de los procesos 

independentistas influyó en la creación del escenario adecuado para la ejecución 

del papel de mujer liberadora. La performatividad, como precedente al sujeto (Butler 

et al., 1994), es la de miembros del Estado-nación, del proceso cultural de 

transformación en los inicios del siglo XIX y que fueron formados por la Ilustración 

y la fiebre independentista latinoamericana. Manuela Sáenz despersonaliza a 

Bolívar, al competir éste con el amor patriótico: “¿Me lleva usted? Pues allá voy. 

Que no es condición temeraria esta, sino de valor y de amor a la independencia (no 

se sienta usted celoso)” (Fragmento de carta de Sáenz a Bolívar, junio 1824).27 En 

este sentido, se podría indicar que Simón Bolívar deja de ser un hombre: ya no un 

libertador sino la liberación misma, o un discurso de liberación. Aunque no intento 

negar el amor que Manuela sintió por Sáenz, esta frase deja claro que el amor a la 

 

27 A menos que se indique lo contrario, todas las cartas pertenecen a la compilación Las más 
hermosas cartas de amor entre Manuela y Simón, versión reimpresa por el Instituto Autónomo Centro 
Nacional del Libro de Venezuela de la edición de Piedra, Papel o Tijera (1998).  



 

  145  

independencia no era el segundo plano, sino el primero. De hecho, como lo han 

documentado sus biografías, Manuela Sáenz ya era una distinguida partidaria del 

movimiento independentista antes de conocer a Bolívar. Se sabe que en 1821 

recibió de José de San Martín, el título de Caballeresa de la Orden El Sol del Perú, 

y un año después conoció a Simón Bolívar.   

Entre los diversos temas que se entreven en las cartas están aquellos que 

podrían interpretarse como una expresión de su amor incondicional por el 

Libertador, sin embargo, se puede asegurar que éste también está tejido con su 

deseo de libertad, no sólo para el continente, sino para su propia vida, “siendo 

ambas el anverso y el reverso de una misma pasión” (Arambel-Guiñazú y Martin, 

2001: 32):  

Usted, mi señor, lo pregona a cuatro vientos: “El mundo cambia, la Europa 

se transforma, América también” ¡Nosotros estamos en América! Todas estas 

circunstancias cambian también. Yo leo fascinada sus memorias por la gloria 

de usted. ¿Acaso no compartimos la misma? No tolero las habladurías, que 

no importunan mi sueño. Sin embargo, soy una mujer decente ante el honor 

de saberme patriota y amante de usted (Fragmento de carta Sáenz a Bolívar, 

mayo de 1825).   

Manuela Saénz reclama este derecho en un contexto de opresión, pues sigue  

casada con James Thorne, a quien en varias ocasiones escribe su descontento:  

Señor: usted es excelente, es inimitable; jamás diré otra cosa sino lo que es 

usted. Pero, mi amigo, dejar a usted por el general Bolívar es algo; dejar a 

otro marido sin las cualidades de usted, sería nada (…) Yo sé muy bien que 

nada puede unirme a Bolívar bajo los auspicios de lo que usted llama honor. 



 

  146  

¿Me cree usted menos honrada por ser él mi amante y no mi esposo? ¡Ah!, 

yo no vivo de las preocupaciones sociales, inventadas para atormentarse 

mutuamente (Fragmento de carta de Sáenz a Thorne, octubre de 1823).  

Al cuestionar el honor definido en clave patriarcal, Sáenz no sólo interroga a 

la institución matrimonial monógama, también defiende su intervención en la 

política. Bolívar no queda fuera de este reclamo, en una carta fechada el 16 de junio 

de 1824, Sáenz expresa:  

(…) las condiciones adversas que se presentan en el camino de la campaña 

que usted piensa realizar, no intimidan mi condición de mujer. Por el contrario, 

yo las reto. ¡Qué piensa usted de mí! Usted siempre me ha dicho que tengo 

más pantalones que cualquiera de sus oficiales, ¿no? (Fragmento de carta 

de Sáenz a Bolívar, junio de 1824).  

Asimismo, no puede negarse que en la correspondencia entre Sáenz y 

Bolívar aparecen frecuentemente referencias al cuerpo y el erotismo, que parecen 

reformular el derecho al placer y la reivindicación se la sexualidad femenina, por 

ejemplo: “Déjeme usted estar feliz con mis caprichos y mis voluptuosidades, que 

desde luego contaré con detalles a usted; que sé, usted gozará en inmensidad de 

sus placeres mentales peregrinos” (Fragmento de carta Sáenz a Bolívar, julio de 

1825).  

La actitud transgresora era algo inconcebible para muchos, principalmente 

cuando ella escalaba en rango y prestigio en la estructura de un ejército concebido 

para ser masculino. Es aquí en donde comienza la construcción de la “condición de 

mujer” como parte de un proceso de tejido de subjetividades, formaciones del sujeto 

que están determinadas por el nuevo papel como luchadoras, que pronto las empuja 



 

  147  

a abandonar los rituales, ya indicados como formas repetitivas que consolidan las 

reglas y comportamientos no subversivos.  

Al día siguiente (el 27), me aparecí vestida con traje militar al cuartel de los 

insurrectos, y armada de pistolas con el fin de amedrentar a estos y librar a 

Heres. Mi intento fracasó por falta de apoyo y táctica (qué bien si usted 

hubiera estado allí); fui apresada y mantenida por varios días incomunicada, 

totalmente, en el monasterio de las carmelitas. Sin embargo, varias veces 

pude lograr escaparme hasta la sacristía y entrevistarme con las personas 

que le son fieles a su autoridad de usted. Pude repartir algunos pesos entre 

la tropa y lisonjearme con sus debilidades (...) No se preocupe por mí; dese 

usted cuenta que sirvo hasta para armar escándalos a su favor (Fragmento 

de carta de Sáenz a Bolívar, febrero de 1827).  

A pesar de que la muerte de Bolívar significó la marginación abierta de 

Manuela Sáenz, las palabras de las mujeres bogotanas dan cuenta de que la figura 

de La libertadora comenzó a sembrar ideas y comportamientos “capaces de 

transformar las costumbres” (Arambel-Giñazú y Martin, 2001: 34).  

Nosotras, las mujeres de Bogotá, protestamos de esos provocativos libelos 

contra esta Señora, que aparecen en los muros de todas las calles. La señora 

Sáenz, a la que nos referimos, no es una delincuente...Se dice que se la 

quiere reducir a prisión o a destierro, si tiene culpa yo no me meto, pero como 

testigo ocular de su conducta pasada, creo mi deber recordar al gobierno y 

al público que, esta señora, cuando ha tenido todo el influjo que es notorio, 

sólo lo ha empleado en favores a desgraciados de todas clases, dígalo la 

multitud que ha protegido antes y después del veinticinco de setiembre; ella 



 

  148  

es humana por inclinación natural; se dice que ella ha puesto los libelos 

infamatorios que pusieron en las esquinas, no, no, ella no es capaz de un 

lenguaje igual, es demasiada señora e ingenua o franca para valerse de un 

recurso tan ruin. Otro papel se encontró que decía: "Viva Bolívar", de esto sí 

la cree el público capaz, pero éste no es un delito (citado en Miguens, 2005: 

241).  

A los factores subversivos, que son incesantemente controlados por el poder, 

debe sumarse la permanencia y contenido de las cartas como creadoras de nuevas 

formas de pensarse, de crear sujetos y subvertir instituciones.  

Permítaseme llevar este análisis al sujeto, ¿quién escribe la carta? Un sujeto 

desde la educación y experiencia individual, la pertenencia a un grupo, el deseo, la 

nación y el estado, aquello que lo construye, sumada así a las subjetividades como 

miembros de un grupo o nación, aquellas que conforman al individuo como parte de 

y confrontado a otro (Smith, 2016; Youdell, 2006). 

 La carta de Manuela Sáenz a su marido James Thorne es un documento 

histórico que refleja la complejidad de sus sentimientos y la situación en la que se 

encontraba. Muestra así sus sentimientos encontrados al agradecerle optar una 

vida más cómoda y por haberla sacado de la pobreza.  Y entre otras líneas, le 

confiesa que no puede dejar de pensar en Simón Bolívar y que su amor por él y por 

todo lo que representa en el ámbito de la libertad de ser es más fuerte que cualquier 

obligación marital. 

 La carta también refleja el dilema moral que enfrentaba Manuela Sáenz, ella 

muestra estar atrapada entre su deber como esposa y su sentido libertario, además 

de su gusto por Simón Bolívar, lo que la lleva a cuestionarse su propia moralidad y 



 

  149  

a buscar una justificación para sus acciones y una toma de conciencia ágil y audaz 

y hasta cierto punto estratégica. 

Reconocemos la importancia de la carta desde la perspectiva histórica, pues 

nos muestra la intimidad y la privacidad del sentipensar de Manuela Sáenz, y la 

revela como una figura crucial en la lucha por la independencia de América Latina. 

Esta carta puede ser vista como un símbolo de la lucha de las mujeres por la libertad 

y la autodeterminación en una sociedad patriarcal. También ha sido una fuente de 

inspiración para muchas personas, especialmente mujeres, que buscan entender la 

complejidad de los sentimientos y las decisiones que tomamos en la vida. 

Desde esta perspectiva, la relectura de esta carta sigue siendo brújula 

relevante en la actualidad, ya que refleja temas universales como el amor, la libertad 

y la autodeterminación. 

Manuela Sáenz,[1] Carta a su marido, James Thorne, Lima, octubre de 

1823[2] [Texto proporcionado por Jenny Londoño y Jorge Núñez Sánchez]: 

¡No, no, no más hombre, ¡por Dios! ¿Por qué me hace usted escribirle, 

faltando a mi resolución? Vamos, ¿qué adelanta usted sino hacerme pasar 

por el dolor de decirle mil veces no?  

Señor: usted es excelente, es inimitable; jamás diré otra cosa sino lo que es 

usted. Pero, mi amigo, dejar a usted por el general Bolívar es algo; dejar a 

otro marido sin las cualidades de usted, sería nada.  

¿Y usted cree que yo, después de ser la predilecta de este general por siete 

años, y con la seguridad de poseer su corazón, preferiría ser la mujer de otro, 

ni del Padre, ni del Hijo, ni del Espíritu Santo, o de la Santísima Trinidad?  

https://ideasfem.wordpress.com/textos/b/b04/#_ftn1
https://ideasfem.wordpress.com/textos/b/b04/#_ftn2


 

  150  

Si algo siento es que no haya sido usted mejor para haberlo dejado. Yo sé 

muy bien que nada puede unirme a Bolívar bajo los auspicios de lo que usted 

llama honor. ¿Me cree usted menos honrada por ser él mi amante y no mi 

esposo? ¡Ah!, yo no vivo de las preocupaciones sociales, inventadas para 

atormentarse mutuamente.  

Déjeme usted en paz, mi querido inglés. Hagamos otra cosa. En el cielo nos 

volveremos a casar, pero en la tierra no. ¿Cree usted malo este convenio?  

Entonces diría yo que usted es muy descontentadizo.  

En la patria celestial pasaremos una vida angélica y toda espiritual (pues 

como hombre, usted es pesado); allá todo será a la inglesa, porque la vida 

monótona está reservada a su nación (en amores digo; pues en lo demás, 

¿Quiénes más hábiles para el comercio y la marina?). El amor les acomoda 

sin placeres; la conversación, sin gracia, y el caminar, despacio; el saludar, 

con reverencia; el levantarse y sentarse, con cuidado; la chanza, sin risa. 

Todas estas son formalidades divinas; pero a mí, miserable mortal, que me 

río de mí misma, de usted y de todas las seriedades inglesas, ¡Qué mal me 

iría en el cielo! Tan malo como si me fuera a vivir en Inglaterra o 

Constantinopla, pues me deben estos lugares el concepto de tiranos con las 

mujeres, aunque no lo fuese usted conmigo, pero sí más celoso que un 

portugués. Eso no lo quiero. ¿No tengo buen gusto?  

Basta de chanzas. Formalmente y sin reírme, y con toda la seriedad, verdad 

y pureza de una inglesa, digo que no me juntaré jamás con usted. Usted 

anglicano y yo atea, es el más fuerte impedimento religioso; el que estoy 



 

  151  

amando a otro, es el mayor y más fuerte. ¿No ve usted con qué formalidad 

pienso?  

Su invariable amiga,  

Manuela.  

Así doy cuenta de que las mujeres crecemos dentro de una contradicción 

estructural entre la sexualidad, como orientación del deseo y la feminidad, producto 

“de la herida narcisista que la cultura masculina ha infligido desde siempre a la 

feminidad” (Schnaith, 1991: 66). 

Considero necesario tomar en análisis estas cartas para construir y 

resignificar los mandatos de género que nos han impuesto. Las mujeres no 

nacemos con esas características de feminidad, no somos “tontas”, no somos 

“débiles”, no somos pasivas. Manuela Sáenz nos muestra a través de sus actos en 

el papel y en el vestir que pudo desempeñar roles divergentes, actos performativos 

e irruptivos que entran en conflicto con los roles y mandatos que se nos atribuyen. 

“Los historiadores no hacen la Historia, pero son los que registran, escriben y 

trasmiten su visión -no exentos de subjetividad y parcialidad- a las generaciones 

siguientes” (Montiel, 2017:09). 

 

 

  

 

 

 



 

  152  

6. CREATIVIDAD, INTERPRETACION HISTÓRICA Y 

PERFORMANCE   

Perfilando un cierre teórico, conceptual y epistemológico se explican los 

sentidos en que la historia, hecha acontecimientos, documentos e interpretaciones, 

se maquilla, se esconde, juega con aquella persona que llega del presente a querer 

violarla. En su afán de seguir en su mundo complejo y líquido, solo se deja acariciar, 

aumentando las racionalidades cerradas, cientificistas, positivistas.   

En guerra con la teoría histórica, en amnistía con la hermenéutica, prefiere 

ser performance, en acuerdo con el historiador de ser irruptora de la conciencia de 

aquel tiempo, de manera que tomará nuevos sentidos, nuevas teorías y viejas 

exigencias. No hay forma de aprehenderla en su complejo laberinto natural, en su 

potestad de testamento, de diluirse en propiedades del documento. Sus anales 

subvierten cualquier tenacidad y oficios de historiador. La historia toma vida en sus 

múltiples dimensiones, historiográficas, culturales y axiológicas. Se performancea 

como en disfraces de mundos que surgen y caducan en cada instante; cada mundo 

que el historiador logra aprehender es porque ha sentido ser sentido dialogado, 

abierto al cambio a las nuevas interpretaciones. La historia no es exclusiva de los 

historiadores, es propia de las necesidades humanas en presente, es identidad 

territorio, es cuerpo político y acuerda mundos de sentidos que dan identidad 

formada para ser deformada, aniquilada. Sin embargo, no muere, allí está hecha 

performance.  

En la primera mitad del siglo XIX, Manuela Sáenz, importante luchadora por 

la independencia de Hispanoamérica, enfrentó, a través de cartas, a las 



 

  153  

instituciones formales e informales de género imperantes de su época. Manuela 

Sáenz tuvo un intercambio epistolar importante con Simón Bolívar, así como una 

carta contestataria dirigida a su esposo James Thorne, en la que reivindicaba su 

lugar como partícipe de la liberación latinoamericana. Ambas correspondencias, son 

documentos que permiten reivindicar no solo a ella como mujer libertadora, sino 

también el papel que jugaron las mujeres en las luchas de independencia.   

En adelante se analizarán los conceptos de performance y subjetividades de 

Judith Butler y Michael Foucault; de instituciones de género e instituciones 

creadoras de género (Montoya, 2015); y de microfísica de poder de Foucault 

(Iglesias, 2016; Oksala, 2015), la carta de Manuela Sáenz a James Thorne28 como 

instrumento de la transformación institucional y desafío de las estructuras de poder 

en los procesos independentistas. Esta carta supone un desafió a la estructura 

social del poder que busca minimizar, desaparecer y deslocalizar el rol que jugó 

Manuela Sáenz dentro de los procesos transformativos de América Latina.   

Para esto se propone analizarlas como producto de la subjetividad entendida 

a nivel individual, pero también latinoamericana; cartas que presuponen una 

performance que contesta el rol imperante de género y cartas que a su vez son 

instrumentos de la transformación institucional. La performance, como herramienta 

de irrupción política, permite analizar el papel que juega Manuela Sáenz dentro de 

la independencia y la posterior reorganización. También se evidencia la falacia de 

neutralidad de género en las instituciones, y, por el contrario, cómo estas 

 

28 Carta escrita en octubre de 1823.  

 



 

  154  

reproducen y componen uno de los pilares de la estructura del poder. Esto involucra 

factores de género (entendiendo al género como institución y estructura a la vez)29. 

Lo que implicaría que, desde las subjetividades, se generan performance 

instrumentos/cartas que transforman las instituciones imperantes y éstas, a su vez, 

buscan subvertir la estructura de poder.   

6.1. Narrativa desde la experiencia encarnada de la persona que 

investiga y el documento que se interpreta con el contexto 

performance.    

La historia encarnada es una aproximación que desafía a la visión tradicional 

de la historiografía profesional como mera reconstrucción objetivista del pasado, de 

los acontecimientos y la memoria. En lugar de concebir la historia como un conjunto 

de relatos distantes, plurales, desprovistos de la subjetividad, negada, oculta, esta 

narrativa encarnada reconoce que la historiadora o historiador es una persona 

situada, con experiencias corporales emocionales y performativas que impactan e 

influyen en la manera en que se produce el conocimiento histórico en sus diversas 

versiones. Así, la historia no solo se escribe, también se experimenta. Se encarna, 

 

29 El género como institución, las instituciones de género y las instituciones creadoras de género 

son aquellas reglas sociales, sean estas formales o informales, que gobiernan las relaciones sociales 
imperantes entre los cuerpos sexuados (Montoya, 2015), éstas tienen una relación con el género 
como estructura, es decir, los factores culturales arraigados y de largo plazo que conforman las bases 
ideológicas sobre las que descansan dichas instituciones, precisando, mientras las instituciones 
gobiernan como reglas y son interiorizadas por los individuos como “reglas naturales”, se crean 
estructuras: al género como estructura, que a su vez sirve de base para la implementación y 
estabilidad de nuevas reglas o instituciones de género.   
 



 

  155  

se vive a través de las prácticas del discurso, sus cuerpos y estructuras narrativas 

que la conforman, la reviven, también en olvido.  

En este sentido, la propuesta de Hayden White resulta primordial para 

comprender y explicar cómo es que la historia no es simple y sencillo ejercicio de 

recolección de hechos, sino un ir y venir de construcción narrativa en la que los 

historiadores profesionales organizan, seleccionan y conforman los 

acontecimientos, los hechos, a partir de figuras literarias y estructuras discursivas, 

llamadas desde la narrativa teórica categorías y conceptos (White, 1973). En 

Metahistoria, White muestra que la historia se cuenta a través de moldes retóricos 

que determinan e imponen el tipo de verdad que se erige, surgiendo que la 

objetividad absoluta es algo inalcanzable, imposible. Así, el conocimiento histórico 

es inseparable del lenguaje, las convenciones narrativas y paradigmas que lo 

legitima y justifican su especialidad. Pero, si la historia es narrada con estos 

esquemas, la pregunta está señalando al papel del cuerpo y su experiencia en 

cuanto producción historiográfica, pues lo humano no necesita fragmentos de 

historia, recovecos coartados, tratando solo de representar el pasado, sino también 

tiene la necesidad de reconocer el lugar del historiador en su propio proceso de 

escritura, lleva tinta y también sangre.   

Michel de Certeau pone en la mesa esta discusión al afirmar que la historia 

no solo es una práctica de “representación”, sino también una práctica corporal, que 

implica un desplazamiento en el tiempo y el espacio, en lo continuo y en la ruptura 

(de Certeau, 2005). En La escritura de la historia, Certeau subraya que el historiador 

es más que un observador externo, también alguien que, al investigar y transcribir 

se mueve dentro de estructuras de poder, discursos y afectos que van configurando 



 

  156  

su trabajo especial o especializado. La historia, en este sentido, es un acto que 

involucra el cuerpo del historiador en su relación con los archivos, con los espacios 

históricos y con los relatos que interpreta, lo que permite pensar y acatar la historia 

como un proceso encarnado, donde el conocimiento no es solo una abstracción 

intelectual, también es práctica situada con la experiencia del investigador y de los 

sujetos o fenómenos históricos que interpreta.   

Esta idea se ve enriquecida con los planteamientos de Judith Butler, quien 

en su teoría de la performatividad del género y del cuerpo (Butler, 2020) ofrece 

herramientas para comprender cómo la historia también se inscribe en los cuerpos 

y se reproduce a través de la acción. Si bien Butler desarrolla su teoría en el marco 

de los estudios de género y la filosofía política, su propuesta dialoga con el análisis 

historiográfico en la medida en la que permite entender el conocimiento histórico 

como un acto performativo que, así como describe el pasado, también lo actualiza 

y lo revive en el presente. Si se asume que el lenguaje no solo representa, sino que 

produce realidades, Butler nos da una posibilidad de reflexionar la escritura de la 

historia como un acto-reflejo del pasado, que lo materializa de nuevas formas, en 

nuevas prácticas.  

Con estas miradas y reflexiones, la historia encarnada es la que reconoce 

que el producto del conocimiento histórico es ejercicio parcial que da pie a una 

práctica situada implicando cuerpo, afectos y narrativas. La historiografía, lejos de 

ser una disciplina objetiva y desapasionada, se convierte en un campo para que el 

historiador experimente el pasado a través de su propia corporalidad, lenguaje y su 

relación con los documentos, el texto y los testimonios de su oficio.  En este sentido, 

la historia se cuenta, se narra, se vive, se encarna en la racionalidad, en el cuerpo 



 

  157  

y se performa, lo que nos obliga a repensar aquellos fundamentos epistemológicos 

de las disciplinas y a reconocer el papel del historiador, del que filosofa, del que crea 

conocimiento como un sujeto encarnado que participa activamente en la 

construcción del conocimiento y en hacer memoria en el presente.  

Si entendemos la historia encarnada como una práctica que involucra al 

historiador como sujeto situado y como un oficio mismo de interpretar y representar 

el pasado, entonces es necesario considerar otros dos elementos fundamentales 

en este proceso: el documento histórico y el contexto en el que se lleva a cabo la 

reconstrucción del pasado en donde aquel llega a querer hacer memoria y, la misma 

lo obliga al olvido, lo que exige la presencia de un apoyo hermenéutico. No solo el 

historiador encarna la historia en su relación con los archivos, sino que también los 

documentos mismos son cuerpos en los que el tiempo se inscribe creando textos y 

contextos situados, y el contexto que pareciera autónomo es en el que se hace 

historia, es el espacio donde esa inscripción toma sentido de verdad.  

El documento histórico no es un simple objeto inerte, pasivo, desprovisto de 

actividad, es más bien un vestigio y testimonio material que ha sido atravesado por 

el tiempo y por las estructuras de poder que determinaron su producción y 

conservación legitimada, así, legitimado espera a ser interpretado. Parafraseando 

a Michel de Certeau, podemos pensar en el documento como un lugar donde el 

pasado se ha sedimentado, un cuerpo textual que lleva consigo marcas de la época 

en que fue producido y que, al mismo tiempo, se transforma en el acto de ser 

interpretado, interpelado. La historia además de ser una mera recopilación de 

fuentes, es un diálogo con estos cuerpos textuales que, al ser leídos son fuentes de 

sentido, se reactivan en un nuevo tiempo y bajo nuevas condiciones discursivas. 



 

  158  

Certeau nos advierte que la escritura de la historia no es una simple recuperación 

de lo acontecido, sino una apropiación que ocurre en el presente, es decir, significa 

que todo documento es reinterpretado desde las preocupaciones, los afectos y las 

limitaciones del historiador, como en sus necesidades El documento no solo 

informa, también performa: al ser leído, produce efectos de sentido y reorganiza el 

pasado en función de las preguntas del presente y las necesidades humanas (de 

Certeau, 2005).  

El documento no existe en el vacío, no. Su interpretación siempre ocurre en 

un contexto determinado, dado naturalmente y que es, en sí mismo, un espacio de 

performance histórica. Judith Butler nos ayuda a entender cómo lo que produce el 

sentido es lingüístico, corporal y contextual. Al igual que el género y la identidad, la 

historia es además de esencia fija, un acto performativo que se actualiza cada vez 

que se narra, se debate o se inscribe en nuevas materialidades e intencionalidades. 

Así, la historia no solo es escrita, sino que también es actuada en los espacios 

donde se conmemora, se recuerda y se vuelve institución, se normaliza. El que 

busca la historia no solo investiga documentos, sino que también se inserta en 

confrontaciones de sentido, donde la historia se convierte en un campo de tensión 

entre memorias, olvidos e interpretaciones.  

El mismo Hayden White apela a que podríamos decir que tanto el documento 

como el contexto donde se reinterpreta son parte de la estructura narrativa de la 

historia (White, 1973). El documento es un fragmento del pasado que sólo adquiere 

significado cuando se inscribe en una trama que le da coherencia, mientras que el 

contexto es el marco desde el cual se establecen los criterios de verosimilitud y 

legitimidad de esa narrativa. La historia, en este sentido, no es un simple reflejo de 



 

  159  

lo acontecido, sino una construcción donde el historiador, el documento y el contexto 

interactúan en un proceso continuo de resignificación, incluso polisémica.  

Pensar la historia encarnada, entonces, no sólo condiciona que el historiador 

sea un sujeto situado, sino también que los documentos son cuerpos que contienen 

marcas del pasado y que su interpretación ocurre en un escenario donde la historia 

se hace y se deshace constantemente. En este proceso, la historia no es solo una 

disciplina académica, sino una práctica viva, un espacio de negociación entre lo que 

se recuerda, lo que se olvida y lo que se reescribe en cada acto de interpretación.  

Si asumimos que la historia no solo se interpreta, sino que se produce y se 

performa, entonces el historiador no es solo es un profesional del pasado, sino que 

también, produce significados, de discursos y de efectos en el presente. Walter 

Benjamín, en El autor como productor, nos ofrece una clave fundamental para 

entender esta relación entre producción y transformación, pues el historiador, como 

el escritor o el artista, transmite un contenido y altera la forma en que el 

conocimiento se construye y se inscribe en la sociedad (Benjamin, 2000). En este 

sentido, la historiografía no es un simple ejercicio de interpretación neutral de 

fuentes, es práctica que genera estructuras narrativas, modos de representación y 

condiciones de posibilidad para la memoria; es acción política.  

Siguiendo la lógica de Benjamin, podemos pensar al historiador como un 

productor en el sentido más amplio del término, ya que recopila y organiza 

información e interviene en el tejido mismo del tiempo, modificando la manera en 

que el pasado es accesible y comprensible en el presente. En la tradición 

benjaminiana, la historia no es una línea continua, sino un campo de irrupciones, de 

momentos en los que el tiempo se fractura y se resignifica de acuerdo con las 



 

  160  

necesidades del presente. Así, la producción historiográfica no solo recupera lo 

perdido, sino que lo pone en crisis, lo reactiva, lo vuelve operante en nuevas 

circunstancias. Así la noción de performance cobra relevancia, porque el historiador 

no solo produce textos, sino que también produce formas de hacer historia, de 

representar, de activar el pasado en el presente a través de discursos, monumentos, 

instituciones y prácticas de memoria.  

Certeau nos permite profundizar en esta idea al escribir que la historia es una 

práctica situada, un acto que ocurre en un contexto determinado y que nunca es 

ajeno a las relaciones de poder que lo atraviesan. Para él, la escritura de la historia 

es un espacio de tensión entre lo dicho y lo callado, entre lo que se legitima y lo que 

se margina. En este sentido, el historiador no solo produce conocimiento, sino que 

también performa en un campo donde ciertos relatos son privilegiados mientras 

otros son silenciados. 

 La historia, entonces, es un espacio de disputa, un terreno donde la 

producción historiográfica es también un acto de intervención en el presente hacia 

la búsqueda de transformación.  

Cuando combinamos estas perspectivas y las orientamos hacia una mirada 

latinoamericana, podemos ver que la historia en nuestra región no se limita a la 

producción de discursos académicos. Se expresa en narrativas populares, en 

oralidades, en ritos, mitos y en espacios de resistencia política. El historiador no 

sólo produce textos, también produce sentidos colectivos, moviliza memorias y 

construye escenarios donde el pasado se vuelve un recurso para la acción. 

Siguiendo a Benjamin, podríamos decir que la historia latinoamericana no es sólo 

un relato del pasado, sino una interrupción constante, un campo de luchas donde la 



 

  161  

memoria es un espacio en disputa. Y desde Certeau, entenderíamos que el 

historiador en América Latina no solamente escribe, también actúa dentro de un 

entramado de fuerzas políticas, sociales y culturales que determinan qué historias 

es posible contar.  

Así, la historiografía latinoamericana no puede ser pensada como una mera 

reproducción de modelos europeos, más bien como una práctica situada, donde la 

producción de conocimiento y su performance en la sociedad responden a 

necesidades específicas de memoria, identidad y transformación y reconfiguración 

de las fuentes occidentales. El historiador en América Latina es hermeneuta, 

produce nuevas formas de pensar el pasado y de articularlo con las urgencias del 

presente. Es en esta producción y en esta performance donde la historia deja de 

ser un ejercicio intelectual para convertirse en una práctica viva, en un acto que 

interrumpe, que resiste y que transforma.  

Márgara Millán es una socióloga y antropóloga social mexicana que, en su 

obra, incorpora enfoques de Michel de Certeau para analizar la historia y la cultura 

latinoamericanas (Millán, 2020). Al igual que Certeau, Millán considera que la 

historia no es solo una narración objetiva, sino una práctica situada que involucra al 

historiador y a los sujetos históricos en un proceso dinámico de interpretación y 

reconfiguración. Además de Millán, otros autores latinoamericanos han adoptado 

perspectivas similares. Por ejemplo, en el artículo "Lenguaje y narración en la 

operación historiográfica de Michel de Certeau" se destaca cómo la escritura 

histórica se convierte en un campo de expansión y conquista, donde se dibuja un 

espejo de las epistemologías de la modernidad temprana y se representa un 

sistema de verdad que involucra una experiencia de alteridad. En este contexto, la 



 

  162  

historiografía latinoamericana se presenta como una práctica que además de 

interpretar el pasado, lo reconfigura, mientras reconoce la subjetividad del 

historiador y la interacción entre el pasado y el presente.  

En el ámbito latinoamericano, diversas autoras han integrado enfoques 

similares a los de Michel de Certeau en sus estudios históricos. Por ejemplo, 

Asunción Lavín, historiadora cubana, ha explorado la historia de las mujeres en 

América Latina (Lavín, 2022), considerando cómo las prácticas sociales y culturales 

se entrelazan en la construcción del pasado. Fausta Gantús, historiadora mexicana, 

ha analizado la historia política y social de México, enfocándose en las prácticas 

cotidianas y en cómo estas contribuyen (Gantús, 2023) a la formación de 

identidades colectivas. Liliana Regalado, historiadora peruana, ha investigado la 

historia andina prehispánica y colonial, prestando atención a las narrativas y 

memorias que configuran la historia oficial. Estas autoras, al igual que Certeau, 

reconocen que la historia es una construcción dinámica influenciada por las 

prácticas y perspectivas de los historiadores y las sociedades que la producen.  

Daniela Rawicz, en su obra Ensayo e identidad cultural en el siglo XIX 

latinoamericano, (Rawicz, 2000), analiza cómo pensadores como Simón Rodríguez 

y Domingo F. Sarmiento abordaron la construcción de la identidad en América 

Latina. Rawicz destaca que estos intelectuales utilizaron el ensayo como 

herramienta para reflexionar sobre la cultura y la educación en la región. Su trabajo 

ofrece una perspectiva crítica sobre cómo se han formado las identidades 

latinoamericanas a través de la escritura y el pensamiento.  



 

  163  

6.2.  Imágenes políticas y dialogo hermenéutico. La historia nos 

atraviesa y nos transforma.  

Recorrí los caminos que ella transitó. Visité el Museo de Manuela Sáenz en 

Ecuador, toqué con mis propias manos los objetos que aún guardan su memoria y, 

en Costa Rica, busqué las fuentes que me permitieran reconstruir el eco de sus 

pasos. Me acerqué a los documentos que la mencionan, pero más allá de los 

archivos, encontré su historia en la performatividad de su vida, en la manera en que 

hizo de su existencia un acto político.  

Me vi a mí misma reconstruyendo el siglo XIX a través de sus ojos. Me 

imaginé vistiéndome de hombre, sintiendo en la piel el peso de un uniforme que no 

estaba diseñado para un cuerpo femenino, pero que ella convirtió en un arma de 

emancipación.   

No fue simplemente la amante de Bolívar, como la historia oficial quiso 

reducirla, sino la primera mujer soldado en la guerra contra los españoles, la 

estratega, la espía, la mujer que supo que la independencia no sólo se ganaba en 

el campo de batalla, pues tuvo la capacidad de subvertir las normas impuestas por 

el orden colonial y patriarcal. La historia de Manuela Sáenz más allá de la de una 

mujer en la guerra, es la de una mujer que comprendió la política como un acto 

encarnado. Su cuerpo fue su propio manifiesto: al vestirse de hombre, engañaba a 

los enemigos, pero también irrumpía en un espacio que le estaba vedado.  

Me pregunté, mientras leía sus cartas y testimonios, qué sintió al entrar en 

combate, al sostener un arma, al desmontar de su caballo con la misma seguridad 

que sus compañeros varones. ¿Sintió miedo? ¿Orgullo? ¿Sabía que estaba 



 

  164  

inaugurando un nuevo tipo de presencia femenina en la historia? Mi recorrido por 

los lugares que ella habitó fue parte de una investigación historiográfica, asimismo 

fue un acto de encuentro con su memoria. En cada plaza, en cada documento, en 

cada relato sobre ella, la vi reaparecer. Su historia no quedó atrapada en el siglo 

XIX, porque el performance de su vida sigue resonando hoy: su desafío a las 

normas, su capacidad de reescribirse, su decisión de no aceptar un destino 

impuesto. Yo la pienso, la reconstruyo y la reescribo. La veo cabalgando entre las 

tropas, tomando decisiones, desafiando a los hombres que la subestimaban. La 

imagino en Quito, en Lima, en Bogotá, participando en las conspiraciones políticas, 

tejiendo redes de resistencia. No fue una figura secundaria; fue una protagonista 

que produjo y performó la independencia de una manera que los historiadores 

tradicionales apenas comienzan a comprender.  

Manuela Sáenz fue historia encarnada. Y en mi búsqueda, en mi viaje, en mi 

reconstrucción, yo también me hice parte de esa historia.  

 

Investigadora: Manuela, en tus cartas, ¿cómo describías a las mujeres de tu 

tiempo?  

Manuela Sáenz: Ah, querida, en mis cartas escribí con el corazón, y a 

menudo hablaba de la fuerza y la valentía de las mujeres que me rodeaban. Para 

mí, ellas eran un símbolo de resistencia y amor incondicional.  

Investigadora: ¿Y cómo crees que esas descripciones reflejan tu percepción 

de la mujer?  



 

  165  

Manuela Sáenz: Para mí, cada mujer tenía su propia batalla, su propia lucha 

por la libertad y la dignidad. Al escribir, intentaba captar esa fortaleza y alentar a 

otras a encontrar su voz y su poder.  

Investigadora: Es fascinante cómo veías a las mujeres como agentes de 

cambio.  

Manuela Sáenz: Exactamente, y mi deseo era que cada mujer se viera a sí 

misma como una guerrera en su propia historia, tan valiente y digna como cualquier 

hombre.  

Investigadora: Manuela, he leído algunas de tus cartas y me intriga mucho 

cómo describías a las mujeres. ¿Qué tan importante era para ti hablar de ellas?  

Manuela Sáenz: Para mí, hablar de las mujeres era esencial. En un tiempo 

donde se esperaba que las mujeres fueran sumisas, mi deseo era mostrar que 

éramos fuertes, que teníamos un papel fundamental en la lucha por la libertad.  

Investigadora: ¿Cómo crees que las mujeres influenciaron tu visión de la  

independencia y la justicia?  

Manuela Sáenz: Las mujeres eran mis compañeras de lucha. Vi cómo ellas 

enfrentaban sus propias batallas, ya sea en el hogar o en el campo de batalla. Ellas 

me enseñaron que la lucha por la libertad no tenía género.  

Investigadora: En tus cartas, ¿cómo reflejabas el papel de las mujeres en la  

sociedad y en la política?  

Manuela Sáenz: Trataba de destacar que las mujeres no eran meros 

espectadores, estaban en el corazón de los cambios, y muchas veces, su fortaleza 

y determinación eran lo que mantenía viva la esperanza de un futuro mejor.  



 

  166  

Investigadora: Esas ideas son poderosas. ¿Qué esperabas que las futuras 

generaciones aprendieran de tus palabras y acciones?  

Manuela Sáenz: Que nunca subestimen su propio valor. Que sepan que 

tienen el poder de cambiar el mundo, tal como lo hicieron las mujeres que me 

rodearon.  

Que se atrevan a ser valientes, a alzar la voz y a luchar por lo que creen.  

Investigadora: Manuela, he leído que en varias ocasiones te vestiste de 

hombre.  

¿Qué te llevó a tomar esa decisión?  

 

Manuela Sáenz: La decisión de vestirme de hombre fue impulsada por la 

urgencia de participar activamente en la lucha por la independencia. Sabía que, 

como mujer, había limitaciones para mi participación, pero al vestirme de hombre, 

podía estar en el corazón de la acción, luchando codo a codo con los hombres por 

la causa que tanto amaba.  

Investigadora: ¿Y qué fue lo que te motivó a convertirte en una guerrera de 

la independencia?  

Manuela Sáenz: Mi motivación principal fue el amor por la libertad y la justicia. 

Desde joven, sentí que no podía quedarme de brazos cruzados mientras veía la 

opresión y la injusticia a mi alrededor. La independencia era una causa que 

trascendía géneros, y yo quería ser parte de ese cambio, aportar mi grano de arena 

para construir un futuro donde todos tuviéramos igualdad de oportunidades.  

Investigadora: Tu valentía es inspiradora. ¿Cómo crees que tu decisión de 

luchar impactó a otras mujeres?  



 

  167  

Manuela Sáenz: Espero que haya sido un ejemplo de que no hay límites para 

lo que una mujer puede lograr. Si mis acciones inspiraron a otras a luchar por sus 

derechos y a no tener miedo de desafiar las normas, entonces siento que he 

cumplido mi propósito.  

Investigadora: Manuela, en el siglo XIX, ¿cómo se percibía a la mujer en la 

sociedad de tu tiempo?  

Manuela Sáenz: La mujer en mi época era vista principalmente como esposa 

y madre, con roles muy definidos y limitados. La sociedad esperaba que se 

dedicaran al hogar y a la familia, y pocas veces se les daba la oportunidad de 

participar activamente en la vida pública o política.  

Investigadora: ¿Y cómo crees que tu participación en la independencia 

irrumpió en esa visión tradicional?  

Manuela Sáenz: Mi participación rompió con los moldes establecidos. Al alzar 

la voz y tomar las armas, demostré que las mujeres podíamos ser tanto compañeras 

de lucha, como líderes en la búsqueda de justicia y libertad. Mi ejemplo buscaba 

inspirar a otras a desafiar las restricciones impuestas por la sociedad.  

Investigadora: ¿Qué crees que significó para las mujeres de tu tiempo verte 

actuar de esa manera?  

Manuela Sáenz: Espero que mi ejemplo haya sido una fuente de 

empoderamiento.  

Quería mostrarles que no debían conformarse con las limitaciones que la 

sociedad les imponía. Cada mujer tenía el derecho y la capacidad de luchar por un 

mundo más justo y libre, y que su voz y acciones eran esenciales en ese proceso.  



 

  168  

Un performance irrumpe y crea sentido político en el presente. Me uno a 

Manuela y una voz empática narra el suceso en tres actos, sencillos pero 

encarnados, con el sentido político de la acción de la mujer empoderada, que busca 

igualdad, libertad y soberanía.   

Siguiendo con la idea del performance, podría estructurar la puesta en 

escena como una progresión donde la investigadora va transformándose en 

Manuela Sáenz a medida que avanza la conversación. Su voz, sus gestos y su 

postura van mutando hasta que la diferencia entre ambas se diluye, creando un 

efecto de posesión histórica, como si Manuela habitara su cuerpo por momentos.  

Primer acto: El Encuentro  

La investigadora está en su escritorio, leyendo en voz alta fragmentos de las 

cartas de Manuela. Al principio, las cita con cierta distancia, como una historiadora 

que analiza documentos. Pero poco a poco, algo en las palabras la atrapa.  

Investigadora (leyendo una carta): “Siendo mujer, no temo a los hombres ni 

a sus batallas. Mi corazón late con la misma fuerza en el fragor de la lucha.”  

Se detiene. Mira la carta como si sintiera su peso. Su tono de voz cambia, 

como si las palabras despertaran algo en ella.  

 

Segundo acto: La Fusión  

De repente, la luz cambia. La investigadora se pone de pie, camina con más 

determinación. Su postura se vuelve más erguida, como si llevara un uniforme 

imaginario. Su voz gana fuerza.  

Investigadora/Manuela: “¿Crees que solo fui la amante de un hombre? ¡Yo 

fui parte de la guerra, escribí con sangre en las páginas de la historia! Bolívar 



 

  169  

combatía en el campo de batalla, pero yo combatía en la sombra, en la estrategia, 

en la resistencia.”  

Ya no está leyendo. Ahora habla desde dentro. Sus gestos reflejan a una 

Manuela viva, impetuosa, casi desafiando a la audiencia.  

 

Tercer acto: La Herencia  

En este punto, la investigadora ya no es ella misma, o mejor dicho, es ella y 

es Manuela al mismo tiempo. Habla con dos voces, con la de la historiadora y la de 

la revolucionaria.  

Investigadora: “Las mujeres no somos notas al pie de la historia. Somos la 

tinta con la que se escribe.”  

Se queda en silencio. Respira. Mira sus propias manos, como si volviera en 

sí.  

Manuela (susurrando): “No dejes que me olviden.”  

La luz baja. La investigadora se sienta, temblorosa, con la carta entre las 

manos.   

Fin.  

6.3 Cartas: Subjetividad y performance  

Las mujeres reclaman, a través de su memoria, su lugar en la historia. La 

preservación de las cartas y su publicación, son actos subversivos, por una parte, 

ante una historia que se comenzaba a contar sin ellas o, en el mejor de los casos, 

otorgándoles modestos roles, y por otra, ante la misma destrucción que las mismas 

mujeres hacen de sus escritos.   



 

  170  

La lectura consciente e inconsciente de todos aquellos símbolos nacionales 

involucra una construcción de la subjetividad desde las miradas de los espectadores 

(Richmond, 2017), (algunos de ellos niñas y niños llevados a apreciar dichas obras 

de arte como parte de la construcción de la identidad nacional). El arte también 

revela las instituciones de género imperantes (Crouch, 2009). Las pinturas de 

Manuela Sáenz, por lo general, se reducen a bustos con vestidos emperifollados e 

incómodos corsés; muchas veces acompañan a Bolívar, reforzando su imagen 

como pareja/amante/esposa dentro de la lucha independentista, lejos de los frentes 

de batalla de Ayacucho y Pichincha.30  

La existencia de las cartas se contrapone a las instituciones de género que 

las mujeres independentistas han cuestionado con su actuar. Las condiciones de 

inestabilidad institucional que imperan durante los procesos bélicos serán el 

escenario de la transformación de la performance (Butler et al., 1994) al de la mujer 

independentista, aunque éste preceda al movimiento armado (como conspiradoras 

o con expresas intenciones de unirse a los movimientos independentistas). Pronto 

los trajes emperifollados31 se convierten en disfraces de espía o vestimenta militar.   

Las estructuras son relativamente “rígidas” y resistentes al cambio con 

relación a la estabilidad (e inestabilidad) social. Montoya indica que los periodos de 

crisis y enfrentamientos bélicos son propicios para los cambios institucionales 

 

30 Manuela Sáenz participó en la organización y lucha de las batallas de Pichincha, Ecuador (1822) 

y Ayacucho, Perú (1824) durante las guerras de Independencia de dichos países (Tanzi et al., 2020).  
31 Es importante resaltar el papel del ritual o repetición de las reglas o comportamientos como parte 

fundamental de la performance, la repetición ocasiona un reforzamiento del papel tradicional o 

esperado, mientras que la ruptura de dichos rituales representa la ruptura misma con los 

comportamientos que componen un performance diferente (Butler et al., 1994).  



 

  171  

(Montoya, 2015), como en el caso de las guerras de independencia. Durante estos 

procesos, la “rigidez” institucional fue cediendo y el protagonismo y participación de 

las mujeres se fue abriendo paso en los procesos de transformación social, 

sacándolas de los roles tradicionales, como esposas, y colocándolas como 

generalas, como es el caso de Manuela Sáenz.  

La participación de las mujeres no debe confundirse con una “permisividad o 

relajación institucional”, fueron ellas las que, con sus vestimentas de generalas o 

espías, con sus aportes en el campo de batalla o en las arcas de los 

independentistas, fueron generando los cambios institucionales y propiciando la 

inestabilidad institucional. Ellas fueron fundamentales para el devenir de la guerra y 

con su performance de revolucionarias y libertadoras, irrumpieron el orden de 

género.   

La performance de generala/libertadora, subvierte las reglas del juego y, por 

lo tanto, las instituciones se ven confrontadas: son reproductoras de las relaciones 

de género ya que están conformadas desde una construcción social particular y, por 

lo tanto, son instituciones de género. Como estructuras más o menos rígidas de la 

sociedad, su mantenimiento y transformación depende del comportamiento 

individual y la transformación de las reglas por parte de los individuos (Montoya, 

2015).   

Las cartas de Manuela Sáenz son, desde el destinatario, herramientas de 

transformación institucional, que reclaman un lugar en la historia. Manuela Sáenz 

reclama a la institución de la familia, a la organización familiar encabezada, 

obviamente por el páter familias James Thorne, su lugar en la lucha de 

independencia de la Gran Colombia, abandonando las reglas de construcción de la 



 

  172  

familia misma y de la base de las sociedades patriarcales, en sus propias palabras 

“el ser amante y no esposa”. Al propio Bolívar reclama la importancia de su voz 

contestada dentro de las filas de sus generales. Es aquí en donde comienza la 

construcción de la “condición de mujer” como parte de un proceso de tejido de 

subjetividades, formaciones del sujeto que están determinadas por el nuevo papel 

como luchadoras, que pronto las empuja a abandonar los rituales, ya indicados 

como formas repetitivas que consolidan las reglas y comportamientos no 

subversivos.  

La construcción de las libertadoras como sujetos que cuestionan las 

instituciones es el reflejo de cómo el espíritu libertador y los procesos 

independentistas derivan en una performance que debe de subvertir al repetitivo 

ritual de la mujer enamorada: los sujetos, desde la educación y experiencia 

individual (Smith, 2015; Youdell, 2006) sumadas así las subjetividades como 

miembros de un grupo o nación pronto se ven confrontando al sujeto que solo actúa 

por afanes románticos, ya que éste no existe, ha sido subvertido, desde la 

consciencia individual, grupal y, por lo tanto, latinoamericana (Melera, 2013).    

En el entendido que el discurso precede al sujeto (Smith, 2015), la pregunta 

obvia es ¿qué discurso precede a Manuela Sáenz? La formación de un “discurso 

de liberación” en medio de los procesos independentistas influyó en la creación del 

escenario adecuado para la ejecución del papel de mujer liberadora. La 

performatividad, como precedente al sujeto (Butler et al., 1994), es la de miembros 

del Estado-nación, del proceso cultural de transformación en los inicios del siglo XIX 

y que fueron formados por la Ilustración y la fiebre independentista latinoamericana. 

Se reclama el discurso de liberación, decíamos que en sus cartas Manuela Sáenz 



 

  173  

incluso despersonaliza a Bolívar, al competir éste con el amor patriótico, en un 

sentido que podría indicar que Simón Bolívar se transforma en un discurso de 

liberación.   

Instrumental a este papel de mujer libertadora, no solo se subvierte desde 

sus escritos y acciones, la performance o papel se ve reforzado por las vestimentas 

de generala, en el caso de Sáenz. Revestida de esta forma concreta, la liberadora 

evidencia su papel como luchadora y emancipadora. El retrato del busto en vestido 

colonial no hace más que despojarlas de sus verdaderos atavíos y formular un 

proceso de desidentificación como militantes. Sin embargo, el escándalo ya está en 

boca de la sociedad independentista, las instituciones ya fueron tomadas y las 

reglas ya han sido trastocadas, sea este un proceso permanente o no, los vestidos 

de generala y espía ya no se les pueden retirar.  

6.4 Subvertir las instituciones: lo que se debe hacer y lo que se hace.  

Los actos y poses heroicas pertenecen a la guerra, y la guerra pertenece a 

la esfera masculina. Sus reglas (instituciones) se componen dentro de la 

construcción de la subjetividad masculina (masculinidad/virilidad), expresión 

máxima del valor, la tenacidad, la inteligencia estratégica, el arrojo y la “objetividad”, 

con un solo propósito: imponer esta masculinidad/virilidad a través del ejercicio de 

la violencia de la guerra, con el fin de lograr un objetivo que transforme o mantenga 

(según sea el ganador) las estructuras de poder (Ferguson, 2021). La gloria 

individual está reservada a los hombres, a los que engalanan las pinturas de los 

murales, sean estos Napoleón cruzando los Alpes, Simón Bolívar o Miguel Hidalgo.   



 

  174  

La libertadora Sáenz, no reclama protagonismo, sino la lucha siempre 

presente en contra de la invisibilidad, y la violencia que ésta encierra. Las cartas 

componen una vindicación o reivindicación de sus ideas, un reclamo de su lugar en 

la historia, más no de protagonismo. Es este lugar, cuestionado por enemigos y 

correligionarios, lo que es verdaderamente incendiario; por lo que las mujeres 

habían de ser disciplinadas. Como ya hemos notado anteriormente , la disciplina 

como tecnología de poder es importante para sacar a Manuela Sáenz de las cartas 

y llevarlas de vuelta a los bustos en trajes de época (Oksala, 2015).  

La subversión de las libertadoras se extiende a las palabras sobre el papel, 

incluso a la misma materialidad de las cartas; las mujeres deben destruir su 

correspondencia al morir, nada debe quedar de su memoria, mucho menos aquellas 

cartas que atenten contra su honorabilidad; las cartas de las mujeres son privadas, 

una vez que hayan pasado por el escrutinio del hombre, éstas deben desaparecer 

(Perrot, 2009). El acto de borrar la carta es el de borrar la memoria de la autora. Es 

por eso por lo que la conservación de las cartas es un acto de contestación. Por el 

contrario, publicar en un periódico de circulación la carta, someter al escrutinio 

público sus pensamientos, involucra también una transformación del discurso 

imperante.   

De esta forma los hombres, como James Thorne, personifican el poder para 

preservar las instituciones, la necesaria disciplina (Oksala, 2015): como mujeres 

deben de abandonar los laureles de las victorias pasadas, destruir esa memoria 

subversiva y salir, o solo mantenerse dentro para reproducir las ideas imperantes. 

En el caso de Manuela Sáenz el destierro es físico, termina sus días en Paita, Perú, 

en condiciones terribles. Como indica Foucault (Oksala, 2015: 478), el mecanismo 



 

  175  

de recompensa y castigo sobre las formas sociales se pone en marcha para suprimir 

cualquier rebelión.   

A los factores subversivos, que son incesantemente controlados por el poder, 

debe sumarse que la permanencia y contenido de las cartas siguen creando nuevas 

formas de pensarse, de crear sujetos y subvertir instituciones, y como muestra este 

ensayo y una gran colección de trabajos sobre la producción e historia de Manuela 

Sáenz; las cartas trascienden la barrera ideológica y transforman las formas 

particulares de relacionarse.   

6.5 Los mecanismos de poder y el cambio  

Las mujeres en el campo de batalla parecen obedecer a una lógica de  

instrumentación. Son instrumentos, no necesarios, pero sí importantes de la 

lucha, siempre y cuando mantengan su rol de amantes/esposas, sean anónimas y, 

una vez terminado el conflicto, regresen al trabajo doméstico y de cuidados no 

remunerado (Lamas, 2018). Cuando llega la hora de inmortalizarlas en pinturas, 

billetes y afiches conmemorativos, ellas ya están en vestido, en sus casas y 

aposentos, son los hombres los que protagonizan un retorno al campo de sus 

glorias, los que regresan al espacio privado que les ha conquistado la lucha armada, 

aun cuando sea una ficción.   

Cuando las guerras de independencia llegan a su fin, las mujeres se 

encuentran deslocalizadas de las instituciones que sobrevivieron a la 

transformación, éstas que estaban firmemente enraizadas en la estructura de 

género, como la institución de la familia, como es el caso, de la ausencia de familia. 

Manuela Sáenz ha servido a su propósito como libertadora, ahora es tiempo de 



 

  176  

traicionar y dividir la gran Colombia, si no hay una familia a la cuál regresar, lo 

conveniente es el destierro, lejos de la gloria que le correspondería.   

En las cartas se perciben aún atisbos de defensa de ciertas instituciones, es 

a través de los mecanismos de ejercicio de biopoder, tan sutiles, que son las propias 

autoras quienes ejercen una autodisciplina tan conveniente al opresor. Esta 

autodisciplina no trasciende más que una nota dentro de la epístola, las cartas y su 

subversión son lo que trasciende, llegan al futuro y componen una fuente de 

análisis.   

La creación del sujeto latinoamericano reviste a las próceres a través del 

performance como mujeres independentistas, las ideas de liberación nacional a la 

vez que construyen una forma resistente también enaltecen la creación del estado 

nacional. A pesar de las formas que a través de sus escritos pudieran reproducir, las 

cartas son fuente de resistencia y cambio.  

La creación de nuevas identidades y performance de género divergente o 

subversivo se ve alimentada por estas epístolas, la figura de Manuela Sáenz se 

reivindica: “el amante era Bolívar, la libertadora era ella”, y funciona como vehículo 

a nuevas formas de expresión y lucha. Mientras el poder genera resistencia y formas 

relativamente internalizadas de control (Oksala, 2015), son las divergencias las que 

a largo plazo ocasionan cambios estructurales profundos. Estas cartas y su estudio 

vuelven a revestir una necesaria gloria a las mujeres independentistas.  

 

 



 

  177  

 6.6. Entre cartas, diarios y vestidos: Subjetividad, resistencias y 

performance desde la primera persona. 

Escribir una carta es un acto de preservación de la memoria y el testimonio 

de quien la escribe, expresa que lo que ha vivido es parte de la historia (Perrot, 

2009), los diarios preservados de Manuela Sáenz, página a página, son evidencia 

de la huella que han dejado los procesos históricos en lo público y sus propios 

procesos íntimos que han trascendido su propia historia. Sin embargo, la 

preservación de la memoria (y su exaltación) es un acto reservado a los hombres. 

Encontrar huellas de las mujeres en la historia de la humanidad ha sido un reto, 

porque la historia la han escrito de una forma androcéntrica. 

La destrucción de las huellas también opera. Esta destrucción es social y 

sexualmente selectiva. En una pareja en la que el hombre es famoso, se 

conservaran los papeles del marido, no los de su mujer. Es así como se guardan las 

cartas de Tocqueville a su esposa, pero no las que ésta le mandaba a aquél (Perrot, 

2009, p.15).  

Las mujeres reclaman, a través de su memoria, su lugar en la historia. En los 

“diarios perdidos” de Manuela Sáenz, como lo refieren personas interesadas en 

seguirle la pista, encontraremos una escritura llena de intimidad, de privacidad y de 

hallazgos en lo público con repercusiones en lo individual. El trabajo de Carlos 

Álvarez Saá que comienza por la recuperación de los diarios, objetos personales, 

pinturas y documentos que se encuentran en el Museo de Manuela Sáenz en Quito 

nos muestra a una Manuela Sáenz irruptora de sus contextos familiares y colectivos, 

que la han colocado de manera simbólica en causas feministas latinoamericanas.     



 

  178  

Cuando hacemos referencia a la imagen irruptora de Manuela es porque en 

el contexto social su manera de estar en el mundo la coloca como transgresora de 

las normas de género de la época independentista. La libertad propia, con matices 

colectivos, la convierte en un símbolo que altera el orden social de la época. Escribir 

ideas estratégicas, como acto colaborativo de la construcción de un movimiento 

libertador y ocupar el performance de género para dirigir los espacios denominados 

masculinos, desde su irreverente femineidad, la hacen portadora de una agencia 

política y social en el mismo contexto del libertador Simón Bolívar.   

El indagar entre cartas, vestimentas y escritura de diarios ha contribuido a 

enunciar a Manuela Sáenz como un ícono político, social y cultural.  

La preservación de las cartas (que se encuentran en resguardo cual grial)  y 

sus diarios, son actos subversivos, por una parte, ante una historia que se 

comenzaba a contar sin ella, (así lo muestra el capítulo XXXII  de las memorias del 

general O´leary)  o en el mejor de los casos, otorgándole modestos roles, y por otra, 

ante la destrucción, que las mismas mujeres hacían de sus escritos, que aquí no 

fue el caso,  sino que sucedió en el incendio del lugar en donde se encontraba 

Manuela en Paita, a razón de una epidemia que azotaba la región en ese tiempo.   

También opera una autodestrucción de la memoria femenina. Convencidas 

de su insignificancia, muchas mujeres, extendiendo a su pasado el sentimiento de 

pudor que se les había inculcado, destruían, -y destruyen sus papeles personales 

al final de sus vidas y otras en el mismo trascurrir de su vida. Quemar los propios 

papeles, en la intimidad de la habitación desierta, es un gesto clásico de la mujer 

anciana (Perrot, 2009, p.15).  



 

  179  

En el caso de Manuela Sáenz la escritura de sus diarios revela el día a día y 

la revela en sí, en ello encontramos lo que ahora reconoceríamos como planeación 

estratégica, de ahí que consideramos a esta heroína como estratega militar en el 

movimiento independentista, reconocemos su pensamiento sagaz, su sentipensar, 

el poder de su enunciación, su intelectualidad afectiva y proyectiva.   

La visita al museo de Manuela Sáenz, la revisión de algunas páginas de sus 

diarios y la observación de las pinturas que ahí se encuentran, ofrecen una 

perspectiva de Manuela liberada de dos aspectos que se pueden denominar las 

leyendas de Manuela Sáenz.   

La primera leyenda, aunque intenta ser amable con ella, la confina 

completamente en la figura de Simón Bolívar. Todo lo que se dice de ella es una 

anécdota relacionada con Bolívar: que se enamoraron, que fue la amante del 

Libertador, que le salvó la vida y que por eso es la libertadora del Libertador.   

La otra leyenda, en cambio, fue creada por los enemigos políticos de 

Manuela y de Simón, quienes querían destruir su importancia política y militar, sin 

necesariamente desacreditar su prestigio como mujer.  



 

  180  

 

Figura 25. Fotografía de noticia de periódico sobre el Museo de Manuela Sáenz. 

Toma propia, Quito Ecuador, octubre 2023.  

En este recorrido por las salas del Museo en Quito Ecuador nos daremos 

cuenta de que cada objeto, diario, pintura, saca a Manuela Sáenz de la leyenda del 

confinamiento en Bolívar; al reconocer todos los magnos méritos que tiene y al 

hacerlos visibles, dándoles el justo lugar que merecen. Por otro lado, demuestra 

que la otra leyenda, la cual era destructiva con Manuela, fue una creación de los 

enemigos políticos de Manuela y de Simón.   

En el Museo de Manuela Sáenz, hay todo un piso dedicado a la exposición 

de los diarios. Esta intimidad, esta privacidad de Sáenz, pluma en mano, permite 

conocer a Manuela la literata.   



 

  181  

 

Figura 26. Portada del edificio de Museo Manuela Sáenz. Fotografía propia, octubre 2023. 

Es preciso decir que Manuela no es una mujer que escribió para el público; 

más bien, escribió principalmente en dos direcciones: uno, en sus diarios 

personales, que comenzó a escribir a partir de mayo de 1800, y en escritos y 

reflexiones para ella misma. La primera fecha en que ella empieza a escribir para sí 

misma es el 19 de mayo de 1822. Ésta es una de las facetas de la escritura de 

Manuela.   

 

Figura 27. Cartel de la exposición “Manuela y sus diarios perdidos”. Fotografía propia, Museo de Manuela 

Sáenz, Quito Ecuador, octubre 2023.  

  



 

  182  

 

Figura 28. Carta manuscrita de Manuela. Fotografía propia, Museo de Manuela Sáenz, Quito Ecuador, octubre 

2023.   

La segunda dirección es escribir para Simón Bolívar y, ocasionalmente, para 

algún otro personaje. Así que cuando se dice que esto es íntimo, es cierto. Es decir, 

lo que estamos leyendo son documentos privados de Manuela.  

 

Figura 29. Libro de Lope de Vega con dedicatoria de Manuela a Bolívar. Fotografía propia, mismo sitio.   



 

  183  

Por otra parte, las memorias de los hombres se amplifican. Una mirada a las 

diversas pinturas y murales que adornan los espacios del poder institucional 

(museos, oficinas gubernamentales y diversos edificios públicos), revela el lugar 

preponderante de los hombres dentro de la lucha independentista. Desde el arte 

urbano de Caracas hasta los murales del Hospicio Cabañas en Guadalajara, se 

revela el papel heroico y activo de los hombres, una posición dinámica, atravesando 

columnas de fuego y metrallas con las insignias nacionales intocadas.   

La lectura consciente, e inconsciente, de todos aquellos símbolos nacionales 

involucra una construcción de la subjetividad desde las miradas de los espectadores 

(Richmond, 2017), (algunos de ellos niñas y niños llevados a apreciar dichas obras 

de arte como parte de la construcción de la identidad nacional). El arte también 

revela las instituciones de género imperantes (Crouch, 2009). Las pinturas de 

Manuela Sáenz, por lo general, no se reducen a bustos con vestidos emperifollados 

e incómodos corsés, muchas veces acompañan a Bolívar (reforzando su imagen 

como pareja/amante/ dentro de la lucha independentista, lejos de los frentes de 

batalla de Ayacucho y Pichincha32),  pues también están las pinturas que revelan a 

Manuela sola con diversas vestimentas representando la época y desmontando su 

objetivación sexual como la han colocado algunas imágenes a lo largo de la historia 

latinoamericana.   

 

32 Manuela Sáenz participó en la organización y lucha de las batallas de Pichincha, Ecuador (1822) 
y Ayacucho, Perú (1824) durante las guerras de Independencia de dichos países (Tanzi et al., 2020).  

 



 

  184  

 

Figura 30. Litografía de Manuela Sáenz en uniforme de Húsares. Fotografía propia, mismo sitio. 

La existencia de las cartas entonces, y sobre todo la intimidad de los diarios, 

se contraponen a las instituciones de género que las mujeres independentistas han 

cuestionado con su actuar.   

Al descubrir estos documentos, la persona que investiga puede sentir que 

está siendo un intruso en la intimidad de dos personas: Manuela Sáenz y Simón 

Bolívar. Pero al adentrarse en esa intimidad, se descubre no solo a las personas 

como tales, sino también su mundo afectivo, emocional y de ideas. Además, se 

conocen los contextos históricos que vivieron estas dos personas. Las cartas 

dirigidas al Libertador proporcionan una gran cantidad de información valiosa que 

contribuye a desmitificar el mito patriarcal de Simón Bolívar.  

Luego se encuentran un bloque de cartas que no está completo pues, 

lamentablemente, muchas de estas cartas están perdidas. Son las misivas que le 

escribieron al general 0´leary, para que él publicara el tomo XXXII de sus memorias. 

Estas cartas, desafortunadamente, fueron destruidas por órdenes del entonces 

presidente venezolano en 1880, el general Guzmán Blanco.  



 

  185  

 

Figura 31. Página de memorias. Fotografía propia, mismo sitio. 

Ahora bien, en las siguientes líneas se profundizará en otra etapa de los 

actos performativos de Manuela, cuando comienza el proceso de denigración y 

censura de la historia de Manuela.   

A los 14 años, Manuela no es simplemente una jovencita concebida fuera del 

matrimonio, como se la describiría en su época: bastarda y mestiza. Ella presencia 

la matanza de los héroes de agosto, que sucedió un día 2 del referido mes de 1810 

en Quito, donde murieron 300 personas asesinadas por el ejército español en la 



 

  186  

ciudad. Manuela ve morir a sus amigos los humanistas, aquellos que creían que las 

personas no blancas también eran humanas. En ese momento, pensar eso era 

extraordinario.  

Al mismo tiempo que se da el descubrimiento de América, el europeo 

comienza a reconocer, por una encíclica papal, al no blanco como humano. El 

discurso hegemónico sostenía abiertamente que los naturales no eran humanos, lo 

que permitía sostener dos instituciones coloniales: el esclavismo y la servidumbre; 

ésta última es una forma disfrazada de esclavitud en la que la persona está atada a 

la tierra. Es una institución feudal, la del súbdito del rey.   

Así, Manuela verá ese día morir a los héroes del 10 de agosto, entre ellos a 

las personas con las que ella se relacionaba, con quienes se sentía bien, las que la 

trataban bien, y comienza una primera transformación.  

Aquí es donde se puede encontrar a una Manuela que parecería ser invisible. 

De hecho, no goza de fama en absoluto; hay escasos documentos históricos que la 

rodean y la cantidad de información sobre ella es bastante limitada. Sin embargo, 

poco a poco, se puede ir descubriendo a través de sus contextos.   

Manuela se va a acercar a otras dos Manuelas: una de ellas es Manuela 

Cañizares Álvarez, quien desempeñó un papel muy importante en Quito durante el 

golpe de Estado de 1810.  Manuela Cañizares se encarga de arengar a los hombres 

para llevar a cabo el golpe de Estado quiteño. En su casa organiza tertulias 

patrióticas en las que participan revolucionarios y revolucionarias. Tras este golpe 

de Estado, Cañizares Álvarez tiene que esconderse, ya que pronto la buscarán para 

asesinarla, igual que a otros implicados.  



 

  187  

Posteriormente, Manuela Sáenz se acercará a otro personaje importante, a 

Manuela de Santa Cruz y Espejo, hermana del prócer ecuatoriano y quiteño Eugenio 

de Santa Cruz y Espejo. Manuela Espejo desempeña un papel muy discreto como 

enfermera en el hospital San Juan de Dios. No puede titularse de médico 

precisamente porque es mujer y no puede ir a la universidad. Entonces, Manuela 

Espejo es quien prepara a Manuela Sáenz para ser espía. Este es un momento 

crucial, un momento secreto.  

A sus 19 años, su padre, quien era funcionario principal de la corona 

española en Quito y recaudaba impuestos, descubre las actividades de espionaje 

de su hija Manuela. Ahí estaba la llave para entrar a las instancias del gobierno 

público. Su padre la encierra en un convento durante casi 3 años con la consigna 

de que se case o muera en el convento.  

 

Figura 32. Manuela Sáenz. Carta, vestido, Jonatás, Natán y las monjas. Fotografía propia, mismo sitio. 

Ella observaba todo, no sólo como una espectadora común, sino con una 

mirada crítica y sensible, que la involucraba, que le hacía sentir el peso del 

asesinato de tantas personas, especialmente de aquellas que ella consideraba sus 

iguales.  



 

  188  

Ante los actos liberales, y después de este encuentro con las otras dos 

Manuelas, se puede sostener que hubo actos entre mujeres que, en diferentes 

lugares del mundo, mostraban el papel que se les asignaba a las mujeres en los 

movimientos independentistas: el de ser espías. Este papel era prácticamente 

performativo, ya que las preparaba para identificar, a través de códigos y palabras 

clave, los momentos críticos en la evolución de las ideas. Por ello, se sostiene que 

aquí tenemos dos actos performativos e irruptivos: la escritura de cartas y diarios y 

la vestimenta como un acto semiótico de comunicación, portando el traje militar en 

la invasión de un mundo masculino, es decir el mundo militar. Pero también la 

vestimenta de los vestidos de ocasión, que le permitían el acceso a las reuniones, 

bailes, tertulias como dama de sociedad en donde se escuchaban e intercambiaban 

datos importantes de los aconteceres político-sociales, información relevante para 

el diseño de estrategias de avance y ataque en los territorios de la Gran Colombia.   

El tercer acto es una etapa completa. Se puede clasificar como una etapa en 

la que Manuela estaría escondida, enclaustrada para moldear su comportamiento, 

para obedecer las normas sociales y los mandatos de género. Su padre arregla un 

matrimonio con un extranjero como moneda de intercambio en esos pactos entre 

caballeros de orden patrimonial y patriarcal.   

Se casa con James Thorne, a quien su padre escoge por estar en Lima y por 

ser parte de la corona española. Ella, al conocer estos datos, lo acepta sin que él 

sepa que lo está eligiendo para continuar con su rol de espía. Se casa con él y 

durante 6 años lo espía, obteniendo información sobre el virrey de España en Lima. 

Durante todo este tiempo, Manuela mantiene una imagen pública de ser seguidora 

del Rey de España.  



 

  189  

 

Figura 33. Manuela Sáenz a la española: mantilla, peineta, sombrero, vestido con olanes. Fotografía propia, 

mismo sitio.  

  Las condiciones de inestabilidad institucional que imperan durante los 

procesos bélicos serán el escenario de la transformación de la performance (Butler 

et al., 1994) al de la mujer independentista, aunque este preceda al movimiento 

armado (como conspiradoras estratégicas y estrategas en pleno o con expresas 

intenciones de unirse a los movimientos independentistas). Pronto los trajes 

emperifollados33 se convierten en disfraces de espía o vestimentas militares sin 

reducir el hecho al uso del pantalón como acto irreverente dentro de la época.   

 

33 Es importante resaltar el papel del ritual o repetición de las reglas o comportamientos como parte 
fundamental de la performance, la repetición ocasiona un reforzamiento del papel tradicional o esperado, 
mientras que la ruptura de dichos rituales representa la ruptura misma con los comportamientos que 
componen un performance diferente (Butler et al., 1994).  



 

  190  

 

Figura 34. Manuela Sáenz. Vestido azul con influencia de la masonería (posición del cuerpo, 
objetos en las manos, adornos, colores). Fotografía propia, mismo sitio. 

  Las instituciones son “rígidas” y resistentes al cambio con relación a la 

estabilidad (e inestabilidad) social. Montoya indica que los periodos de crisis y 

enfrentamientos bélicos son propicios para los cambios institucionales (Montoya, 

2015), como en el caso de las guerras de independencia. Durante estos procesos, 

la “rigidez” institucional fue cediendo y el protagonismo y participación de las 

mujeres se fue abriendo paso en los procesos de transformación social, sacándolas 

de los roles tradicionales, como esposas, y colocándolas como generalas, en el 

caso de Manuela Sáenz, o como espías y financiadoras, en el caso al que nos 

consagramos en esta indagación.  



 

  191  

La participación de las mujeres no debe confundirse con una “permisividad o 

relajación institucional”, fueron ellas las que, con sus vestimentas de generalas o 

espías, con sus aportes en el campo de batalla o en las arcas de los 

independentistas, fueron generando los cambios institucionales y propiciando la 

inestabilidad institucional. Ellas fueron fundamentales para el devenir de la guerra y 

con su performance de revolucionarias y libertadoras, irrumpieron el orden de 

género. La carta de Manuela Sáenz a James Thorne es explícita en este sentido. 

Escrita en octubre de 1823, durante las campañas en contra de los últimos reductos 

españoles en la Nueva Granada, la Libertadora reclama   

Yo sé muy bien que nada puede unirme a Bolívar bajo los auspicios de lo que 

usted llama honor. ¿Me cree usted menos honrada por ser él mi amante 

y no mi esposo? ¡Ah!, yo no vivo de las preocupaciones sociales, inventadas 

para atormentarse mutuamente (Sáenz, M., Carta a James Thorne, octubre 

de 1823 en Sáenz & Bolívar, 1998, p. 122).  

Es en este momento en el que la performance de generala/libertadora, 

subvierte a las reglas del juego y por lo tanto las instituciones se ven confrontadas: 

son reproductoras de las relaciones de género y que están conformadas desde una 

construcción social particular y, por lo tanto, son instituciones de género. Como 

estructuras más o menos rígidas de la sociedad, su mantenimiento y transformación 

depende del comportamiento individual y la transformación de las reglas por parte 

de los individuos (Montoya, 2015).   

Las cartas y los diarios de Manuela Sáenz, son, desde el destinatario, 

herramientas de transformación institucional, que reclaman un lugar en la historia. 

Manuela Sáenz reclama a la institución de la familia, a la organización familiar 



 

  192  

encabezada, obviamente por el páter familias James Thorne, su lugar en la lucha 

de independencia de la Gran Colombia, abandonando las reglas de construcción de 

la familia misma y de la base de las sociedades patriarcales, en sus propias palabras 

“el ser amante y no esposa”. Al propio Bolívar reclama la importancia de su voz 

contestada dentro de las filas de sus generales, en una carta fechada el 16 de junio 

de 1824 expresa:  

 (…) las condiciones adversas que se presentan en el camino de la campaña 

que usted piensa realizar, no intimidan mi condición de mujer. Por el contrario, 

yo las reto. ¡Qué piensa usted de mí! Usted siempre me ha dicho que tengo 

más pantalones que cualquiera de sus oficiales, ¿no? (Sáenz, M., Carta a 

Simón Bolívar, 16 de Junio de 1924  en Sáenz & Bolívar, 1998, p. 147).  

Es aquí en donde comienza la construcción de la “condición de mujer” como 

parte de un proceso de tejido de subjetividades, formaciones del sujeto que están 

determinadas por el nuevo papel como luchadoras, que pronto las empuja a 

abandonar los rituales, ya indicados como formas repetitivas que consolidan las 

reglas y comportamientos no subversivos.  

La construcción de las libertadoras como sujetos que cuestionan las 

instituciones es el reflejo de cómo el espíritu libertador y los procesos 

independentistas derivan en una performance que debe de subvertir al repetitivo 

ritual de la mujer enamorada: los sujetos, desde la educación y experiencia 

individual (Smith, 2015; Youdell, 2006) sumada a  así las subjetividades como 

miembros de un grupo o nación pronto se ven confrontando al sujeto que solo actúa 

por afanes romancescos, ya que éste no existe, ha sido subvertido, desde la 

consciencia individual, grupal, y por lo tanto latinoamericana (Melera, 2013).   



 

  193  

En el entendido que el discurso precede al sujeto (Smith, 2015), la pregunta 

obvia es ¿qué discurso precede a Manuela Sáenz? La formación de un “discurso 

de liberación” en medio de los procesos independentistas influyó en la creación del 

escenario adecuado para la ejecución del papel de mujer liberadora. La 

performatividad, como precedente al sujeto (Butler et al., 1994), es la de miembros 

del Estado-nación, del proceso cultural de transformación en los inicios del siglo XIX 

y que fueron formados por la Ilustración y la fiebre independentista latinoamericana. 

se reclama el discurso de liberación, Manuela Sáenz incluso despersonaliza a 

Bolívar, al competir éste con el amor patriótico:   

“¿Me lleva usted? Pues allá voy. Que no es condición temeraria esta, sino de 

valor y de amor a la independencia (no se sienta usted celoso)” (Sáenz, M., Carta a 

Simón Bolívar, 16 de junio de 1924 en Sáenz & Bolívar, 1998, p. 147).   

En este sentido se podría indicar que Simón Bolívar deja de ser un hombre y 

es Bolívar ya no un libertador sino la liberación misma, o de mejor manera un 

discurso de liberación. Manuela Sáenz dice a su esposo James Thorne:   

“Señor: usted es excelente, es inimitable; jamás diré otra cosa sino lo que es 

usted. Pero, mi amigo, dejar a usted por el general Bolívar es algo; dejar a otro 

marido sin las cualidades de usted, sería nada” (Sáenz, M., Carta a James Thorne, 

octubre de 1823 en Sáenz & Bolívar, 1998, p. 122).   

Instrumental a este papel de mujer libertadora, nuestra prócer no solo 

subvierte desde sus escritos y acciones, la performance o papel se ve reforzado por 

las vestimentas de generala, en el caso de Sáenz, y  de los diversos vestidos  

ocupados para personificarse de muchas formas y desempeñar el papel de espía 

entre otros roles que data su historia misma; así como para evadir las revisiones en 



 

  194  

los accesos de algunas reuniones en donde se encontraba presente el libertador y 

en donde su vida se entraba en peligro. Revestida de estas formas concretas, la 

libertadora del libertador evidencia su papel como combativa y emancipadora. El 

retrato del busto en vestido colonial no hace más que despojarlas de sus verdaderos 

atavíos y formular un proceso de desidentificación como militantes. Sin embargo, el 

escándalo ya está en boca de la sociedad independentista, las instituciones ya 

fueron tomadas y las reglas ya han sido trastocadas, sea este un proceso 

permanente o no, los vestidos de generala y espía ya no se les pueden retirar.  

  

 

Figura 35. Busto de Manuela Sáenz. Parque La Alameda, Quito.  

 



 

  195  

 

Figura 36. Imagen digital de retrato de Manuela Sáenz portando la Orden El Sol de Perú34  

De la espía oculta a estratega militar en Hispanoamérica.Manuela Sáenz 

aparece públicamente junto a otras 11 mujeres con un reconocimiento como 

caballeresas de la orden El Sol del Perú, esto visualiza un abanico mucho más 

amplio de mujeres en toda Hispanoamérica que realizan inteligencia militar. En esta 

etapa, entre los años 1822 hasta 1824, Manuela Sáenz pasa de ser caballeresa de 

la orden El Sol a soldado y, posteriormente, coronel del Ejército de Colombia. Aquí 

 

34 Salas Yepes, Marcos (1919-1994), 
https://issuu.com/sociedadbolivarianadelecuador/docs/bolivar_vida_obra_pensamiento_ii/27. 
Retrato idealizado de Manuela Sáenz (1797-1856)   



 

  196  

se observa que Manuela, al ser un recurso de inteligencia militar importante, es 

integrada por Simón Bolívar al Ejército.   

Puede que se crea públicamente que Bolívar la integró porque estaba 

enamorado y era su amante, pero nadie observa críticamente que Manuela conocía 

como nadie los territorios del sur de la línea ecuatorial y era una especialista en 

inteligencia militar. Esto la lleva a formar parte del Estado Mayor en la campaña del 

sur. Este es un gran momento de Manuela, que culmina con sus participaciones en 

batalla como coronel del Ejército de Colombia; es un ascenso desde soldado por 

todos los grados hasta llegar a coronel del Ejército.  

 

                                                         

 

Figura 37. Representación de Manuela Sáenz con uniforme de Húsares de Junín. Jonás y Natán detrás con 

sombreros de paja. Fotografía propia, mismo sitio.  

  



 

  197  

En esta etapa, se puede observar en las pinturas del museo a Manuela 

Sáenz vestida con su traje militar, montada a caballo de forma inusual, en este 

momento esta mujer ya no es invisible, sino públicamente visible y también hace 

visibles y notables a Jonatás y Natán. 35Ella irrumpe en un espacio donde 

difícilmente una mujer podía estar. Juan José Flores castigaba a palos a las mujeres 

que se disfrazaban de hombre para entrar en la batalla cuando las descubrían, pero 

ella, por derecho propio, entra y hace carrera militar. Se le ve participando en las 

batallas con su sable de caballería en mano, con sus pistolas turcas, disparando 

montada a caballo a horcajadas. Es decir, realiza el mayor acto de irrupción posible 

en la época, lo que ocasiona un movimiento en contra desde la oficialidad. Tal como 

escribirá en su diario de Quito: cuando los soldados la veían a ella en su caballo, se 

enervaban; ella transmitía una fuerza estimulante poderosísima para ellos, el valor 

de Manuela, la Caballeresa del Sol.  

En la etapa que abarca desde el año 1824 hasta el año 1828 que es cuando 

ya ha terminado la guerra, ha caído el virrey de la Serena en el Perú, se ha 

pacificado y comienza el proceso de construcción de las nuevas repúblicas. 

Comienza la lucha de Simón Bolívar, Manuela Sáenz y Antonio José de Sucre para 

 

35 Jonatás Saénz y Natán Saénz adquirieron el apellido de Manuela Sáenz y eso también las 
plantaba en el mundo desde otra realidad, desde otra forma de mirarse entre las comunidades de 
ese momento y de esa época. Entrever lo femenino en la literatura y la historiografía implica visibilizar 
figuras de la afrodescendencia en la escritura. Como hemos dado cuenta en el transcurso de estas 
indagaciones, el papel que jugaron estas mujeres en los movimientos independentistas y su 
representación histórica realmente no las ha retratado en su contribución como personas de herencia 
africana en una representación historiográfica y literaria justa. Es decir, en la forma en cómo han sido 
representadas vemos que hay una doble supresión; y entonces ¿por qué se están visibilizando a 
estos personajes? Acaso solo por ser mujeres y luego por ser mujeres negras y después por ser 
nombradas próceres de la patria.   
 



 

  198  

sostener el proyecto de la gran Colombia, esta gran nación que debía incluir todo lo 

que hoy llamamos Hispanoamérica.   

En este contexto, ella va a hacer una trayectoria muy especial, protegiendo 

a Simón Bolívar y evitando que lo asesinen sus propios compañeros de armas. Hay 

una división entre los independentistas, entre utilitaristas, y a estos no les interesa 

modificar la pirámide social; solo quieren retirar al Rey de España y a los blancos 

ibéricos de Hispanoamérica, manteniendo la pirámide social idéntica, sin liberar 

esclavos ni siervos y regresando las cosas a la normalidad.  

En ese momento, Manuela comienza a volverse mucho más incómoda e 

inconveniente para los propios, pues ya no estamos hablando de una guerra contra 

el español ibérico, sino de una guerra entre hermanos, entre hispanoamericanos.   

Aquí es donde ella ante los mecanismos del poder va a cambiar su lugar 

según la historia de coronel a la amable loca y a la libertadora del Libertador, dos 

posturas según quien relate las historias. Es decir, la amable loca es la mujer que 

organiza una tertulia y un acto teatral representa el fusilamiento a Santander quien 

ha traicionado a Bolívar, en medio de una reunión social que se lleva a cabo en la 

quinta de Bolívar, donde se encuentran entre las personas invitadas algunos 

miembros del Ejército de Colombia, así como también algunas personas públicas.   

En esa reunión se elabora un monigote de Santander y se recrea el acto de 

fusilamiento con mucha ceremonia con un letrero que dice “Francisco De Paula 

muere por traidor”. Incluso, durante el proceso del acto, se le da participación a un 

sacerdote y a oficiales del Ejército de Colombia. También participan soldados en el 

pelotón de fusilamiento. Entonces, Manuela orquesta y dirige todo este acto creado 

por ella en una representación también performativa. Ante esto, Bolívar la cuestiona 



 

  199  

e incluso le ordena que no tenga más apariciones públicas, pero ella continúa 

protegiendo al Libertador.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 



 

  200  

CONCLUSIONES. 

La revisión historiográfica que pudimos elaborar nos permitió constatar cómo 

las versiones que se han construido sobre Manuela Sáenz en general han sido en 

el marco de una tendencia dominante androcéntrica, rescatando su participación en 

los sucesos históricos, pero enmarcándola en un papel auxiliar o menor, donde 

obtenemos una versión de ella con énfasis en su relación con Bolívar. Por su parte, 

las versiones reproducidas por los trabajos literarios y artísticos son múltiples, en 

las revisiones sobre ellas notamos que en las ficciones narrativas sobre Sáenz se 

manifiestan las ideas de género prevalentes en la época en la que se produjeron. 

En este punto el trabajo de Judith Nieto López (2006) fue idóneo para comprender 

estas versiones como representaciones discursivas, y especialmente en su carácter 

de representación política; el cómo las mujeres tuvieron cierta notoriedad en las 

representaciones de las luchas de independencia, pero ésta después no se tradujo 

al acceso al poder en sus instituciones formales. 

Ante tal escenario, esta investigación propone una revisión alternativa del 

personaje histórico por medio de sus acciones, para lo cual retomamos como 

categoría de análisis los actos performativos. A este respecto, el trabajo de Butler 

(1990) ha sido fundamental, al tiempo que para reconceptualizar la noción de 

género. Además, resultó importante la revisión de las acciones performativas como 

herramienta analítica, usada en campos como la antropología o la lingüística; por 

ella pudimos comprender el alcance del concepto en su capacidad creativa, pero 

también subversiva. Al mismo tiempo tal revisión nos permitió incluir a la escritura 

de cartas y la vestimenta como acciones performativas, con impacto en la dimensión 



 

  201  

política. El trabajo de Butler sobre el travestismo como acto performativo también 

nos permitió leer la vestimenta militar de Sáenz como una acción política de desafío 

al orden establecido.  

Por su parte, el reconocer la escritura femenina como otra acción 

performativa, que ya de por sí históricamente tiene una carga de resistencia, nos 

sugirió la revisión y el análisis de las epístolas y diarios de Saenz, para así develar 

lo que en ellas se encuentra de emancipatorio. 

Dentro de un proceso de análisis y recepción personal de los escritos de 

Manuela Sáenz, la Teoría del punto de vista de Sandra Harding nos sirvió para 

reconocer la inevitable subjetividad en el estudio de este tipo de textos íntimos.  

Para hacer nuestro análisis de los escritos y vestidos como actos 

performativos nos apoyamos de trabajos teóricos que nos aportaron los elementos 

para comprender las acciones objetivas de Sáenz de travestirse y de escribir cartas 

contestatarias en un contexto performativo, en las que cuestiona y subvierte 

categorías de género. El trabajo de Austin (2018) y su teoría de los actos de habla, 

nos ayudó a entender el aspecto del lenguaje que crea realidades, al que Austin 

llama performativo.  

 En este punto la teoría de Michel Foucault que nos permite reconocer cómo 

los mecanismos de control están internalizados en las prácticas sociales, lo que a 

su vez nos ayudó a comprender el ejercicio de poder que ocurre en la sociedad en 

la asignación de género.  

Además, el trabajo de Butler nos permitió comprender la categoría de género, 

pues desarrolla que es la repetición de comportamientos y expresiones repetidas lo 

que crea la idea de género, y apoyándose en la Grammatologie de Derrida discurre 



 

  202  

sobre la adecuación de los rituales en el vestirse o en el actuar, por la que se 

reproduce el género, pero igualmente por la inadecuación de los rituales es posible 

romper la idea de género. También nos resultó útil para nuestro análisis el que Butler 

reconoce al género como una construcción social, y el que encuentra en la 

performatividad el espacio de disidencia. 

Por otra parte, para entender mejor el tema de la representación de nuestro 

sujeto histórico, seguimos a Althusser quien señala la capacidad de los textos 

artísticos para reproducir ideas o prejuicios atribuidos a las distintas clases sociales 

o a los géneros y cómo esto obedece a una ideología particular, en ese contexto es 

comprensible el sesgo histórico en la representación de las mujeres. De ahí la 

importancia de la existencia de los escritos de las mujeres, como una representación 

de sí mismas. Para el caso que nos ocupa, la lectura de las cartas y diarios de 

Manuela Saenz resultan una fuente principal para una representación nueva en la 

historiografía. 

Para nuestro análisis nos basamos en una epistemología  y una metodología 

feministas a través del análisis del discurso crítico o análisis de texto, a su vez desde 

un análisis semiótico del lenguaje, y cuando fue necesario, de la imagen. Sin dejar 

de lado el que dentro de la ética de una metodología feminista está el aceptar la 

responsabilidad de la investigación, incluyendo las elecciones sobre lo que 

escogemos investigar y las posturas que asumimos a partir de ello, por lo mismo es 

que aceptamos no delegar en otros la autorización moral de la propia investigación. 

La teoría de la subjetividad de Judith Butler, que elabora basándose en 

Derrida y Foucault, nos dio elementos para reconocer las relaciones de poder que, 



 

  203  

a pesar de las diferencias, mantenían a las mujeres sujetas al hombre, lo que en lo 

político se traducía en exclusión. 

También el acercamiento al trabajo de Michel de Certeau (2005) nos dio la 

pauta a reconocer el trabajo de investigación histórica como una práctica situada, 

en la que la relación con los documentos históricos que analizamos requiere a su 

vez una hermenéutica para su interpretación y para establecer un diálogo desde la 

actualidad con el testimonio que tales documentos representan, para así proponer 

nuevos sentidos desde el contexto particular del que analizamos.  

Teniendo en cuenta lo anteriormente expuesto, los datos y argumentos 

presentados me permiten responder a las maneras en que la figura de Manuela 

Sáenz puede ser comprendida como una agente activa en las luchas de 

independencia a partir de sus performances políticas, escriturales, afectivas, del 

vestir. 

En este trabajo damos cuenta de que la participación performativa agencial 

y encarnada de Manuela Sáenz en la lucha por la independencia durante el siglo 

XIX fue un proceso complejo y multifacético que desafió las normas y roles de 

género de su época. A través de sus actos performativos e irruptivos, como la 

escritura de cartas y el uso de la vestimenta militar, Sáenz se convirtió en una figura 

clave en la lucha por la independencia y en un símbolo de la resistencia femenina.  

Por otra parte, y siguiendo a Lamas, constatamos que las mujeres en el 

campo de batalla parecen obedecer a una lógica de instrumentación. Son 

instrumentos, no necesarios, pero sí importantes de la lucha, siempre y cuando 

mantengan su rol de amantes/esposas, sean anónimas y, una vez terminado el 



 

  204  

conflicto, regresen al trabajo doméstico y de cuidados no remunerado (Lamas, 

2018).   

Según nuestro análisis de la historiografía, reconocemos que los 

mecanismos e instituciones que las oprimían desde un principio cobran fuerza de 

nuevo (Montoya, 2015) para relocalizarlas y reescribirlas desde otra  

perspectiva:  

Apelativos como egoístas, autoritarias, ambiciosas y dominantes eran 

usados para desprestigiar sus anteriores contribuciones, negándoles el 

acceso a las herramientas para cumplir sus fines políticos, mientras que 

caudillos abusaban de su poder para obtener objetivos personalistas que 

culminaron con la fragmentación de América. (Echeverry, 2017: 129).  

Cuando llegó la hora de definir las cartas a analizar, me di cuenta de que 

Manuela escribía de una forma apasionada a Bolívar, una de las ideas con las que 

comenzó esta investigación fue la de que Manuela Saénz no estaba enamorada de 

Bolívar sino de lo que representaba: libertad, lucha, fuerza, patria, pero al ir viendo 

el intercambio de cartas que se pudieron rescatar, tuve que dejar o diría repensar 

esa idea. Pues el riesgo de pretender negar los afectos de Saenz, quizá 

paradójicamente abonara más a la ya abundante historiografía y narrativa que versa 

sobre sus afectos. Para este punto fue relevante la reflexión de la propia subjetividad 

en la investigación, y para escoger la dirección investigativa.  

En nuestro estudio de las cartas de Manuela Sáenz notamos que la práctica 

es un ejercicio de memoria que permite seguir las huellas de estas mujeres en el 

desarrollo de los conflictos de independencia, particularmente en nuestro análisis   



 

  205  

es relevante la contestación que éstas significaban a las instituciones de género 

imperantes.  

En la inestabilidad política y social abierta por los movimientos bélicos 

encontramos el escenario de la performance de Saénz, desde una mujer con roles 

tradicionales a una mujer independentista. Desde nuestro análisis decimos que esta 

transformación ejerció presión sobre las instituciones y el sesgo de género que 

reproducían. Específicamente, Manuela Sáenz, en su carta a James Thorne, 

cuestiona la institución familiar y sus cimientos patriarcales.  En ese mismo sentido, 

damos cuenta de que la participación performativa, agencial y encarnada de 

Manuela Sáenz en la lucha por la independencia de América Latina durante el siglo 

XIX puede ser vista como un papel de irrupción política del orden patriarcal de la 

época. 

Nuestro análisis sobre el caso de Manuela Sáenz nos muestra que desafió 

los roles de género tradicionales de su época al participar en la lucha por la 

independencia y al adoptar comportamientos y actitudes considerados masculinos, 

como el uso de la vestimenta militar y la escritura de cartas políticas. Es posible 

interpretar tales procederes como forma de irrupción política dentro del orden 

patriarcal establecido. 

En ese mismo sentido concluimos que la participación de Sáenz en la lucha 

por la independencia y su relación con figuras políticas importantes como Simón 

Bolívar le dieron visibilidad y agencia en un mundo dominado por hombres. Esto, 

partiendo de nuestro análisis hermenéutico, se traduce en una especial irrupción 

política que desafía la exclusión de las mujeres de la esfera pública y política. 



 

  206  

En específico, la performance y la performatividad de Sáenz resultan en una 

forma de subversión de la norma patriarcal. Al adoptar comportamientos y actitudes 

considerados masculinos, Sáenz desafía la idea de que las mujeres deben ser 

sumisas y domésticas. 

Como parte de nuestro análisis situado hacemos una lectura de que la 

participación de Sáenz en la lucha por la independencia y su agencia política 

pueden ser apreciadas como una forma de empoderamiento y autonomía para las 

mujeres. Pues el reconocer la irrupción política de Sáenz y su desafío al orden 

patriarcal establecido apunta a crear un nuevo orden más igualitario.  

Finalmente, confirmamos que la participación de Manuela Sáenz en las 

guerras de independencia de América Latina es un ejemplo paradigmático de cómo 

el performance puede articularse dentro del engranaje emancipador para desafiar 

la política patriarcal de la época. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

  207  

ANEXOS 

De los puntos claves de esta experiencia de punto de vista en fotografía o  

narrativas visuales en fotografía  

  

 

 

Figura 38. Diagrama de punto de vista en fotografía. 

Desde la experiencia situada en la toma de las imágenes no se consideraron 

conocimientos previos sobre técnicas para crear un punto de vista en fotografía, así 

que el ángulo de la cámara puede influir en la percepción del espectador.   

La distancia focal afecta la profundidad de campo y la atención del 

espectador, así como la iluminación, las sombras y otros elementos que no se 

hubieran considerado en la escena de la toma de la imagen y la creación de una 

narrativa visual.  



 

  208  

  

En un análisis de la narrativa visual en fotografía consideramos importante:  

 

 

Figura 39. Elementos para análisis de fotografía. 

 La teoría del punto de vista de Sandra Harding se enfoca en la epistemología 

feminista y la crítica a la objetividad en la investigación científica y la 

representación visual.  



 

  209  

 

Figura 40. Tabla del punto de vista de Harding en narrativas visuales en fotografía. 



 

  210  

 

Ejemplos de la aplicación de la teoría de Harding en fotografía:   

❖ La fotografía documental: la fotografía documental puede ser utilizada para  

desafiar las narrativas dominantes y promover la justicia social.   

❖ Fotografía de autorretrato: la fotografía de autorretrato puede ser utilizada  

para explorar la propia identidad y desafiar las narrativas 

dominantes.   

❖ Fotografía de comunidad: La fotografía de comunidad puede ser utilizada 

para representar a las comunidades marginadas y desafiar las narrativas 

dominantes. 

  

Aplicación de la teoría de Harding en la fotografía  

 

Figura 41. Diagrama de la teoría del punto de vista en el análisis de la fotografía. 

  

  



 

  211  

REFERENCIAS. 

Abad Jiménez, D. E. (2013). La (re) construcción de la figura de Manuela Sáenz en la 
novela de Luis Zúñiga, Manuela; y Denzil Romero, La esposa del doctor Thorne. 
[Tesis de Maestría en Estudios de la Cultura, Universidad Andina Simón Bolívar, 
Quito].  

Aguilar, H. (2004) La performatividad o la técnica de la construcción de la subjetividad. 
Presentado en Jornadas de Investigación de la Facultad de Ciencias Humanas, 
UNRC, Río Cuarto. 
https://www.unrc.edu.ar/publicar/borradores/Vol7/pdf/La%20performatividad 

%20o%20la%20tecnica%20de%20la%20construccion%20de%20la%20subj 
etividad.pdf   

Akçeşme, İ. B. (2010). Comparative discourse analyses of gender constructions in the 
novels of Robert Heinlein, Ursula Le Guin, Joanna Russ and Samuel Delany 
[Ph.D. - Doctoral Program. Middle East Technical University].  

Althusser, L. (1977). Posiciones. Anagrama.  
Anderson, B. (1993). Comunidades imaginadas. Reflexiones sobre el origen  

y difusión del nacionalismo. Fondo de Cultura Económica.  
Andrés-Gallego, J. (2006) Los tres conceptos de nación en el mundo hispano en 

Canterela, C. (ed.) Acción y constitución: De la Ilustración al Liberalismo, Junta de 
Andalucía, p. 123-146.  

Anzaldúa, G. (2020). Chicanas deslenguadas: vivir en la frontera. Palapa Editora el 
Rebozo.  

Arambel-Guiñazu, M. C.  y Martin C. E. (2001). Las mujeres toman la palabra.  
Escritura femenina del siglo XIX. Tomo I. Iberoamericana.  

Astudillo Figueroa, A. (2015). La emergencia del sujeto femenino en la escritura de 
cuatro ecuatorianas de los siglos XVIII y XIX. Corregidor.  

Austin, J. L. (2018). Cómo hacer las cosas con palabras. Paidós.  
Arias-Valencia, S., y Peñaranda, F. (2015). La investigación éticamente reflexionada. 

Rev. Fac. Nac. Salud Pública.   
Beauvoir, S. (2013). El segundo sexo. Penguin Random House.  
Benjamin, W. (2003). La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica. 

Ediciones Akal.   
Blasco, I. (2020). Historia y género: líneas de investigación y debates recientes en 

Europa y Norteamérica. Historia y MEMORIA, Esp., pp. 143-178, 2020. 
Bottici, Chiara. “PART TWO. The philosophy of transindividuality” y “From individuality to 

transindividuality”, en Anarchafeminism. Bloomsbury, 2021, pp. 103-131.  
Belting, Hans. (2011). An Anthropology of Images. Picture, Medium, Body. Traducción de 

Thomas Dunlap. Princeton University Press, pp. 9-36.  
Bourdieau, P. (2007). El sentido práctico. Siglo XXI editores. 
Buquet, A., Cooper, J., Mingo, A. & Moreno, H. (2013). Exclusiones, restricciones, 

rechazos y expulsiones: mujeres en las instituciones de educación superior, 
Intrusas en la universidad (Introducción & Capítulo, pp. 11-58) UNAM.  

Butler, J. (2001). El grito de Antígona, El Roure.  
Butler, J. (2005). Cuerpos que importan. Sobre los límites materiales y discursivos del 

“sexo”. Paidós.  

https://drive.google.com/open?id=1gOZYyRad2F_bqQnWDdxDN1yyVM9xq2Jb
https://drive.google.com/open?id=1gOZYyRad2F_bqQnWDdxDN1yyVM9xq2Jb
https://drive.google.com/open?id=1hfic0XGYuwoC6nk7MvvGVWelhXt433FA
https://drive.google.com/open?id=1hfic0XGYuwoC6nk7MvvGVWelhXt433FA


 

  212  

Butler, J. (2001). “¿Qué es la crítica? Un ensayo sobre la virtud de Foucault.” 
Transversal. 
https://transversal.at/pdf/journal-text/1352/  

Butler, J. (1990). Actos Performativos y constitución del género: un ensayo sobre 
fenomenología y teoría feminista. En S. Case (Ed.), Performing Feminisms: 
Feminist Critical Theory and Theatre (pp.70-282). Johns Hopkins University Press. 

http://capacitacioncontinua.sociales.uba.ar/wpcontent/uploads/sites/25/2016/09/BUTLER-
Actos-performativos-yconstituci%C3%B3n-del-g%C3%A9nero.pdf.  
Butler, J. (1994). Gender as Performance. Radical Philosophy 67 (Pp. 32 – 39).  
Butler, J., Osborne, P. & Segal, L. (1994). Gender as Performance an Interview with 

Judith Butler. Radical Philosophy, 67, pp. 32-39.  
Burke, P. (2005). Performing History: The Importance of Occasions, Rethinking 

History9:1, pp. 35-52. 
Calduch, R. (1991). El Estado, El Pueblo y La Nación. en Relaciones Internacionales (pp. 

1-30). Ediciones Ciencias Sociales.  
Cantillo Barrios, L. (2016) Mujer y participación Política en Colombia. En  

D. Fernández Matos (comp.) Liderazgo y Participación Política de las Mujeres en 
América Latina en el siglo XX (pp. 161-200). Universidad Simón Bolívar. 

Certeau de, M. (1996). La invención de lo cotidiano: Artes de hacer (Vol. 1). Universidad 
Iberoamericana.   

Cixous, H. (1995). La risa de la medusa. Ensayos sobre la escritura. Anthropos.  
Cook, R. J.  & Cusack S. (2010). Gender Stereotyping: Transnational Legal Perspective. 

University of Pennsylvania Press.  
Crouch, C. (Ed.). (2009). Subjectivity, creativity and the institution. BrownWalker Press.  
Costa Da. Toscano A. (2005) Una mujer con poder Doña Francisca Gamarra. En 

Guardia, S. (comp. y ed.) La Escritura de la Historia de las  
Mujeres en América Latina el Retorno de las Diosas (pp. 361-378)  
https://repositorio.unal.edu.co/bitstream/handle/unal/51242/9972926443.pdf 
?sequence=1&isAllowed=y.   

Davis, N. (2012). Subjected Subjects? On Judith Butler’s Paradox of Interpellation. 
Hypatia, 27(4), 881-897.   

Deleuze, G. (2013). “El círculo, la pista” y “Notas sobre las relaciones de la pintura 
antigua con la figuración”. En Francis Bacon: Lógica de la sensación. Arena 
Libros.  

Derrida, J. (1967). Of Gramatology. John Hopkins University Press.  
Duby, G. (2020). La antigüedad (historia de las mujeres 1). Taurus. 
Echeverry, J. (16-18 de agosto de 2017) Imaginarios de mujer, condición política y 

paradigmas historiográficos en la independencia latinoamericana. [Conferencia] 
Simposio internacional: Las mujeres en la formación de los estados nacionales en 
América Latina y el Caribe, Universidad de San Martín de Porres, Lima, Perú.  

Faccia, A. (2019). Discursos sobre el cuerpo, vestimenta y desigualdad de género. 
Cuadernos Del Centro de Estudios de Diseño y Comunicación, (76), 37-48.  
https://doi.org/10.18682/cdc.vi76.1054  

Federici, S. (2010). Calibán y la bruja. Mujeres, cuerpo y acumulación originaria. 
Traficantes de sueños.  

Ferguson, R. B. (2021). Masculinity and War. Current Anthropology, vol. 62, no. 23, [fecha 
de consulta 21 de marzo de 2022].  

https://drive.google.com/file/d/1lFE_DOQ2pU4mSmqc-3RN5sVEBtOa2mjR/view?usp=share_link
https://drive.google.com/file/d/1lFE_DOQ2pU4mSmqc-3RN5sVEBtOa2mjR/view?usp=share_link
https://drive.google.com/file/d/1lFE_DOQ2pU4mSmqc-3RN5sVEBtOa2mjR/view?usp=share_link
https://drive.google.com/file/d/1lFE_DOQ2pU4mSmqc-3RN5sVEBtOa2mjR/view?usp=share_link
https://transversal.at/pdf/journal
https://transversal.at/pdf/journal-text/1352/
https://transversal.at/pdf/journal-text/1352/
https://transversal.at/pdf/journal-text/1352/
https://monoskop.org/images/3/38/Deleuze_Gilles_Francis_Bacon_Logica_de_la_sensacion_2nd_ed.pdf
https://monoskop.org/images/3/38/Deleuze_Gilles_Francis_Bacon_Logica_de_la_sensacion_2nd_ed.pdf
https://monoskop.org/images/3/38/Deleuze_Gilles_Francis_Bacon_Logica_de_la_sensacion_2nd_ed.pdf
https://monoskop.org/images/3/38/Deleuze_Gilles_Francis_Bacon_Logica_de_la_sensacion_2nd_ed.pdf
https://doi.org/10.18682/cdc.vi76.1054
https://doi.org/10.18682/cdc.vi76.1054


 

  213  

  https://doi.org/10.1086/711622  
Fernández C., M. L. (2013). Cartas y epistolarios: Lecturas sobre la subjetividad.  
 Políticas de la Memoria, 14, 23-29.  

https://ri.conicet.gov.ar/handle/11336/28371  
Flores, A. (2010.) Leona Vicario: Mujer Fuerza y Compromiso en la Independencia de 

México. IIJ-UNAM. 
https://archivos.juridicas.unam.mx/www/bjv/libros/6/2918/10.pdf  

Foucault, M. (1985). Un diálogo sobre el poder y otras conversaciones.Alianza.  
Foucault, M. (1990). Tecnologías del yo. Paidós.  
Foucault, M. (1999). La escritura de í. Estética, ética y hermenéutica. Paidós. 
Galeana, P. comp (2015). Historia de las mujeres en México. Instituto Nacional de 

Estudios Históricos de las Revoluciones de México. 
García, G (1910). Leona Vicario, heroína insurgente. Museo Nacional de Arqueología, 

Historia y Etnología. 
Garrido, H. (2005) Identidades de Género, prácticas y significaciones. En Guardia, S. 

(comp. y ed.) La Escritura de la Historia de las Mujeres en América Latina el 
Retorno de las Diosas (pp. 45 – 76) 
https://repositorio.unal.edu.co/bitstream/handle/unal/51242/9972926443.pdf?sequ
ence=1&isAllowed=y 

Gerber Bicecci, V. (2016). Conjunto vacío. Almadía.  
Gerber Bicecci, V. (2021). Mudanza. Consonni.  
Gorbach, F. y Rufer M. (2016) (In)disciplinar la investigación: archivo, trabajo de campo y 

escritura (pp. 169-186). Siglo XXI Editores, Universidad Autónoma Metropolitana-
Xochimilco.  

Grillo, R. (2015) Manuela Sáenz antes y después de Bolívar. Cultura Latinoamericana. 
Volumen 21, número 1, enero-junio.  

Hall, S. (1984). Notas sobre la desconstrucción de “lo popular”. En S. Ralph (ed.). 
Historia popular y teoría socialista. Crítica.  

Haraway, D. (1988). Situated Knowledges: The Science Question in Feminism and the 
Privilege of Partial Perspective. Feminist Studies, 14(3), 575-599. 
 https://doi.org/10.2307/3178066  

Harding, S. (1986). La ciencia y la feminidad. Debate.  
Harding, S. (1991). Ciencia y feminismo. Gedisa.  
Hennes, H. (2009), Los ‘diarios perdidos ’de Manuela Sáenz y la formación de un ícono 

cultural. Kipus, n. 26, II semestre.  
Hernández, E. (2019). Mujeres y Política en la Historia de México: entre la injuria y la 

dignidad en dos momentos 1810 y 1910. X Congreso Latinoamericano de Ciencia 
Política (ALACIP), Asociación Latinoamericana de Ciencia Política, Asociación 
Mexicana de Ciencia Política y el Tecnológico de Monterrey 
https://alacip.org/cong19/208-hernandez-19.pdf  

Hesse-Biber, S. N. (2011). Feminist Research: Exploring, Interrogating, and Transforming 
the Interconnections of Epistemology, Methodology, and Method. En S. N. Hesse-
Biber (Ed.). Handbook of Feminist Research. Theory and Praxis (pp. 1-26). SAGE 
Publications.  

Hierro, G. (1990). Ética Feminista. UNAM.  

https://ri.conicet.gov.ar/handle/11336/28371
https://ri.conicet.gov.ar/handle/11336/28371
https://repositorio.unal.edu.co/bitstream/handle/unal/51242/9972926443.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://repositorio.unal.edu.co/bitstream/handle/unal/51242/9972926443.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://repositorio.unal.edu.co/bitstream/handle/unal/51242/9972926443.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://doi.org/10.2307/3178066
https://doi.org/10.2307/3178066


 

  214  

Iglesias, L. A. (2016). Poder y subjetividad en Michel Foucault: traslaciones, 
modificaciones, ambivalencias. Oxímora Revista Internacional de Ética y Política, 
8, pp. 20-35.  

Infante Vargas, L. (2005). Del “diario” personal al Diario de México. Escritura femenina y 
medios impresos durante la primera mitad del siglo XIX en México. En Guardia S. 
B. (comp.). Escritura de la Historia de las Mujeres en América Latina. El retorno de 
las Diosas. CEMHAL.  

Jaggar, A. M. (2014). Ética Feminista. Debate Feminista, 49, 8-45.  
Kelly-Gadol, J. (1988). The Social Relation of the sexes: Methodological  

Implications of women’s history. En S. Harding (Ed.). Feminism and  
Methodology (15-28). Indiana University Press.  

Krasniqi, F. (2014). El texto epistolar: un punto de intersección en los géneros discursivos 
y los géneros literarios. Tonos digital: Revista de estudios filológicos, 26, [Fecha de 
consulta 13 de enero de 2022]  
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4707825.  

Lamas, M. (2014). Intrusas en la Universidad. Revista Perfiles Educativos, vol. XXXV, 
no.141,pp. 196-199, Ed. Instituto de Investigaciones sobre la Universidad y la 
Educación. [fecha de consulta 22 de marzo de  2022].  
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=13228259013  

Lamas, M. (2018). División del trabajo, igualdad de género y calidad de vida. 
En Marta Ferreyra (coord.). El trabajo de cuidados: una cuestión de 
derechos humanos y políticas públicas (pp. 12-23), ONU Mujeres. 

Lamas, M. (2021). Dolor y Política. Sentir, pensar y hablar desde el feminismo. Editorial 
Océano de México.  

Lamas, M. & Saal. F. (1991). La bella (in) diferencia. Siglo XXI.  
Lander, M. F. (2011). La encrucijada de Manuela Sáenz en el imaginario cultural 

latinoamericano del siglo XXI, Araucaria. Revista Iberoamericana de Filosofía, 
Política y Humanidades, año 13, nº 25, primer semestre, pp. 165–181. 

Lauretis de, T. (1996). La tecnología del género. Mora, (2), 6-34. 
Lavrin, A. (1999). Mujeres, feminismo y sociedad en América Latina. Fondo de Cultura 

Económica.     
López, S. L. (2018). Del discurso amoroso: la correspondencia de Simón Bolívar y 

Manuela Sáenz. Revista Landa, 6(2) (240-251).  
Lyotard, Jean-Francois (1979). Tomar partido por lo figural, En G. Gili (pp. 29-42) 

Discurso, figura.   
McNay, L. (1992) Foucault and Feminism. Power, Gender and The Self. Polity Press.   
Melera, G. (2013). Instituciones y subjetividades. Una mirada desde la Psicología 

Institucional Psicoanalítica. [Fecha de consulta 1 de marzo de 2022] 
www.psi.uba.ar  

Membrila. J. (2019). Cuando ellas empezaron a llevar los pantalones. Mochilazo en el 
tiempo. El Universal.   https://www.eluniversal.com.mx/opinion/mochilazo-en-
el- tiempo/cuando-ellas-empezaron-llevar-los pantalones   

Miguens, S. (2005). Manuela Sáenz y las furias negras. En S. B. Guardia (comp.). 
Escritura de la Historia de las Mujeres en América Latina. El retorno de las Diosas.  
CEMHAL.  

Millán, M. (2006). La historia encarnada: Cuerpo, emoción y conocimiento histórico. 
Universidad Autónoma Metropolitana.   

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4707825
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4707825
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=13228259013
https://drive.google.com/open?id=11eZBjLTK-kHOipxRIFM8jTCapWjHbaD_
https://drive.google.com/open?id=11eZBjLTK-kHOipxRIFM8jTCapWjHbaD_
http://www.psi.uba.ar/
http://www.psi.uba.ar/
https://www.eluniversal.com.mx/opinion/mochilazo-en-el-tiempo/cuando-ellas-empezaron-llevar-los%2520%2520%2520%2520pantalones#%253A~%253Atext%253DEn%25201850%2520la%2520feminista%2520estadounidense%252Cse%2520les%2520llam%25C3%25B3%2520%25E2%2580%259Cbloomers%25E2%2580%259D
https://www.eluniversal.com.mx/opinion/mochilazo-en-el-tiempo/cuando-ellas-empezaron-llevar-los%2520%2520%2520%2520pantalones#%253A~%253Atext%253DEn%25201850%2520la%2520feminista%2520estadounidense%252Cse%2520les%2520llam%25C3%25B3%2520%25E2%2580%259Cbloomers%25E2%2580%259D
https://www.eluniversal.com.mx/opinion/mochilazo-en-el-tiempo/cuando-ellas-empezaron-llevar-los%2520%2520%2520%2520pantalones#%253A~%253Atext%253DEn%25201850%2520la%2520feminista%2520estadounidense%252Cse%2520les%2520llam%25C3%25B3%2520%25E2%2580%259Cbloomers%25E2%2580%259D
https://www.eluniversal.com.mx/opinion/mochilazo-en-el-tiempo/cuando-ellas-empezaron-llevar-los%2520%2520%2520%2520pantalones#%253A~%253Atext%253DEn%25201850%2520la%2520feminista%2520estadounidense%252Cse%2520les%2520llam%25C3%25B3%2520%25E2%2580%259Cbloomers%25E2%2580%259D
https://www.eluniversal.com.mx/opinion/mochilazo-en-el-tiempo/cuando-ellas-empezaron-llevar-los%2520%2520%2520%2520pantalones#%253A~%253Atext%253DEn%25201850%2520la%2520feminista%2520estadounidense%252Cse%2520les%2520llam%25C3%25B3%2520%25E2%2580%259Cbloomers%25E2%2580%259D
https://www.eluniversal.com.mx/opinion/mochilazo-en-el-tiempo/cuando-ellas-empezaron-llevar-los%2520%2520%2520%2520pantalones#%253A~%253Atext%253DEn%25201850%2520la%2520feminista%2520estadounidense%252Cse%2520les%2520llam%25C3%25B3%2520%25E2%2580%259Cbloomers%25E2%2580%259D
https://www.eluniversal.com.mx/opinion/mochilazo-en-el-tiempo/cuando-ellas-empezaron-llevar-los%2520%2520%2520%2520pantalones#%253A~%253Atext%253DEn%25201850%2520la%2520feminista%2520estadounidense%252Cse%2520les%2520llam%25C3%25B3%2520%25E2%2580%259Cbloomers%25E2%2580%259D
https://www.eluniversal.com.mx/opinion/mochilazo-en-el-tiempo/cuando-ellas-empezaron-llevar-los%2520%2520%2520%2520pantalones#%253A~%253Atext%253DEn%25201850%2520la%2520feminista%2520estadounidense%252Cse%2520les%2520llam%25C3%25B3%2520%25E2%2580%259Cbloomers%25E2%2580%259D
https://www.eluniversal.com.mx/opinion/mochilazo-en-el-tiempo/cuando-ellas-empezaron-llevar-los%2520%2520%2520%2520pantalones#%253A~%253Atext%253DEn%25201850%2520la%2520feminista%2520estadounidense%252Cse%2520les%2520llam%25C3%25B3%2520%25E2%2580%259Cbloomers%25E2%2580%259D
https://www.eluniversal.com.mx/opinion/mochilazo-en-el-tiempo/cuando-ellas-empezaron-llevar-los%2520%2520%2520%2520pantalones#%253A~%253Atext%253DEn%25201850%2520la%2520feminista%2520estadounidense%252Cse%2520les%2520llam%25C3%25B3%2520%25E2%2580%259Cbloomers%25E2%2580%259D
https://www.eluniversal.com.mx/opinion/mochilazo-en-el-tiempo/cuando-ellas-empezaron-llevar-los%2520%2520%2520%2520pantalones#%253A~%253Atext%253DEn%25201850%2520la%2520feminista%2520estadounidense%252Cse%2520les%2520llam%25C3%25B3%2520%25E2%2580%259Cbloomers%25E2%2580%259D
https://www.eluniversal.com.mx/opinion/mochilazo-en-el-tiempo/cuando-ellas-empezaron-llevar-los%2520%2520%2520%2520pantalones#%253A~%253Atext%253DEn%25201850%2520la%2520feminista%2520estadounidense%252Cse%2520les%2520llam%25C3%25B3%2520%25E2%2580%259Cbloomers%25E2%2580%259D
https://www.eluniversal.com.mx/opinion/mochilazo-en-el-tiempo/cuando-ellas-empezaron-llevar-los%2520%2520%2520%2520pantalones#%253A~%253Atext%253DEn%25201850%2520la%2520feminista%2520estadounidense%252Cse%2520les%2520llam%25C3%25B3%2520%25E2%2580%259Cbloomers%25E2%2580%259D
https://www.eluniversal.com.mx/opinion/mochilazo-en-el-tiempo/cuando-ellas-empezaron-llevar-los%2520%2520%2520%2520pantalones#%253A~%253Atext%253DEn%25201850%2520la%2520feminista%2520estadounidense%252Cse%2520les%2520llam%25C3%25B3%2520%25E2%2580%259Cbloomers%25E2%2580%259D
https://www.eluniversal.com.mx/opinion/mochilazo-en-el-tiempo/cuando-ellas-empezaron-llevar-los%2520%2520%2520%2520pantalones#%253A~%253Atext%253DEn%25201850%2520la%2520feminista%2520estadounidense%252Cse%2520les%2520llam%25C3%25B3%2520%25E2%2580%259Cbloomers%25E2%2580%259D
https://www.eluniversal.com.mx/opinion/mochilazo-en-el-tiempo/cuando-ellas-empezaron-llevar-los%2520%2520%2520%2520pantalones#%253A~%253Atext%253DEn%25201850%2520la%2520feminista%2520estadounidense%252Cse%2520les%2520llam%25C3%25B3%2520%25E2%2580%259Cbloomers%25E2%2580%259D
https://www.eluniversal.com.mx/opinion/mochilazo-en-el-tiempo/cuando-ellas-empezaron-llevar-los%2520%2520%2520%2520pantalones#%253A~%253Atext%253DEn%25201850%2520la%2520feminista%2520estadounidense%252Cse%2520les%2520llam%25C3%25B3%2520%25E2%2580%259Cbloomers%25E2%2580%259D
https://www.eluniversal.com.mx/opinion/mochilazo-en-el-tiempo/cuando-ellas-empezaron-llevar-los%2520%2520%2520%2520pantalones#%253A~%253Atext%253DEn%25201850%2520la%2520feminista%2520estadounidense%252Cse%2520les%2520llam%25C3%25B3%2520%25E2%2580%259Cbloomers%25E2%2580%259D
https://www.eluniversal.com.mx/opinion/mochilazo-en-el-tiempo/cuando-ellas-empezaron-llevar-los%2520%2520%2520%2520pantalones#%253A~%253Atext%253DEn%25201850%2520la%2520feminista%2520estadounidense%252Cse%2520les%2520llam%25C3%25B3%2520%25E2%2580%259Cbloomers%25E2%2580%259D


 

  215  

Mills, M. (2016) Gendered Divisions of Labor. En L. Disch, y M. Hawkesworth (eds.) The 
Oxford Handbook of Feminist Theory.Oxford University Press.  

Mitchell, W. J. T.(2017). ¿Qué quieren las imágenes?. Sans Soleil Ediciones.  
Monasterios Macías, F. (2012) Manuela Sáenz en varios textos, Letras,  

Vol. 54, (87), pp. 141-163.  
Monsiváis, C. (1981) Notas sobre el Estado, la cultura popular y las culturas populares en 

México. Cuadernos Políticas no. 30 octubre - diciembre. Era, p.38. 
Montiel, E. (16-18 de agosto de 2017) La mujer, relegada de la memoria nacional. 

Micaela Bastidas y su hijo Fernandito. [Conferencia] Simposio internacional: Las 
mujeres en la formación de los estados nacionales en América Latina y el Caribe, 
Universidad de San Martín de Porres, Lima, Perú. 
http://www.cemhal.org/Formacion%20Estados.pdf  

Montoya, C. (2015). Institutions. L. Disch & M. Hawkesworth, (Eds).; Vol. 1. Oxford 
University Press. [Fecha de consulta 21 de marzo de 2022] 
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199328581.013.19  

Moreno, H. (2018). El cuerpo del/la boxeador/a: danza y representación. Investigación 
Teatral Revista de artes escénicas y performatividad n. 13, vol. 9.  

Moreno Esparza, H. y Torres Cruz, C. (2019) La noción de performatividad de género 
para el análisis del discurso fílmico. Cadernos Pagu 56. 
http://dx.doi.org/10.1590/18094449201900560010. 

Moreno Juárez, S. (2017) La Configuración del Heroísmo Femenino en la Historiografía 
Nacionalista de los siglos XIX y XX. El Caso de Josefa Ortiz de Domínguez y 
Leona Vicario Madres de la Patria. [Tesis de Doctorado, Universidad Nacional 
Autónoma de México].  

Nahir Solana, M. (2014) El papel del travestismo en el pensamiento político de Judith 
Butler. Revista de Filosofía y Teoría Política.  
http://www.rfytp.fahce.unlp.edu.ar/article/view/RFyTPn45a03.  

Nieto López, J. (2006), Algunos alcances del concepto de representación. Manuela 
Sáenz: el caso de una exclusión, Reflexión Política, año 8, nº 16, diciembre.  

Oksala, J. (2016). Microphysics of Power. En L. Disch y M. Hawkesworth  
(Eds.), Handbook of Feminist Theory (472-489). Oxford University Press. 

Oviedo, M. Y. (2013a). Manuela Sáenz: entre el género y la ficcionalización de la historia, 
[Tesis de maestría en Artes (Estudios hispánicos), Concordia University, Quebec].  

Oviedo, M. Y. (2013b), Manuela Sáenz en las memorias de Jean Baptiste Boussingault: 
¿la mujer emancipadora o emancipada? En I. Bajini, L. Campuzano y E. Perassi 
(eds.), Mujeres y emancipación de la América Latina y el Caribe en los siglos XIX y 
XX, Università degli Studi di Milano. 

Oywùmí, O. (2017). La invención de las mujeres. Una perspectiva africana sobre los 
discursos occidentales del género. En la Frontera.  

Palacio del, C. (2015). Participación femenina en la Independencia de México. En 
Historia de las Mujeres en México ( pp. 69-87). Instituto Nacional de Estudios 
Históricos de las Revoluciones de México.  
https://www.inehrm.gob.mx/work/models/inehrm/Resource/1484/1/images/H 
istMujeresMexico.pdf  

Palacio del, Montiel, C. (Coord.) (2010). Adictas a la insurgencia. Las  
mujeres de la guerra de independencia. Punto de Lectura, Santillana.  

Perrot, M. (2008). Mi historia de las mujeres. Fondo de Cultura Económica. 

https://drive.google.com/open?id=1hRV2Ef8qSvq_NZv3aXR12ccph9UonnMl
https://drive.google.com/open?id=1hRV2Ef8qSvq_NZv3aXR12ccph9UonnMl
https://drive.google.com/open?id=1hRV2Ef8qSvq_NZv3aXR12ccph9UonnMl
https://www.inehrm.gob.mx/work/models/inehrm/Resource/1484/1/images/H
https://www.inehrm.gob.mx/work/models/inehrm/Resource/1484/1/images/H
https://www.inehrm.gob.mx/work/models/inehrm/Resource/1484/1/images/HistMujeresMexico.pdf
https://www.inehrm.gob.mx/work/models/inehrm/Resource/1484/1/images/HistMujeresMexico.pdf


 

  216  

Pizarro Cortés, C. (2014), Dos aplicaciones del modelo melodramático: Manuela Sáenz y 
Leona Vicario en el imaginario contemporáneo sobre las independencias, Letras 
de Hoje, v. 49, n. 4, p. 414-423, oct-dic. 

Polar, A. C. (1982). Sobre literatura y crítica latinoamericanas. Universidad Nacional de 
Venezuela.  

Pons Rabasa, A. (2019) Desafíos epistemológicos en la investigación feminista: hacia 
una teoría encarnada del afecto. Debate Feminista 57. pp. 134 – 155. 

Ramos Escandón, C. (1999,). Historiografía, apuntes para una definición en femenino. 
Debate Feminista, 20.   

Ravetti, G. (2002). Narrativas performáticas. Performance, exílio, fronteiras: errâncias 
territoriais e textuais.  Departamento de Letras Românicas, Poslit/FALE/UFMG, 
45-68.  

Ravetti, G. (2005) Estrategias performativas en la construcción del género, mujeres 
escritoras contemporáneas en el Cono Sur de América. En S. Guardia. (comp. y 
ed.), La Escritura de la Historia de las Mujeres en América Latina el Retorno de las 
Diosas (pp. 317 – 346). 
https://repositorio.unal.edu.co/bitstream/handle/unal/51242/9972926443.pdf 

?sequence=1&isAllowed=y   
Richmond, S. (2017). The Beholder’s I: The Perception of Beauty and the Development of 

the Self. En (Ed.), Perception of Beauty. IntechOpen.  [Fecha de consulta 12 de 
febrero de 2022]  
https://doi.org/10.5772/intechopen.69531  

Risman, B. (2004). Gender as a Social Structure. Gender and Society, Vol. 18, No. 4, pp. 
429-450.   

Romero, E.  (2017). Salir del silencio: lecturas y escritos femeninos en la prensa 
mexicana de principios del XIX. En A. Baena Zapatero y E. Roselló Soberón 
(coords), Mujeres en la Nueva España (. pp. 251-276). UNAM-IIH.  

Rosa di, A. (2019) Performative Hate Speech Acts. The Age of Human Rights Journal, 
n.12., Pp. 105 – 132.  

Rosales Cervantes, G. (2013). La función social del testimonio. Espacios Públicos. 
16(36), 163-174, enero-abril. [Fecha de consulta 21 de abril de 2022]  

Rufer, Mario (2016). El archivo: de la metáfora extractiva a la ruptura poscolonial. 
Rawicz, D. (2005). Ensayo e identidad cultural en el siglo XIX latinoamericano. Fondo de 

Cultura Económica    
Saal, F. (1991). Algunas consecuencias políticas de la diferencia psíquica de los sexos. 

En M. Lamas y F. Saal, (a encargo de) La Bella (In)diferencia. Siglo XXI. 
Sáenz, M. (octubre de 1823) [Carta a James Thorne]. En M . Sáenz & S. Bolívar, (1998). 

Las más hermosas cartas de amor entre Manuela y Simón, acompañadas de los 
diarios de Quito y Paita, así como de otros documentos (p. 122). Ediciones Piedra, 
Papel y Tijera.  

Sáenz, M. (16 de Junio de 1924) [Carta a Simón Bolívar]. En M. Sáenz & S. Bolívar. 
(1998). Las más hermosas cartas de amor entre Manuela y Simón, acompañadas 
de los diarios de Quito y Paita, así como de otros documentos (p. 147). Ediciones 
Piedra, Papel y Tijera.  

Sáenz, M., & S. Bolívar. (1998). Las más hermosas cartas de amor entre Manuela y 
Simón, acompañadas de los diarios de Quito y Paita, así como de otros 
documentos. Ediciones Piedra, Papel y Tijera.   

https://doi.org/10.5772/intechopen.69531
https://doi.org/10.5772/intechopen.69531


 

  217  

Sartre, J.P. (2011). La naúsea. Alianza Editorial. 
Schnaith, N. (1991) Condición cultural de la diferencia psíquica entre los sexos. En M. 

Lamas y F. Saal,  (a encargo de) La Bella (In)diferencia. Siglo XXI.  
Scott, J. (2013) El género: una categoría útil para el análisis histórico. En M. Lamas 

(comp.), El Género. La Construcción Cultural de La Diferencia Sexual. Universidad 
Nacional Autónoma de México. 
Scott, J. (2011). Género: ¿Todavía una categoría útil para el análisis? La manzana 

de la discordia, 6(1), 95-101.  
https://doi.org/10.25100/lamanzanadeladiscordia.v6i1.1514  

Santos E. & V. Nicolás. (2021) ¿De qué se viste el cuerpo en el arte de acción? 
Performance y memoria a través de la indumentaria, Arte y Políticas de identidad. 
Vol. 23, 91-113.  

Segarra, M. (2000). Crítica feminista y escritura femenina en Francia. En B. Acinas 
(coord.), Teoría y crítica en la literatura francesa del siglo XX (79-108). Universidad 
de Burgos.  
http://www.ub.es/cdona/Articles_hemeroteca/segarra.pdf  

Silva, Y. (2011). Practicas Escriturales Femeninas: Espacialidad e Identidad en Epístolas 
en la Colonia (Rio de la Plata, Siglos XVI-XVII). Open Access Dissertations 414. 
https://scholarworks.umass.edu/open_access_dissertations/414 

Silva, Y. (2014). “Si escucha los acentos de una mujer”: Estrategias de justificación en la 
carta de Ana Manuela Mozo de la Torre (1812). Cuadernos de Literatura, (17). 
http://investigaciones.uniatlantico.edu.co/revistas/index.php/cuadernos_liter 
atura/articl e/view/1098   

Silva, Y. (2016). Súplicas y peticiones desde el margen: Revisión de tres testimonios 
coloniales. La Manzana de la Discordia, 7(2), 83–91. 
https://doi.org/10.25100/lamanzanadeladiscordia.v7i2.1564  

Smith, A. M. (2015). Subjectivity and Subjectivation. En Disch & M. Hawkesworth (Eds), 
Handbook of Feminist Theory. L..; Vol. 1. Oxford University Press. 

Solana, M. N. (2014). El papel del travestismo en el pensamiento político de  
Judith Butler. Revista de Filosofía y Teoría Política, (45), 1-26.  
https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.6471/pr.6471.pdf  

Soto, A. (2022) Imaginar. Un verbo de acción”, “La fuerza de lo imaginal” e “Imaginación 
material”, en Imaginación material. Metales pesados.  

Suárez, M. L. (2012), Manuela, la impensable: un diálogo entre Amor y gloria: el romance 
de Manuela Sáenz y el Libertador Simón Bolívar (1952), de María Jesús Alvarado, 
y Manuela Sáenz, la divina loca (1959), de Olga Briceño”, Kipus, n. 32, II 
semestre.  

Suárez, A. F. R. (2021). Os atos performativos e a construção dos acontecimentos na 
performance. ARS, 19(42), 1087-1119. 
 https://doi.org/10.11606/issn.2178- 0447.ars.2021.184660  

Tanzi, L. M., Rodríguez, L., & Alor, L. (2020). Manuela Sáenz, la insepulta de Paita. 
Trópico de Escorpio. [Fecha de consulta 2 de febrero de 2022]. 
https://books.google.com.mx/books?id=5UUEEAAAQBAJ  

Tuñon, J. (11 de mayo de 2005) Cuerpos femeninos, cuerpos de patria. Los iconos de 
nación en México: apuntes para un debate. en La Jornada. 

Villoro, L. (1994). El proceso ideológico de la revolución de la Independencia. SEP.  

https://doi.org/10.25100/lamanzanadeladiscordia.v6i1.1514
https://doi.org/10.25100/lamanzanadeladiscordia.v6i1.1514
http://www.ub.es/cdona/Articles_hemeroteca/segarra.pdf
http://www.ub.es/cdona/Articles_hemeroteca/segarra.pdf
https://scholarworks.umass.edu/open_access_dissertations/414
https://doi.org/10.25100/lamanzanadeladiscordia.v7i2.1564
https://doi.org/10.25100/lamanzanadeladiscordia.v7i2.1564
https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.6471/pr.6471.pdf
https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.6471/pr.6471.pdf
https://drive.google.com/open?id=1lxdsN3vu1DtZQhBfuBp9amuuVEUkpIIh
https://drive.google.com/open?id=1lxdsN3vu1DtZQhBfuBp9amuuVEUkpIIh
https://doi.org/10.11606/issn.2178-0447.ars.2021.184660
https://doi.org/10.11606/issn.2178-0447.ars.2021.184660
https://doi.org/10.11606/issn.2178-0447.ars.2021.184660
https://doi.org/10.11606/issn.2178-0447.ars.2021.184660
https://doi.org/10.11606/issn.2178-0447.ars.2021.184660


 

  218  

Wright de Kleinshans, L. (1910). Mujeres Notables Mexicanas, Secretaría de Instrucción 
Pública y Bellas Artes.  

Yébenes Escardó, Z. (2015). Performatividad, prácticas corporales y procesos de 
subjetivación. Diario de campo, (6-7), 70-74.  
https://revistas.inah.gob.mx/index.php/diariodecampo/issue/view/466  

Youdell, D. (2006). Subjectivation and performative politics—Butler thinking Althusser and 
Foucault: Intelligibility, agency and the raced–nationed– religioned subjects of 
education. British Journal of Sociology of Education, 27(4), 511-528. [Fecha de 
consulta 13 de enero de 2022]. 
https://doi.org/10.1080/01425690600803160.  

Zambrini, L. (2009). Modos de vestir e identidades de género. Reflexiones sobre las 
marcas culturales en el cuerpo. XXVII Congreso de la Asociación Latinoamericana 
de Sociología. VIII Jornadas de Sociología de la Universidad de Buenos Aires. 
Asociación Latinoamericana de Sociología, p.p. 130-149.  

Zambrini, L. (2013). De metonimias y metáforas sobre géneros y corporalidades travestis 
en la prensa digital local, AVATARES de la comunicación y la cultura, Nº 5. I. 

White, H. (1973) Metahistory: The Historical Imagination in Nineteenth Century Europe. 
Johns Hopkins University Press, 1973.  

 

 
  
  
  

 

 

https://revistas.inah.gob.mx/index.php/diariodecampo/issue/view/466
https://revistas.inah.gob.mx/index.php/diariodecampo/issue/view/466
https://doi.org/10.1080/01425690600803160
https://doi.org/10.1080/01425690600803160

