
UNIVERSIDAD IBEROAMERICANA 
Estudios con Reconocimiento de Validez Oficial por Decreto Presidencial 

del 3 de abril de 1981 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

CRÍTICA FILOSÓFICA AL CONCEPTO DE EMANCIPACIÓN DE LA 

PEDAGOGÍA MODERNA DESDE EL BINOMIO SCHÉRER-FOURIER 

 

TESIS 

 
Que para obtener el grado de 

 

 

 
MAESTRÍA EN FILOSOFÍA 

 

Presenta 

 

Emmanuel José Ávila Estrada 

 
 Directora: Dra. Gabriela Méndez Cota 

 

 Lectores:  Dra. Hilda Patiño Domínguez 

 

Dr. Stefano Claudio Sartorello 

 

 

 

 

Ciudad de México, 2024 



2 

 

TABLA DE CONTENIDO 

INTRODUCCIÓN ................................................................................................................................ 3 

CAPÍTULO PRIMERO 

Emancipación y pedagogía moderna. Una aproximación histórico-teórica .................................. 11 

1.1. El plano de inmanencia de la emancipación .................................................................................. 13 

1.1.1.Colonización de América y el Caribe ..................................................................................... 14 

1.1.2. Aufklärung/Lumières/Ilustración en Europa ......................................................................... 21 

1.1.3. Revolución (es) ...................................................................................................................... 26 

1.2. El plano de inmanencia de pedagogía moderna ............................................................................. 29 

1.2.1. Razón científico-pedagógica .................................................................................................. 32 

1.2.2. Razón política-pedagógica .................................................................................................... 37 

1.2.3. De Locke a Rousseau: gentleman y Emilio ............................................................................ 39 

CAPÍTULO SEGUNDO 

Infancia y adolescencia en la pedagogía moderna ........................................................................... 45 

2.1. Del estado de naturaleza a la sociedad civil ................................................................................... 47 

2.2. ¿Descubrimiento o colonialidad de la infancia? ............................................................................ 57 

CAPÍTULO TERCERO 

Crítica filosófica al concepto de emancipación de la pedagogía moderna ..................................... 66 

3.1. Infancia y adolescencia a dis-posición ........................................................................................... 68 

3.1.1. La pedagogía moderna, el dispositivo y la colonialidad ....................................................... 70 

3.1.2. Inocencia e infantilización, la naturaleza de Emilio ............................................................. 75 

3.2. Pedagogía moderna: ¿emancipación o represión pasional? ........................................................... 81 

3.2.1. Pedagogo-adulto: suplemento y subordinación .................................................................... 82 

3.2.2. Desexualización pedagógica: el tratamiento biopolítico del cuerpo infantil ........................ 89 

3.2.3. Vigilancia y Estado de excepción .......................................................................................... 98 

3.2.4. Escolarización, libertad retardataria ..................................................................................... 102 

CAPÍTULO CUARTO 

Hacia una infancia mayor, repensar la emancipación. .................................................................. 108 

Una educación estético-pasional desde el binomio Schérer-Fourier .................................................. 108 

4.1. Estética pasional, repensando el fundamento de la emancipación ............................................... 109 

4.2. Repensar el niño y la niña: hacia una infancia como Constelación ............................................. 115 

4.2.1. Atracción apasionada .......................................................................................................... 117 

4.2.2. Opacidad (es) ....................................................................................................................... 122 

4.2.3. Sexo neutro o tercer sexo ..................................................................................................... 126 

4.2.4. Una infancia mayor ............................................................................................................. 130 

4.3. Repensar la educación: el trabajo atractivo y la emancipación .................................................... 133 

4.3.1. El trabajo atractivo, el fin de lo pedagógico ....................................................................... 134 

4.3.2. Las pequeñas hordas, un despliegue pasional de la infancia .............................................. 138 

4.3.3. Emancipación estético-pasional: las pasiones distributivas y la infancia .......................... 141 

CONCLUSIONES............................................................................................................................. 145 



3 

 

INTRODUCCIÓN 

 

El tema del que se ocupa la presente investigación es aquel que corresponde al problema de la 

emancipación en la educación, nuestra motivación está en no hallar en el mundo un lugar en 

que se sea pleno; muy al contrario, nos encontramos con una reducción sistemática a 

etiquetas y categorías predeterminadas desde la infancia, que coaccionan de antemano los 

procesos de producción de las subjetividades, nuestros modos de ser y estar en el mundo. No 

existen espacios para la libre exploración que no estén prejuiciados y predeterminados de 

antemano. Habitamos en un orden social extremadamente programado y automatizado, 

existimos en un mundo en el cual es complicado crear otras posibilidades, y más bien se 

deben escoger las ya-dadas, de lo contrario, te será difícil la vida, y, de hecho, así lo es. 

La emancipación ha atravesado estas reflexiones que, aunque personales, se hacen 

extensivas a todos aquellos que pertenecen a este orden social llamado civilización. Por tanto, 

este problema insta a seguir pensando hasta agotar todas las alternativas, asimismo seguir 

ensayando otros modos de existir que nos abran a otras sensibilidades, a otros modos de estar 

en el mundo, de relacionarnos con lo humano y lo no humano, que nos provean de eso que 

hasta el día de hoy se nos ha prometido y que aún no vemos llegar: la deseada felicidad.  

En el trasegar de la filosofía hemos sido testigos de que la emancipación ha sido 

pensada en torno a lo social, lo cultural, lo económico, lo político o lo epistemológico, así 

como en cada lugar de enunciación donde la filosofía se la ha planteado como problema. De 

la misma manera, la presente investigación se interesa en encontrar, en la filosofía 

contemporánea, esta inquietud emancipatoria, a través de una praxis filosófica que 

ineludiblemente guarda relación con la creación (poíesis), divulgación, interpretación y 

reinterpretación conceptual.  

Es así como hemos llegado a la comprensión de que toda praxis emancipatoria 

supone, de antemano, una represión, un antagonismo sui generis que guarda relación con los 

límites impuestos a la existencia, a una exclusión que cada sistema social, hasta ahora 

conocido y difundido, parece portar. Pretendemos aquí estudiar la emancipación en relación 

con los vínculos que han existido entre política y educación desde mediados del siglo XVIII y 

principios de siglo XIX, en la que vemos aparecer el concepto de emancipación como el 

producto y proyecto de dicha relación, y que aún hoy sigue constituyendo los modos de 

intelección en que se producen los discursos sobre las prácticas emancipatorias. Entonces, 

siendo conscientes de la amplitud del problema y de todos aquellos lugares a los que nos 



4 

 

puede llevar, hemos optado por delimitarlo partiendo de dos aspectos que presentaremos 

seguidamente. 

En primer lugar, se ha encontrado, a partir de un análisis regresivo de la historia de la 

relación entre política y educación, que la forma en que hoy se concibe la emancipación tiene 

su origen, producción y divulgación en el clímax de los acontecimientos del siglo XVIII y 

comienzos del XIX, misma temporalidad en que vemos a la educación empezar a hacerse 

cargo de los niños, niñas y adolescentes con el propósito de incluirlos en el proyecto de una 

nueva sociedad. En consecuencia, en segundo lugar, el concepto de emancipación empezará a 

ser pensado referido a la enseñanza dirigida por/en las escuelas a cargo del Estado, 

entendiéndose entonces la emancipación como preparación intelectual y moral (ciencias y 

civismo) de la mano de un tipo especifico de educación infantil. No obstante, hay que aclarar 

que la pedagogía y la educación no nacen aquí, en estas fechas. 

Una de estas formulaciones teóricas mejor consolidadas e importante para el siglo 

XVIII la encontramos en Jean-Jacques Rousseau, en quien se anuncian tres aspectos 

fundamentales: (1) la concepción de infancia y adolescencia para el tratamiento de niños, 

niñas y adolescentes, (2) un programa de enseñanza adscrito a la figura pedagogo-alumno y 

(3) la vinculación de la educación a un proyecto y programa político civilizatorio, entendido 

como proceso de emancipación, que está aún vigente. Pues bien, respecto de aquello que el 

ginebrino representa en nuestra investigación, hemos rastreado y argumentado el camino que 

lleva a él, por tanto, se habrá de notar una suerte de centralidad en su obra que debe ser 

tomada no como una crítica a él, sino a lo que está representando. 

Enfaticémoslo una vez más. Ni toda la obra del ginebrino ni su Emilio, son la 

pedagogía moderna como proyecto civilizatorio y emancipatorio acabado, ni tampoco la 

plenitud del concepto de emancipación. Buscamos anunciar la representación de una figura 

traslúcida que vemos venir desde la Colonización de América y el Caribe con la concepción 

del estado de naturaleza, empezando su marcha en lo pleno del siglo XVIII, en donde 

Rousseau y su Emilio se convierten en hito. Con ello expondremos los principios 

fundamentales sobre los que operará la pedagogía en favor de la emancipación y de la 

relación política-educación.  

De manera subyacente a esto, hay dos motivos que nos conducen a Rousseau: en 

primera instancia, porque es Rousseau, como afirmará Schérer, quien presenta “los preceptos 



5 

 

fundamentales según los cuales debe ser comprendida y tratada la infancia”1, vigente en 

nuestra actualidad, considerándose el Emilio el texto canónico por excelencia para la 

pedagogía. En segunda instancia, porque es un contemporáneo del pensamiento filosófico de 

Charles Fourier, quien formuló también una propuesta educativa en la que se fundamenta 

nuestra crítica filosófica y que, al igual que Rousseau, también está pensando de acuerdo a las 

necesidades de su tiempo. 

El Emilio aparece en el panorama ilustrado del siglo XVIII y XIX, convirtiéndose en 

la piedra angular que soporta los tratados sobre la infancia, instituyendo también su 

estructura: pedagogo-pupilo. Los preceptos fundadores de la pedagogía moderna buscaban 

jalonar procesos que permitirán al niño, la niña y a adolescentes abrazar también la libertad, 

pero a ello se le antepondrá un medio: la enseñanza dirigida. Aquí el pedagogo es el 

encargado de liberarles, de emanciparles en el desarrollo del intelecto al ponerlos al corriente 

de los grandes avances científicos de la época. La pedagogía logra así vincularse a un 

programa político y social. 

Es a partir de lo anterior que el problema de la emancipación en la pedagogía moderna 

radicará en que “la infancia no es jamás liberada en sí misma”2. Aquello que supone le daría 

su lugar en la sociedad, no hace más que hacerle entrar en un chantaje en el que para 

emanciparse, debe antes pedagogizarse a través del intelecto, y así alcanzar la máxima 

aspiración: ser-adulto y ciudadano. Por tanto, a partir del establecimiento de este estatuto 

pedagógico no hay una emancipación, ciertamente, sino las condiciones predispuestas que en 

su cumplimiento dan la entrada al orden social y político. Y en ello, la escuela será la 

máquina de poder, máquina de encerramiento, la infraestructura programática que coloca al 

infante en reserva, aplazando su acción sobre lo social, justificándose en el anhelado sueño de 

la libertad, la adultez. El niño va a la escuela con esta ilusión. Es en la escuela donde se 

reproducirán los estereotipos a los que se conduce la infancia, se justifican las jerarquías y las 

identidades estables, se les prepara para hacer parte de ellas. Ahí, en el aula de clases, en el 

salón de juegos, en la mirada penetrante del pedagogo se “producen individuos dóciles”3. 

De este modo, hemos sido situados en unos principios, discursos, rituales y procesos 

político-pedagógicos que son puestos a funcionar desde la niñez como camino de preparación 

a la adultez y a la vida social. Dichos procesos educativos emergen a partir de ciertos 

discursos políticos, morales, literarios, psicológicos y pedagógicos que inventan (infancia y 

 
1 René Schérer, Pari sur l’impossible. Pour une philosophie hors de soi. (Paris : Presses Universitaires de 

Vincennes, 1989), 144 
2 René Schérer, Pari sur l’impossible, 181 
3 René Schérer, Enfantines, 12 



6 

 

adolescencia) a niños, niñas y adolescentes e inauguran prácticas educativas sin precedentes 

de tipo biopolítico, las cuales en la presente investigación son presentadas bajo el concepto de 

pedagogía moderna. 

La pedagogía moderna en todo esto devendrá pieza clave para constituir los modos de 

inserción social desde la niñez a partir de la estructura pedagogo-alumno y en favor de un 

proyecto emancipatorio como proceso civilizatorio extensivo a América latina y el Caribe. 

Producto de esto, la pedagogía moderna se configura como un tipo de racionalidad 

incorporada a un nuevo proyecto de sociedad, ella es constituyente de este proceso 

civilizatorio que no solo está en relación con la enseñanza intelectual, sino también con la 

producción de una subjetividad que se instala como paradigma ético y moral: la ciudadanía o 

el ciudadano. Es por ello por lo que nos hemos encontrado, en esta maraña histórico-teórica, 

en sus entrecruzamiento e intersecciones, con Jean-Jacques Rousseau, en quien vemos un 

discurso inaugural y el principio rector de la práctica pedagógica, moderna y emancipatoria 

en relación a la niñez y a al proyecto civilizatorio político. Es de lo hasta ahora enunciado que 

derivamos el objetivo de esta investigación: repensar el concepto de emancipación de la 

pedagogía moderna a partir de una crítica filosófica sustentada en el binomio Schérer-Fourier, 

y apoyándonos en la teoría decolonial latinoamericana. Por ende, el desarrollo del objetivo 

general, en mención, se ha organizado en cuatro capítulos.  

En los capítulos primero y segundo será mucho más clara la presencia de los aportes 

del pensamiento decolonial latinoamericano, específicamente, de los postulados del grupo 

colonialidad/modernidad4 (Aníbal Quijano, Marta Lugones, Nelson Maldonado-Torres, 

Enrique Dussel, Walter Mignolo, Enrique Lander, Santiago Castro-Gómez) y exclusivamente 

respecto del concepto de colonialidad (poder, ser, saber y género) que nos ha permitido 

definir el apelativo de moderna de la pedagogía. En los capítulos tercero y cuarto, se notará 

una relevancia de la propuesta estético-política del binomio Schérer-Fourier; empero 

tejeremos, interseccionalmente, las lecturas realizadas por los decoloniales. Nuestra intención 

será poner a conversar con pertinencia, incluso debatir con ambas perspectivas, respecto de 

nuestros objetivos, pero basándonos más en la propuesta del binomio Schérer-Fourier. 

De este modo, con el interés de contextualizar históricamente el abordaje filosófico 

del concepto de emancipación, de pedagogía moderna e infancia y adolescencia; en el primer 

capítulo se partirá de dos acontecimientos matrices que servirán de marco de referencia para 

 
4 Llamados así por Santiago Castro-Gómez y Ramón Grosfoguel en su prólogo, titulado “Giro decolonial, teoría 

crítica y pensamiento heterárquico”, hecho para la compilación al libro El giro decolonial Reflexiones para 

una diversidad epistémica más allá del capitalismo global (2000).  



7 

 

nuestro análisis y crítica: (1) la interacción global que configuró las relaciones a nivel 

económico, político, cultural y social, en gran parte gracias a la Colonización de América y el 

Caribe y, en efecto, al descubrimiento de nuevas rutas de navegación; y (2) la transformación 

de la racionalidad política que consistió en el tránsito de una Monarquía absolutista a los 

Estados-nación a mediados del siglo XVIII e inicios del XIX. A lo que también se suma, el 

ascenso al poder de la clase burguesa (en Europa) y los criollos (en América y el Caribe), el 

nacimiento del capitalismo como sistema económico y las primeras bases del liberalismo 

político en Occidente.  

En ambos acontecimientos aquí mencionados se tomará como punto de partida los 

estudios del pensamiento decolonial, en relación con sus aportes histórico-teóricos sobre la 

colonialidad y la modernidad, a partir de los que se presenta el proyecto emancipatorio 

moderno como parte de un patrón de poder de tipo colonial; denotando así los elementos 

biopolíticos constituyentes de la relación entre pedagogía moderna, política y emancipación. 

Respecto del pensamiento decolonial, sin embargo, aquí es necesario aclarar que 

guardaremos una distancia en lo que corresponde al concepto de emancipación, partiendo, en 

su lugar, de la propuesta contenida en el binomio Schérer-Fourier. Esto lo decimos, porque 

buscamos explorar, luego de la crítica filosófica, un más allá de lo que nos ofrece el registro 

decolonial con la colonialidad del saber en relación con la educación, adentrándonos, por 

tanto, a otra comprensión de la emancipación que procure, con su énfasis pasional, 

profundizar en una dimensión estética que posibilite la entrada de otros elementos –no solo 

epistemológicos- a la discusión. 

Será importante observar que estos dos primeros capítulos pretenden dar las bases 

conceptuales, el contexto histórico y las comprensiones de entrada a esta investigación, 

asimismo dar a entender a nuestros lectores a qué nos estaremos refiriendo con emancipación, 

pedagogía moderna, infancia y adolescencia. En razón de esto, el concepto de emancipación 

que aquí se problematiza parte, a su vez, de tres conceptos que también han sido 

acontecimientos importantes en la historia reciente de la humanidad: la Colonización de 

América y el Caribe, enfatizando en los modos en que dicho proceso consolidó, para el nuevo 

orden mundial un ethos colonial, explicado desde el concepto de colonialidad. La Ilustración 

(europea) y los intersticios que proveen elementos de lectura del mismo acontecimiento en 

América y el Caribe de mano de los criollos. Y la Revolución (francesa) como un elemento 

constituyente de la racionalidad política que hasta el día de hoy sigue definiéndonos. De estos 

tres acontecimientos se extraerán: un ethos colonial que define los modos relacionales o 

intersubjetivos productos de la Colonización; la emancipación entendida desde el desarrollo 



8 

 

del intelecto y la moral por el saber, predicamentos de la Ilustración; y el nacimiento de los 

Estados-nación por medio de una racionalidad política que se desarrolla en América y el 

Caribe con las Independencias, en donde la Revolución deviene paradigma político. 

Por su lado, respecto del concepto de pedagogía moderna, buscaremos definirlo a 

partir de la configuración de dos racionalidades, cruciales en el desarrollo del proyecto 

moderno, civilizatorio y de emancipación: la razón científica y la razón política, poniendo en 

función con ellas una suerte de educación infantil como proceso de emancipación social y 

política. Estas racionalidades tienen que ver con la aparición de la ciencia moderna, 

específicamente, con el problema del método y con los primeros planteamientos del 

liberalismo político-económico.  

Partiendo de ese mismo desarrollo metodológico, el segundo capítulo se ocupará de 

otro acontecimiento, la invención de la infancia vinculada a la configuración de la pedagogía 

moderna y la emancipación. Esto aquí será explicado, por un lado, a partir de los postulados 

de un estado de naturaleza que sirven de base a la definición de la infancia de la pedagogía 

moderna y; por otro lado, el descubrimiento o invención de la infancia, desde el que se 

comprenderá y practicará la inserción de niños, niñas y adolescentes en el proyecto de 

sociedad. Con la invención de la infancia, la pedagogía moderna se engancha al proyecto 

civilizatorio, asumiendo un compromiso con la emancipación de los hombres del mañana al 

convertirles en ciudadanos. 

Ahora bien, respecto de los capítulos tercero y cuarto que conciernen a la crítica 

filosófica y a la otra comprensión del concepto de emancipación, tomaremos como lugar de 

enunciación los postulados estéticos del binomio Schérer-Fourier. Dicho binomio, 

metodológicamente, ha consistido en colocar sobre un mismo plano de pensamiento las 

propuestas estéticas, políticas, educativas y las consideraciones sobre la infancia de René 

Schérer (1922-2023) y Charles Fourier (1772-1837), con el propósito de repensar el concepto 

de emancipación del ámbito educativo. 

Nuestra crítica filosófica estará enfocada en la estructura pedagogo-alumno a partir de 

la cual se reproduce el patrón colonial que imposibilita pensar una emancipación que desde la 

infancia no esté ya atrapada. Por tanto, los elementos de esta crítica filosófica serán los 

siguientes: reaccionar a la suplencia o suplemento pedagógico que ha determinado el 

funcionamiento de la educación hasta nuestros días y que establece la necesidad de la función 

pedagógica en el adulto, aludiendo a una suficiencia y, en efecto, una insuficiencia natural de 

niños, niñas y adolescentes. Esto aunado a la subordinación a la adultez como condición 

necesaria para la emancipación. El segundo elemento se refiere al funcionamiento del 



9 

 

dispositivo de pedagogización que en tanto vigilancia, control y supervisión (proceso de 

veridicción/valoración) toma por objeto al niño, la niña y adolescentes. El tercer elemento 

expondrá los procesos de desexualización de la pedagogía moderna, explicados con el 

dispositivo de la sexualidad y la colonialidad de género. Y el último elemento corresponde a 

la escolarización como una pauta general de represión pasional (social y política), 

consistente en aplazar la inserción al orden social hasta que se sea mayor de edad, siendo esto 

no más que una libertad retardataria y repleta de trampas. 

Ya situados en el cuarto capítulo, y teniendo en cuenta todo el camino que habremos 

avanzado hasta aquí, propondremos un concepto de emancipación que dé otras posibilidades 

o alternativas a la educación desde un fundamento estético retomado de la propuesta estético-

política del binomio Schérer-Fourier, específicamente, de aquello que han llamado estética 

pasional (o de las pasiones). Nuestro interés aquí no estriba en una decolonización de los 

saberes en la educación, sino a la desactivación teórico-práctica de la estructura que los 

produce: la relación pedagogo-alumno que también podría entenderse, en un sentido más 

amplio, como la relación adulto-niño, niña y adolescentes. La que se ha establecido como la 

condición preexistente a toda educación infantil. Se trata, entonces, de desestabilizar esta 

estructura de tipo colonial y de producción epistemológica (epifenómeno de la pedagogía 

moderna), implicando no solamente la proliferación productiva de otras epistemes, sino 

también la abolición de cualquier jerarquización que entre ellas pueda darse en la forma de 

violencia, opresión y colonialidad. 

Entonces, aun sabiendo que el punto de partida de esta investigación ha correspondido 

con algunos postulados decoloniales, en especial aquellos sobre la colonialidad (de saber, ser, 

género y poder), no por ello asume también su desarrollo, solución o propuesta. Nuestras 

intenciones quieren ir más allá de lo que persigue una pedagogía decolonial con sus enfoques 

etnoeducativos e interculturales5, sin excluir estos, por supuesto. Otra de las razones está en 

que la postura decolonial, a final de cuentas, parece acabar reproduciendo el modelo 

moderno-colonial de emancipación en la educación, manteniendo la estructura jerárquica 

intacta al interior de su discurso, puesto que, como evidenciaremos, la relación pedagogo-

alumno constituye la colonialidad del ser y el saber de niños, niñas y adolescente. Esto así 

nos deja ver como la decolonialidad sigue partiendo en la educación de los fundamentos 

coloniales que critica: la identidad, la esencia, la pureza y jerarquización y colonialidad 

epistemológica. 

 
5 Cf. Johan Méndez-Reyes. La pedagogía decolonial y los desafíos de la colonialidad del saber. Una propuesta 

epistémica. Abya Yala, 2021. 



10 

 

Todo esto nos coloca muy fuera de posturas epistemológicas que defienden la pureza 

de la identidad como lugares cerrados sin conexiones, extremadamente territorializados, con 

fronteras del pensamiento militarizadas. Muy al contrario, apelamos a principios ontológicos 

de pluralidad, rebasados estéticamente por el contacto y la relación con lo Otro y el Otro, ya 

que sean relaciones violentas o no, son constitutivas de nuestro presente y nuestra crítica debe 

ayudar a localizarlas, no tanto para apelar a una esencia o identidad originaria, sino para 

darnos cuenta, en la distancia del tiempo y el espacio, aquello que somos y desde donde 

debemos (de)construirnos, sin revanchismo, más sí al apropiarnos de nuestro presente.  

Nuestra postura, desde la perspectiva estética del binomio Schérer-Fourier, es la de 

seguir promoviendo la creación de otros imaginarios, vindicando otros modos e instancias de 

creación de las subjetividades, de vivir la infancia y de estimular el crecimiento individual y 

colectivo por y desde una educación que enfatice en las pasiones y deseos, sin obviar los 

saberes, que se esfuerce por encontrar otros modos de relacionarnos. Desde el binomio 

Schérer-Fourier queremos proponer unos principios estéticos que sirvan de base para pensar 

críticamente otras alternativas educativas y repensar los modelos de educación con que 

contamos, esto desde la exploración de un fundamento estético que libere el imaginario de la 

infancia y situé a niños, niñas y adolescentes en un campo social abierto, libre de 

estratificaciones y rico en relaciones para el desarrollo y creación de sus propias 

posibilidades, sin la mediación o intervención de los adultos, sino solo de sus pares, 

desarrollando así lo colectivo e individual.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 

 

CAPÍTULO PRIMERO 

Emancipación y pedagogía moderna. Una aproximación histórico-teórica 

Ped-agogía (agein) conducir, elevar; el adulto se lleva al niño y lo conduce, en las distintas 

acepciones del término, y va con él, lo cual implica unas relaciones no sólo de magisterio, 

sino también de identificación, al menos parcial. Es así como el adulto se perpetúa en él 

mientras lo forma.6 

 

En el presente capítulo nos disponemos a exponer las consideraciones generales de los 

conceptos de emancipación y pedagogía moderna. Entiéndanse estos conceptos y sus 

definiciones como aproximaciones histórico-teóricas, en tanto que marco de referencia para 

la localización del problema que es el centro de nuestra crítica filosófica. Es sabido que, en la 

investigación filosófica, “todo concepto es un problema comprensivo, una lucha por su 

interpretación”7 y asimismo todo problema requiere o hace solícita una propuesta 

metodológica, o mejor aún, el trazo de una ruta para su solución, para exponer con ello su 

interpretación o reinterpretación. 

Antes de empezar nos gustaría justificar la relación del binomio Schérer-Fourier con 

el pensamiento decolonial; esto en la medida en que se nos acepte que ambas posturas son 

antimodernas, en el sentido, no de una superación de la modernidad, sino en la crítica a la 

mitificación ligada al progreso, al desarrollo, a la perfectibilidad y a Europa como centro; es 

decir, en contra de toda postura eurocéntrica e imperialista. Asimismo, a la determinación del 

sistema-mundo como organización económica y estratificada de las sociedades, desde donde 

se establece que unos pueblos son mejores que otros (primer mundo/tercer mundo, nuevo 

continente/viejo continente, etcétera) o que unos saberes son más válidos que otros. Es aquí 

donde podemos localizar el diálogo de ambas posturas, sus intersecciones en favor de 

nuestros propósitos, sin dislocarlas de sus lugares de enunciación, sino más bien fijándonos 

en sus disposiciones epistemológicas que, sin duda, han enriquecido nuestro análisis.  

Entonces, ya que la emancipación y la pedagogía moderna, en primera instancia, 

manifiestan en nuestra investigación un problema conceptual de entrada, hemos optado por 

comprenderlos a partir de otro concepto (atreviéndonos a llamarlo así8), a saber: el plano de 

 
6 René Schérer, Pedagogía Pervertida, La pedagogía pervertida. Barcelona: Editorial Laertes S.A, 1983, 127 
7 Diego Muñoz & Andrés Runge, Acercamiento histórico, político y pedagógico al concepto de emancipación. 

Revista Kavilando, 10 (2), 2018, 471 
8 Esto los décimos porque para Deleuze-Guattari “el plano no es un concepto pensado ni pensable, sino la 

imagen del pensamiento, la imagen que éste da de esto que significa pensar” (Gilles Deleuze y Félix Guattari. 

Qu’est-ce que la Philosophie ? Éditions de Minuit, 1991, 39) 



12 

 

inmanencia9 de Gilles Deleuze y Félix Guattari; con el fin de explicar, metodológicamente, el 

modo en qué los abordaremos y cómo los encontramos en la historia de la filosofía política y 

de la educación. 

Para Deleuze y Guattari el concepto no es simple, de hecho, no hay concepto simple, 

puesto que “todo concepto tiene sus componentes”10, y dichos componentes son, a su vez, 

otros conceptos; por tanto, todo concepto es producido en sus relaciones y yace siempre 

compuesto11. Es así como un concepto reenvía siempre a una multiplicidad de conceptos que 

le iluminan o complejizan su significado, debido a que los conceptos nunca son simples. El 

rasgo ontológico del concepto es la multiplicidad, una heterogénesis productiva y relacional, 

ello gracias a “una ordenación de sus componentes por zonas de proximidad”12. Pues bien, 

dicha zona de proximidad en nuestra investigación está compuesta por dos criterios: 1) 

territorial (Europa y América) y 2) una unidad de comprensión temporal (finales del siglo 

XVII e del siglo XIX).13 

En este mismo orden de ideas, retomando a Deleuze-Guattari, las relaciones que 

conforman un concepto originan un plano de inmanencia, en el cual se produce el concepto 

en estrecha relación con un medio inmanente o real, su locus enuntiationis. Entonces, en 

primer lugar, el concepto es un acontecimiento que se territorializa, pero también y a su vez, 

es un componente de otro concepto, es decir, establece relaciones entre territorios14, su lugar 

por extensión es la Tierra. La imagen del plano de inmanencia es el conjunto de la Tierra. A 

este respecto, afirmará Immanuel Wallerstein en su análisis que “los conceptos sólo pueden 

entenderse dentro del contexto de su tiempo. Esto es más cierto todavía en lo que respecta a 

perspectivas cuyos conceptos adquieren significado primariamente en relación con los 

 
9 Explica René Schérer que “es en el spinocismo que piensa generalmente Deleuze con la palabra inmanencia, 

pero también, de cierto modo, en el campo de la conciencia absolutamente inmanente de la fenomenología 

hursserliana, lugar de despliegue y corte sin intermediario ni trasfondo de la fenomenalidad.” (René Schérer, « 

Philosophie et utopie ». Revista Lignes (No.17), 66-87. Paris : éditions Hazan, 1992, 71) 
10 Gilles Deleuze y Félix Guattari. Qu’est-ce que la philosophie ? 21 
11 Esto así descrito lo podemos encontrar en el postulado de Monadología de Leibniz, para quien “la mónada 

(…) no es otra cosa que una substancia simple (…) es decir, sin partes” (Gottfried Leibniz. Monadología. 

Oviedo Pentalfa ediciones, 1981, numeral 1).  
12 Gilles Deleuze y Félix Guattari. Qu’est-ce que la philosophie ? 26 
13 Estas fechas las hemos seleccionado, tomando como referencia de los planteamientos filosóficos de René 

Schérer y Charles Fourier, y los planteamientos histórico-filosóficos de pensadores decoloniales como Enrique 

Dussel y Santiago Castro-Gómez; asimismo de historiadores políticos y sociales como George Sabine, 

Reinhard Koselleck y Philipe Ariès, e historiadores de la pedagogía como Nicola Abbagnano y Maocir 

Gadotti.   
14 Esto lo decimos, partiendo de la indicación dada por Deleuze y Guattari, “el concepto no es objeto, sino 

territorio” (Gilles Deleuze y Félix Guattari. Qu’est-ce que la philosophie ? 94). En nuestro caso, referencia, 

por un lado, a la Europa occidental y, singularmente, a Latinoamérica. 



13 

 

demás”15. La producción de un concepto es situada, lo que no impide sus relaciones con otros 

territorios en intercambios, imposiciones o autarquías. 

Partiendo de lo anterior aquí expuesto, la Colonización, la Reforma, la 

Contrarreforma, la Ilustración, la Revolución, la Independencia (conceptos claves en nuestra 

investigación para la construcción de los conceptos de Emancipación y Pedagogía moderna, 

entendidos como conceptos componentes por su relación de proximidad) poseen, en tanto que 

hechos producto de la sociabilidad, el mismo carácter de acontecimiento que el concepto en 

sus composiciones en el plano de inmanencia. Buscamos “la conexión de un plano de 

inmanencia absoluto con un medio social relativo que procede también por inmanencia”16, 

entonces, para abordar los conceptos de emancipación y pedagogía moderna estableceremos 

las vinculaciones entre el plano del pensamiento occidental europeo y la Europa de finales 

siglo XVII e inicios del siglo XIX, con los aportes del pensamiento latinoamericano 

decolonial que nos permiten encontrar desde el acontecimiento de la Colonización unas 

implicaciones no solo al interior de Europa, sino a nivel de Occidente, inscribiendo en ello a 

Latinoamérica como una extensión, por colonialidad del poder, de la sociedad europea 

(ibérica). Pues bien, desde la maquínica que nos ofrece la producción en el plano de 

inmanencia relativo17; podremos definir emancipación y pedagogía, abordando, sobre todo, 

especialmente, esta última en su devenir pedagogía moderna. 

 

1.1. El plano de inmanencia de la emancipación 

A partir de los siglos XV y XVI, Europa atravesaba un proceso de secularización que 

estaba invadiendo cada una de las esferas constituyentes de sus sociedades. Lo cultural, lo 

político, lo ético y estético metamorfoseaba. Para ese entonces ya habían sido descubiertas 

nuevas rutas de navegación que daría lugar al Sistema-mundo18, gracias, en parte, a la 

colonización de América; favoreciendo inexorablemente el comercio y los mercados, y 

permitiendo el nacimiento de un nuevo sistema económico, así como las condiciones de 

 
15 Immanuel Wallerstein. Análisis del sistema-mundo. Una introducción. Siglo veintiuno editores, 2005, 13 
16 Gilles Deleuze y Félix Guattari. Qu’est-ce que la philosophie ? 94 
17 Está el plano de inmanencia absoluto que opera de forma regular en todos los planos: es la forma en que el 

plano se torna trascendente. Asimismo, tenemos el plano de inmanencia relativo que es el modo particular en 

que un plano se manifiesta en relación a su medio real especifico (Grecia, Europa, Latinoamérica). 
18  “Este sistema-mundo ha contado con muchas instituciones estados y sistemas interestatales, compañías de 

producción, marcas, clases, grupos de identificación de todo tipo—y que estas instituciones forman una matriz 

que permite al sistema operar (…) este sistema es una creación social, con una historia, con orígenes que 

deben ser explicados, mecanismos presentes que deben ser delineados y cuya inevitable crisis terminal 

necesita ser advertida” (Immanuel Wallerstein. Análisis del sistema-mundo…, 10) en (Enrique Dussel. 1492: 

el encubrimiento del otro: hacia el origen del mito de la modernidad. UMSA. Facultad de Humanidades y 

Ciencias de la Educación, 1994). 

 



14 

 

dominación en masa. El comercio de ese entonces, beneficiado por la explotación de trabajo 

en los ingenios de América, encontró en manos de la clase burguesa su égida, puesto que, 

eran éstos los comerciantes en las ciudades capitales de Europa (sin detentar mayor 

incidencia sobre cuestiones políticas o culturales)19. 

En primera instancia, el proceso de secularización en algunas regiones de Europa traía 

la idea de un distanciamiento de la Iglesia que había sido iniciado por los reformistas, 

encabezados por Martín Lutero y radicalizado por Jehan Calvino, lo que más tarde reduciría 

su dominio sobre la política y la educación, y sobre las concepciones respecto al futuro, la 

historia y el destino de la humanidad. Uno de estos cambios estructurales, a nivel político, 

será el tránsito a la monarquía absolutista (para entonces, secularizada)20. En esto, por 

ejemplo, la Reforma no será más que el nombre que adquiere la deslegitimación de la Iglesia. 

Será Nicolás Maquiavelo quien mejor representará esta figura política de la secularización 

moderna, desde donde se entenderá al Estado respecto de un punto de inflexión de la 

racionalidad política que llevaría, a finales del siglo XVIII e inicios del Siglo XIX, a 

constituir lo que se conoce hoy como Estado-Nación, una radicalización de la secularización 

política, los Estados laicos.  

El emerger de la emancipación como acontecimiento se mostrará como proyecto y ya 

no solo al margen del derecho. Son tres acontecimientos que nos sugieren la comprensión de 

la emancipación como concepto: la Colonización, la Ilustración (y el derecho 

romano/consuetudinario), y la Revolución (francesa). Tres acontecimientos que deben 

entenderse en tanto que conceptos componentes a partir de la relación de proximidad con el 

concepto de emancipación.  

1.1.1. Colonización de América y el Caribe 

Nos basaremos aquí en los postulados del pensamiento decolonial, tomando a sus más 

claros representantes o iniciadores del movimiento en 1996. A saber, Aníbal Quijano y 

Edgardo Lander, a quienes se unen también filósofos de la liberación como Enrique Dussel y 

Walter Mignolo. A partir de los datos que ellos nos suministran es posible asumir la 

colonización de América como un acontecimiento relevante para el proyecto emancipatorio 

 
19 Sostiene Quijano: “Con América (Latina) el capitalismo se hace mundial, eurocentrado y la colonialidad y la 

modernidad se instalan, hasta hoy, como los ejes constitutivos de este específico patrón de poder”. (Aníbal 

Quijano, “Colonialidad del poder y clasificación social”, en El giro decolonial: reflexiones para una 

diversidad epistémica más allá del capitalismo global, comp. Santiago Castro-Gómez y Ramón Grosfoguel. 

Siglo del Hombre Editores, 2007, 93) 
20 Esto lo explica Reinhard Koselleck como aquello que denomina como la transformación de la estructura 

temporal que, según él, daría lugar al principio de la modernidad, una secularización del tiempo, el pasar de la 

historia de la Salvación a la Historia del Hombre, un horizonte de expectativas ahora en el dominio de lo 

humano mismo y no de un designio divino. (Reinhard Koselleck. Futuro Pasado. Paidós editores, 1993) 



15 

 

europeo, denotando al interior de su práctica la conformación de instrumentos coloniales de 

incidencia global y no solo local. En esto en lo que ha consistido el despliegue del proceso 

civilizatorio que aquí revisamos de forma específica en relación con la pedagogía moderna. 

Wallerstein lo explica a partir de la globalización y la configuración del sistema-mundo del 

que la pedagogía moderna hace parte elemental. 

Vemos entonces el alcance del proyecto emancipatorio de la pedagogía moderna, 

sumado a dicho proyecto civilizatorio (colonizador), especialmente en América que es 

nuestro lugar de enunciación, ya que, América ha estado en la génesis del proyecto moderno 

con la colonización y en su despliegue con las Independencias (XVIII-XIX). Este proyecto 

emancipatorio nos ha alcanzado gracias al descubrimiento de las nuevas rutas de navegación, 

expresándose en la invasión, saqueo, violación y esclavismo sobre el territorio 

latinoamericano en siglo XV. Edgardo Lander lo presenta así: 

 

La conquista ibérica del continente americano es el momento fundante de los dos procesos 

que articuladamente conforman la historia posterior: la modernidad y la organización colonial 

del mundo. Con el inicio del colonialismo en América comienza no sólo la organización 

colonial del mundo, sino, simultáneamente, la constitución colonial de los saberes, de los 

lenguajes, de la memoria y del imaginario. Se da inicio al largo proceso que culminará en los 

siglos XVIII y XIX en el cual, por primera vez, se organiza la totalidad del espacio y del 

tiempo (…) en una gran narrativa universal.21 

 

La colonización de América es la maquina despótica que produce la colonialidad 

como dispositivo o tecnología de poder/saber. Es un acontecimiento que produce un ethos 

colonial que ya no se identificará con dicho suceso ni en su alcance u operatividad, sino en su 

constitución ontológica. Nos referimos a la “actitud imperial”22. Por eso aun seguimos 

hablando de ello, ya no como hecho histórico, sino como actitud, un modo del ejercicio del 

poder. Es así como estamos obligados a diferenciar la colonización de la colonialidad. Con 

colonialidad nos referimos al resultado o la forma residual de cualquier tipo de relación 

colonial. Esta emerge en un contexto sociohistórico, “en particular el del descubrimiento y 

conquista de las Américas”23. Es 1492, para Dussel, la fecha en que se inicia la configuración 

del Sistema-mundo por el descubrimiento de nuevas rutas de navegación que unen a África, 

 
21 Edgardo Lander. “Ciencias sociales: saberes coloniales y eurocéntricos”, en La colonialidad del saber: 

eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas, Eduardo Lander (Comp). Buenos Aires, 

CLACSO, 2000, 16 [cursivas nuestras] 
22 Nelson Maldonado-Torres, “Sobre la colonialidad del ser: contribuciones al desarrollo”. En El giro 

decolonial. Reflexiones para una diversidad epistémica más allá del capitalismo global. Bogotá: Siglo del 

Hombre Editores, 2007, 136 
23 Nelson Maldonado-Torres, “Sobre la colonialidad del ser ...”, 131  



16 

 

Asia, Europa a través de América, dando lugar a la expansión del mercantilismo europeo, y a 

la reconfiguración de su movimiento económico-político al que se plegarán, procesos 

culturales, así como desarrollos epistemológicos y técnicos 24. 

Detrás de la constitución de la semántica histórico-política de la modernidad subyace 

un mito identitario producido por Europa, del que se deduce que la invasión a América es un 

acontecimiento que trae lo moderno, lo nuevo, lo liberador; siendo entonces entendido esto 

como un descubrimiento, un hecho emancipador e iluminante. Es así como la colonización 

produce la colonialidad del saber que, a su vez, da lugar a una colonialidad del ser. La 

colonización de América entendida no solo en términos económicos y de ocupación 

territorial, sino también a nivel ontológico: la experiencia del colonizado y su impacto en el 

lenguaje y los imaginarios. 

En este discurso colonial, América es presentada como “la primera periferia de la 

Europa moderna; es decir, sufrimos desde nuestro origen un proceso constitutivo de 

modernización (…) que después se aplicará a África y Asia”25. Es por esta razón que para 

Dussel se produce un encubrimiento de corte epistemológico basado en una historicidad. Un 

“imaginario”26 construido por el colonizador, una mitificación que considera la modernidad 

como aquello venido de Europa a América, debido al descubrimiento de Colón27. A partir de 

esto “las relaciones intersubjetivas y culturales entre Europa (…) y el resto del mundo, fueron 

codificadas en un juego entero de nuevas categorías: Oriente-Occidente, primitivo-civilizado, 

mágico/mítico-científico, irracional-racional, tradicional-moderno”28. En este sentido, el ego 

cogito que emerge como el estandarte de emancipación no es el principio, sino la concreción 

de una mitificación. La modernidad inicia con la aparición ego conquiro en la colonización. 

“El ego cogito moderno fue antecedido en más de un siglo por el ego conquiro (Yo 

conquisto) práctico del hispano-lusitano que impuso su voluntad (la primera “Voluntad-de-

 
24 Enrique Dussel. “Europa, modernidad y eurocentrismo”. En La colonialidad del saber: eurocentrismo y 

ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas, Eduardo Lander (Comp). Buenos Aires: CLACSO, 2000, 46 
25 Enrique Dussel.  1492, 18  
26 Retomando al martiniqués Edouard Glissant, importante poeta y pensador del Caribe, asumimos su concepto 

de “imaginario es la construcción simbólica mediante la cual una comunidad (racial, nacional, imperial, 

sexual, etc.) se define a sí misma. En Glissant (1996), el término no tiene ni la acepción común de una imagen 

mental, ni tampoco el sentido más técnico que tiene en el discurso analítico contemporáneo, en el cual el 

Imaginario forma una estructura de diferenciación con lo Simbólico y lo Real. Partiendo de Glissant, le doy al 

término un sentido geo-político y lo empleo en la fundación y formación del imaginario del sistema-mundo 

moderno/colonial” (Aníbal Quijano, “Colonialidad del poder…”, 55) 
27 A este respecto explica Dussel: “el “mundo (Welt)”, o el “mundo de la vida cotidiana” (Lebenswelt)” de 

Cristóbal Colón era el de un experto navegante del Mediterráneo (…) Colón afirma haber llegado a Asia el 15 

de marzo de 1493, cuando retorna de su primer viaje (…) sin haber por ello llegado aún al continente asiático. 

De todas maneras, Colón muere en 1506 con la clara conciencia de haber descubierto el camino por el 

Occidente hacia Asia en ella siempre estuvo y murió pensando en ella”. (Enrique Dussel. 1492, 36-38) 
28 Aníbal Quijano, “Colonialidad del poder…”, 211 



17 

 

Poder” moderna) al indio americano. La conquista de México fue el primer ámbito del ego 

moderno”29.  

La emancipación, sobre el fondo ontológico de la colonialidad es propia de un 

reconocimiento de la diferencia que fue sustraída, es decir, la sustancia pensante cartesiana es 

producto de la objetivación del Otro. El ego cogito justifica el uso del otro en nombre de la 

propiedad, y afirma su acto como salvación, y no en la negatividad de su diferencia ineludible 

e inabarcable.  

La emancipación, desde la colonialidad, nos muestra que lo bueno, bello y liberador 

viene de afuera. A partir de ese momento Europa se autoproclama como centro de desarrollo 

y progreso respecto a la “periferia” conquistada. El eurocentrismo consiste en una 

autocomprensión de la civilización moderna en tanto que razón superior y más desarrollada 

respecto de esa periferia. Aquí la emancipación adquiere su valor en una trascendencia, la 

imagen del colonizador: entre más nos acerquemos a esa imagen más libres seremos. Europa 

será, por la colonización, la medida del proceso civilizatorio, progreso y perfectibilidad, 

creando discursos sobre la esencia del hombre y su distinción del animal. 

No obstante, divergiendo de las posturas decoloniales, la emancipación no se resuelve 

en un proceso de descolonización que acabaría devolviéndose sobre el objeto puesto en 

cuestión, pues consideramos que la descolonización no recae en lo absoluto, percibido desde 

una justicia epistemológica, en desembarazarnos de un pasado que nos ha constituido por 

siglos y reivindicar, logocéntricamente, las culturas y sociedades prehispánicas como lo 

constitutivo de una identidad latinoamericana que yace mezclada. Pues, “no hay gesto más 

logocéntrico que provincializar Europa o descolonizar el currículum en el nombre de la 

identidad o la diferencia”30, puesto que ese pasado está “articulado en el sentido de la 

identidad de las sociedades herederas de “Europa”, para bien o para mal”31. 

Ahora bien, de haber una descolonización, como lo plantea la decolonialidad, esta 

visión crítica del eurocentrismo “consistiría en un desmontaje radical del pensamiento 

identitario”32, el cual es la base del proyecto moderno civilizatorio, y no simplemente, en el 

dominio de un pueblo sobre otros. Esto debido a que perseguir una identidad originaria es 

justamente la intención civilizatoria, la reproducción del ego cogito cartesiano tan 

ampliamente criticado.  

 
29  Enrique Dussel, “Europa…”, 48 
30 303 
31 Méndez, 303 
32 (Gabriela Méndez, “Eurocentrismo” …, 303) 



18 

 

Por otro lado, dicha superioridad evoca un estatuto ontológico con base en la 

ideología producida por Europa, según la cual América no existía antes de la llegada de las 

carabelas, indicando “como punto de partida de la “Modernidad” fenómenos intra-europeo, y 

el desarrollo posterior no necesita más que Europa para explicar el proceso”33. Edgardo 

Lander nos presenta dicho estatuto ontológico de subordinación colonial así: 

 

Por un lado, [América] es el continente joven, con la implicación potencial que esta 

caracterización puede tener como portador de futuro, pero su juventud se manifiesta 

fundamentalmente en ser débil e inmaduro. Mientras su vegetación es monstruosa, su fauna 

es endeble, e incluso el canto de sus pájaros es desagradable. Los aborígenes americanos son 

una raza débil en proceso de desaparición.34 

 

En esto debemos señalar la constitución de los nativos americanos como objeto 

pedagógico-político, lo cual consiste y ha consistido en pensar al Otro como inferior (en 

medio de la relación saber-poder), interviniendo su desarrollo para potencializar la creación 

de acuerdo a una idea-imagen, en este caso lo europeo. El Mundus Novum no es, en este 

orden de ideas, un descubrimiento, sino el reconocimiento de una nueva tierra poblada por 

bestias, seres humanos primitivos a partir de quienes “el europeo comienza a “inventar” su 

propia “imagen y semejanza”35. Como lo explica Quijano, “los pueblos conquistados y 

dominados fueron situados en una posición natural de inferioridad y, en consecuencia, 

también sus rasgos fenotípicos, así como sus descubrimientos mentales y culturales”36.  

De aquí que América sea tomada por el europeo como algo diferente, como topus 

vacivus, representación de lo nuevo sobre lo que colocará en marcha el proyecto moderno. 

Hay que, por tanto, formar y traer la civilización a estos pueblos, en un acto de amor y 

compasión. Emancipación que en los términos de la colonialidad implica una necesaria 

subordinación ontológica; aquí la idea de raza será imperativa para la distribución de los 

cuerpos al interior de los territorios colonizados. Entonces: 

 

La colonialidad se refiere así a un patrón de poder que emergió como resultado del 

colonialismo moderno, pero que, en vez de estar limitado a una relación formal de poder entre 

dos pueblos o naciones, más bien se refiere a la forma como el trabajo, el conocimiento, la 

autoridad y las relaciones intersubjetivas se articulan entre sí, a través del mercado capitalista 

mundial y de la idea de raza. Así, pues, aunque el colonialismo precede a la colonialidad, la 

colonialidad sobrevive al colonialismo.37  

 
33 Enrique Dussel. “Europa modernidad y eurocentrismo...”, 46 
34 Edgardo Lander. “Ciencias sociales…”, 20 [cursivas nuestras] 
35 Enrique Dussel, 1492, 45 
36 Aníbal Quijano, “Colonialidad del poder”, 203 
37 Nelson Maldonado-Torres. “Sobre la colonialidad del ser…”, 131 



19 

 

 

En este orden de ideas, la colonialidad ya incluye o implica en su operatividad un 

patrón de poder que pliega, sistemáticamente, sobre un mismo proceso en principio 

económico y mercantil a otros pueblos y naciones; creando así una geopolítica centralista (no 

solo europea) para distribuir y organizar. Esta emancipación sostenida desde la colonialidad 

parte de un “horizonte de liberación de las gentes de toda relación”38, pero, a su vez, está 

condicionada por un principio político de regulación en donde cada estructura se “vincula a la 

dominación y a la explotación”39. La liberación implica, por tanto, como subordinación 

ontológica, una relación vertical, también mediada por intereses sociales particulares. Así el 

principio por el que se aboga en la modernidad es “necesariamente ambiguo y 

contradictorio”40. Será la colonialidad aquello que permee, constitutivamente, “una 

dimensión inescapable de discursos modernos”41, dando así unidad al movimiento de 

conquista mundial, a partir de la unificación en un único modus vivendi.  

La lógica a la que se sometió el mundo, durante la colonización, inauguró su nueva 

imagen (sistema-mundo) implicando, a su vez, una transformación en el ejercicio de poder, y 

entendiendo así la colonialidad como “un orden de cosas que coloca a la gente de color bajo 

la observación asesina y violadora de un ego vigilante. El objeto privilegiado de la violación 

es la mujer”42, dando paso, con ello, extensivamente a la feminización de los cuerpos. Con 

esto se evidencia que no es por el ego cogito que la modernidad empieza, sino por el ego 

conquiro43, no en la Ilustración sino en la Colonización, gestionando un proceso de 

individuación y clasificación masiva contra la vida en general, emerger primero de la 

globalización. Hay, por tanto, en todo esto una relación entre la colonización de América y la 

globalización es justo aquí que el acontecimiento produce un ethos que se adscribe a la 

colonialidad como patrón de poder. 

 

La colonialidad (…) se funda en la imposición de una clasificación racial/étnica de la 

población del mundo como piedra angular de dicho patrón de poder, y opera en cada uno de 

los planos, ámbitos y dimensiones, materiales y subjetivas, de la existencia cotidiana y a 

escala social. Se origina y mundializa a partir de América.44  

 

 
38 Aníbal Quijano. “Colonialidad del poder…”, 217 
39 Aníbal Quijano. “Colonialidad del poder…”, 217 
40 Aníbal Quijano. “Colonialidad del poder…”, 217 
41 Nelson Maldonado-Torres. “Sobre la colonialidad del ser…”, 132 
42 Nelson Maldonado-Torres. “Sobre la colonialidad del ser…”, 138 
43 Cf. Santiago Castro-Gómez. La hybris del punto cero: ciencia, raza e ilustración en la Nueva Granada (1750-

1816). Pontificia Universidad Javeriana, 2005, 52 
44 Aníbal Quijano. “Colonialidad del poder…”, 93 



20 

 

Entonces, ¿es posible pensar que lo acontecido en Europa entre el siglo XVIII y XIX 

haya alcanzado, así como el capitalismo, proporciones mundiales? Nuestra respuesta es sí, 

salvo que ha sido vivido de manera diferenciada. En los términos de Wallerstein la geocultura 

se forma “desde la Revolución Francesa hasta la crisis de 1968 en Francia y lógicamente 

como la estructura cultural que ata geoculturalmente el sistema-mundo”45. Por ende, el 

dominio y la colonialidad del poder, por ejemplo, en la Revolución y las Independencias, no 

se mueve de forma común en la organización de la economía, sino también desde una suerte 

de ideología hegemónica que es expresada por la clase dominante (criollos y burgueses).  

 Las narrativas a partir de las cuales se construirán la historia y los discursos 

modernos son eurocéntricas, no por el hecho de que Europa sea el principio ontológico y 

consecución evolutiva de las sociedades humanas, sino porque asimismo fue dicho con 

propósitos de colonización; la imagen fue trucada. Imagen que debe entenderse en los 

términos de Mignolo, como imagen hegemónica y no como “equivalente a la estructuración 

social, sino a la manera en que un grupo, el que impone la imagen, concibe la estructuración 

social”46.  

Debemos aquí aclarar algo antes de continuar: la colonialidad, a diferencia de la 

colonización, ya no coloca, necesariamente, a Europa como centro, sino que se trata de un 

ejercicio de poder/saber acumulativo que se concentra en ciertas personas, clases 

socioeconómicas, territorios, sexo, edad, entre otras, es a esto a lo que nos referimos aquí con 

ethos colonial y/o colonialidad, ya no tanto Europa como centro, sino a un patrón de poder 

que organiza el mundo de la misma manera: centros/periferias.  

Según la perspectiva decolonial, ni la Ilustración ni la Revolución son procesos intra-

europeos, ya que son acontecimientos gestándose diferencialmente y con el mismo carácter 

en el mundo. Es por ello que, por ejemplo, Castro-Gómez dirá que “la Ilustración no es un 

fenómeno europeo que se “difunde” luego por todo el mundo, sino que es, ante todo, un 

conjunto de discursos con diferentes lugares de producción y enunciación”47 que en el siglo 

XVIII no circulaban de forma exclusiva en Europa.  

Ahora bien, el punto para anotar aquí es que el proceso de globalización que empieza 

con la Colonización y adquiere su clímax a mediados del siglo XVIII, imposibilitando ir 

retrospectivamente en busca de un valor primigenio, originario e identitario. Los procesos de 

 
45 Walter Mignolo, “La colonialidad a lo largo y a lo ancho: el hemisferio occidental en el horizonte colonial de 

la modernidad”. En La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas 

latinoamericanas, Eduardo Lander (comp.). Buenos Aires: CLACSO, 2000, 73 
46 Walter Mignolo, “La colonialidad a lo largo y a lo ancho…”, 74 
47 Santiago Castro-Gómez. La hybris del punto cero…, 22 



21 

 

hibridación cultural nos dicen que es incoherente seguir viendo, en la actualidad, primero a 

Europa como centro, y segundo, en los procesos de colonialidad, y la propuesta 

descolonizadora, a Europa como enemigo. Por otro lado, no hay que olvidar que tanto la 

Ilustración como las Independencias se adscriben a valores y principios del liberalismo 

europeo, lo que hace que algunos aspectos propositivos del discurso colonial sean menos 

inteligibles y confusos al momento de coordinar en Latinoamérica procesos de 

descolonización. Esto estará más claro en su momento, cuando abordemos a la pedagogía 

moderna, considerada como fenómeno intraeuropeo. 

1.1.2. Aufklärung/Lumières/Ilustración en Europa 

Hay dos cuestiones por mencionar antes de hablar propiamente de la Ilustración, la 

primera respecto a cómo estaba siendo entendido el concepto de emancipación formalmente, 

y lo segunda, respecto a un hecho importante que se muestra al interior de la Ilustración 

europea, la Encyclópedie, ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers48, 

relacionado con el nacimiento de la imprenta, que afecto positivamente la divulgación 

científica, filosófica y literaria de la época. Pues bien, el derecho romano respecto del 

concepto de emancipación se refiere “al momento en que el hijo abandonaba la autoridad 

paterna, adquiriendo la capacidad jurídica y autonomía para regir sus propios asuntos. 

Conserva, a través del tiempo, un carácter doméstico e individual”49. La cuestión del derecho 

romano es constituyente de la elaboración de un primer plano de inmanencia de la 

emancipación.  

De hecho, ya en la Enciclopedia, se encuentra una definición categórica de 

emancipación que va desde aquellas personas que tienen un lugar en la sociedad (hombres), 

como también los modos en qué se aplicaría a los infantes de familia (des enfants de famille), 

a las mujeres conforme al matrimonio, entre otras; todo ello, entendiendo la emancipación en 

un sentido jurídico. Esta definición se vinculaba al estatuto de mayoría de edad que para la 

época era de 25 años mínimo. El Paterfamilias o patria potestad, según el cual el padre-

hombre-adulto estaba a cargo de infantes, mujeres y esclavos (as), un derecho que por cierto 

incluía el derecho a dar muerte50. La emancipación se muestra aquí como el cumplimiento de 

 
48 “La Enciclopedia extiende su significado más allá del ámbito doméstico y del derecho civil para insinuar su 

pertinencia a los ámbitos social y político, ya que afirma que la emancipación es un acto en virtud del cual 

«ciertas personas quedan liberadas del poder de otros»” (Alejandro Andreassi. “Emancipación: Breve 

Recorrido Por El término”. Kult-Ur 2 (3), 2015, 36) 
49 Alejandro Andreassi. “Emancipación…”, 36 
50 Esto es retratado con mayor claridad por Giorgio Agamben (Homo sacer I. El poder soberano y la nuda vida. 

Valencia: Pre-textos, 1998) 



22 

 

la condición aptitudinal que en los infantes era la mayoría de edad en cuanto si era varón; en 

el caso de mujeres había excepciones, la libertad correspondía más al contraer nupcias.  

Hay aquí una distinción importante que nos permite observar mejor los territorios que 

empiezan a establecerse sobre la emancipación a nivel del pensamiento. La emancipación 

como emancipare ilustrada corresponde a lo sucedido a mediados del siglo XVIII en Europa 

y que será retomada, no oficialmente, en las Independencias de América.51 Una primera 

aproximación nos muestra que “la carga semántica del concepto de emancipación hará su 

tránsito de emancipatio jurídica a emancipare político, filosófico y pedagógico”52, situándola 

como una nueva episteme que determina la condición humana, fungiendo como figuras 

emblema de la época, Jean-Jacques Rousseau e Immanuel Kant.  

Esta producción de la emancipación se comprenderá como el uso de las facultades o 

dones de la Naturaleza que deben-ser potencializados en pro de la búsqueda de perfectibilidad 

del género humano y del progreso social y político. Ello representado en dos niveles, (1) el 

mejoramiento del género humano y (2), en efecto, el desarrollo progresivo de las sociedades 

humanas. Todo ello con miras a un futuro abierto, de posibilidades en donde el hombre (no la 

mujer, niños, niñas y adolescentes) era ahora el poseedor de dicho advenir, de su propia 

historia y de su salvación. 

Ahora bien, ampliando un poco el espectro desde donde se aborda el concepto de 

emancipación, nos gustaría sumar a la Ilustración y la Revolución, la Reforma, debido a su 

relación con la pedagogía de los humanistas renacentistas. En la Reforma, Martín Lutero 

continua una propuesta emancipatoria que tiene su lugar en lo explorado por los humanistas 

renacentistas. Lutero, entonces, partirá de aquí para dar fundamento a sus 95 tesis. Su praxis 

reformista está sujeta a la libertad de conciencia, de pensamiento, una cuestión que se había 

consagrado como epíteto de la renovación pedagógica del siglo XVII53. Y que más tarde 

aparecerá en Kant de forma conciliadora en su texto sobre la Ilustración, en una versión 

analítica y secular. La libertad de conciencia en Kant propugnará “el derecho de pensar como 

se quiera, siempre y cuando se obedezca como se debe”54. 

La libertad de conciencia que será el eje de la lucha luterana contra la Iglesia, 

responde así al concepto de emancipación, permitiéndonos adherir a este plano un elemento 

de carácter pedagógico y ético que se comunicará, más tarde, a otros planos en el mismo 

 
51 Cf. Muñoz, Diego & Runge, Andrés, “Acercamiento histórico…” 
52 Muñoz, Diego & Runge, Andrés, “Acercamiento histórico”, 472 
53 Esta renovación pedagógica que consistió en la “exigencia de fijar nuevos métodos, rigurosos y fecundos, que 

caracteriza a la filosofía del siglo XVII, constituye la nota dominante también en el campo de la pedagogía” 

(Nicola Abbagnano, Historia de la pedagogía. México, DF: Fondo de cultura económica, 1992 202) 
54 Michel Foucault, Sobre la Ilustración. Madrid: Tecnos, 2006, 77 



23 

 

registro histórico. Es así como vemos en la Reforma que el texto sagrado tendrá y podrá tener 

una libre interpretación fuera de la orden clerical, invalidando la interpretación de la Iglesia 

como única e incuestionable. Además del elemento pedagógico hay también una formulación 

política por el cuestionamiento a la autoridad eclesial. Será la educación protestante un 

primer elemento traslúcido del concepto de emancipación de la pedagogía moderna. 

Por su lado, la Ilustración, se aproxima a una cuestión, ya no tanto pedagógica, en 

principio, pero sí cultural y política, y tomará su radicalidad, como movimiento intelectual en 

varios niveles: económico, con el desarrollo del capitalismo y la liberación de los mercados; 

social, en la construcción de unas condiciones que dieron origen a la burguesía como clase y; 

cultural, por la producción de un pensamiento literario, filosófico, político y pedagógico que 

compondría un imaginario e identidad para la época, así como su representación. Es así como 

“recién entrado el siglo XVIII, con la Ilustración y la Revolución francesa devendrá un 

término con significado político al referirse a la liberación colectiva de pueblos, clases o 

géneros de la dominación ejercida por otros grupos sociales o políticos”55.  

El corto texto kantiano, ¿Qué es la Ilustración?, aparecido en 1784 ofrece una 

aproximación a este respecto. La emancipación aquí será definida por Kant como la salida de 

la minoría de edad, lo cual solo puede efectuarse en el uso de la razón (privada), es decir, “la 

emancipación solo es real en cuanto el sujeto devenga en sujeto racional”56. Ser ilustrado es, 

desde esta lógica, ser un sujeto emancipado, y dicha emancipación radica en “¡sapere aude! 

¡Ten el valor de servirte de tu propia razón!: he aquí el lema de la ilustración”57. A la 

emancipación como proceso, le es antecedido un imperativo categórico, un principio rector 

de ésta, principio racional por antonomasia. No la emancipación entendida como un hecho 

jurídico, sino como agencia del sujeto, ahora la acción recae sobre éste, en cuyo destino Dios 

ya no es el poseedor; en ello la colonialidad del poder se hace extensiva a todo lo vivo (como 

elemento bios y zoe política). Hacemos referencia aquí a un proceso de secularización que 

tiene que ver también con la reformulación de un ethos, en otros términos, a que la actitud en 

cómo se asume el presente cambia junto con la transformación de las sociedades. Dicha 

actitud consiste en lo siguiente: 

 

El cambio de sujeto de la acción, que pasa de Dios al hombre, y el cambio de sentido en la 

velocidad del tiempo intrahistórico, que no se representa ya como el rápido acercamiento de 

su final, sino más bien como el progresivo avanzar en un futuro abierto que se hace visible 

 
55 Alejandro Andreassi. “Emancipación…”, 36 
56 Muñoz, Diego & Runge, Andrés, “Acercamiento histórico”, 473 
57 Emmanuel Kant. “¿Qué es la Ilustración?”, Foro de Educación, n.º 11, 2009, 249 



24 

 

precisamente por contraste con la uniformidad del tiempo natural, el cual permanece ahora 

inalterado.58 

 

La Ilustración empezará adoptando una visión antropológica, pues pretende formar 

una nueva imagen de Hombre, reformulando las interpretaciones históricamente ancladas a 

las tradiciones religiosas. De aquí que la razón habría de ser el centro de esta expedición; 

habría que crear, producir y dar nuevos elementos y fundamentos para la configuración de un 

nuevo advenir: “la Ilustración pone al individuo y la sociedad en el centro de las acciones; 

marca la separación entre el mito y la superstición. La razón vuelve autónomo y libre al ser 

humano”59. 

A este respecto, Wallerstein, nos explica que, con el nacimiento de la antropología, 

asimismo de la historiografía y de la división de las ciencias naturales y sociales, se supuso 

que los pueblos de América “carecían de “historia”, salvo aquella resultante de la 

instauración de dominio por parte de extranjeros “modernos”, hecho entendido como un 

“contacto cultural” y por lo tanto un cambio cultural”60. Los pueblos llamados primitivos 

fueron desestimados en pro del progreso europeo ligado al conocimiento, y su aniquilación y 

sustracción hizo parte también del proceso de colonización que produjo en nuestro presente la 

hibridación cultural. 

La antropología, formulada en el siglo XIX, tiene un papel importante en ello, su 

clasificación de pueblos primitivos tiene su raíz en ella, un despliegue de la colonialidad del 

saber. La ilustración es el despliegue de la fuerza colonial del saber y del ser. Asimismo, la 

historia y la filosofía de la historia, puesto que, un pueblo sin historia es un pueblo sin 

existencia. “Los primeros antropólogos estudiaron pueblos que estaban bajo dominio colonial 

concreto o virtual, partieron de la premisa de que los grupos que estudiaban no disfrutaban de 

la tecnología moderna”61, lo cual arrojaba la conclusión de su animalidad, una de las razones, 

fundamento de la historia es el no tener escritura propia. Es así como “en el lenguaje del siglo 

XIX, se los consideraba pueblos “primitivos””62.  

Por su lado, la historia, ocupando el lugar del relato bíblico de la Salvación63, tenía 

que dar fe de su potestad sobre el horizonte que antes dominaba la religión. Así como nos lo 

 
58 Reynner Rodero. “KOSELLECK, Reinhart, Aceleración, prog-nosis y secularización”.  Azafea. Revista de 

filosofía núm. 6 (enero, 2004), 277 
59 Armando Zambrano Leal, “El Pensamiento pedagógico de Philippe Meirieu: Tres conceptos claves de su 

momento filosófico”. Pedagogía y Saberes, núm. 33, 2010, 30 
60 Immanuel Wallerstein. Analisis del sistema-mundo…, 20 
61 Immanuel Wallerstein. Analisis del sistema-mundo..., 20 
62 Immanuel Wallerstein. Analisis del sistema-mundo..., 25 
63 Cf. Reinhard Koselleck, Futuro pasado 



25 

 

muestra Koselleck, “cuanto más convergieron la historia como acontecimiento y como 

representación más se preparó lingüísticamente el cambio trascendental que condujo a la 

filosofía de la historia del Idealismo”64. Permitiendo pensar desde entonces las relaciones 

entre historia y filosofía sobre una misma lógica: “el sujeto de la moderna filosofía de la 

historia fue el ciudadano emancipado de la sumisión absolutista y de la tutela eclesial”.65  

Esta misma Historia se establecería como la base fundamental de un nuevo imaginario 

colonial y moderno, el cual, explicado por Lander, buscaría reducir la experiencia humana a 

la vivencia de un pueblo. Se trata, entonces, de la “capacidad de presentar su propia narrativa 

histórica como el conocimiento objetivo, científico y universal y a su visión de la sociedad 

moderna como la forma más avanzada”66, siendo esta, más tarde, la razón del progreso y el 

logro de la perfectibilidad, ligado al desarrollo industrial y tecnológico, asimismo militar y 

económico. Y continua Lander diciendo que “la Historia se mueve de Oriente a Occidente, 

siendo Europa el Occidente absoluto, lugar en el cual el espíritu alcanza su máxima expresión 

al unirse consigo mismo. Dentro de esta metanarrativa histórica, América ocupa un papel 

ambiguo”67, lo que se soluciona al ser reinterpretada como extensión de Europa. 

En este mismo orden de ideas, Adorno y Horkheimer entienden este cambio en la 

mentalidad y transformación social europea por la Ilustración como un “desencantamiento del 

mundo”68, suponiendo una ruptura con el pasado, un desplazamiento del mito por la Ciencias 

en nombre de la Razón, mostrado, de hecho, como una evolución de humanidad. Esta última 

en manos del “intelecto que vence a la superstición y debe dominar sobre la naturaleza 

desencantada”69. Desencantamiento que se traduce en liquidación de todo espiritualismo en 

dominio de la existencia humana, adscribiéndose así a un principio de racionalidad analítica 

que será la medida, la fórmula de cálculo absoluta de la vida humana y la vida en general. 

Se pregunta, entonces, Foucault, “¿cuál es, entonces, este evento que denominamos 

Aufklärung y que ha determinado, al menos parcialmente, lo que somos, lo que pensamos y lo 

que hacemos hoy día?”70. Una pregunta sugestiva, puesto que sitúa, desde ya, la Ilustración 

en un ámbito ontológico de producción ethica. Ethos producido con relación al presente, tal 

cual como lo advertimos respecto de la producción del concepto, el plano de inmanencia de la 

Ilustración entra en relación con el medio real de la Europa del siglo XVII y XVIII. Y es así, 

 
64 Reinhard Koselleck, Futuro pasado, 50 
65 Reinhard Koselleck, Futuro pasado, 50 
66 Edgardo Lander. “Ciencias sociales…”, 19  
67 Edgardo Lander. “Ciencias sociales…”, 20 
68 Theodor Adorno y Max Horkheimer. Dialéctica de la Ilustración. Madrid, Editorial Trota, 1998, 59 
69Theodor Adorno y Max Horkheimer. Dialéctica de la ilustración, 60 
70 Michel Foucault, Sobre la Ilustración, 72 



26 

 

como Kant, en el Sapere aude (“atrévete a conocer”, “ten el coraje, la audacia para 

conocer”71) trae de vuelta y actualiza la cuestión de la emancipación ahora ligada a la razón, a 

sus facultades, a la búsqueda de las direcciones para el espíritu. 

Según Foucault, la Aufklärung en el texto de Kant abandona su tinte escatológico de 

designio divino, para convertirse en un asunto político y público en reclamo de una agencia 

del sujeto, democratizándolo en un contrato (deber-ser o imperativo categórico) que permita 

el uso de razón en su carácter privado y público. Los hombres “son a la vez elementos y 

agentes del mismo proceso”72, el poder unido al saber, dispositivo de dominación de las 

circunstancias, de los destinos de la humanidad. El intelecto o las facultades son las 

tecnologías para la emancipación. Así también lo afirman Adorno y Horkheimer, “el saber, 

que es poder, no conoce límites, ni en la esclavización de las criaturas ni en la 

condescendencia para con los señores del mundo”73, y continúan diciendo, “poder y 

conocimiento son sinónimos”74. Y es posible ver su unidad en la formula emancipatoria de la 

Ilustración, a la cual la pedagogía moderna se autoadjudicará el título de escudera.  

1.1.3. Revolución (es) 

La Ilustración levantó las manos, postulando las Ciencias y el conocimiento como 

nuevo fundamento de la humanidad (humanismo moderno); en la misma dinámica, pero en la 

política, la Revolución apretará los puños para dar paso a los Estados-nación. El acento 

político de la emancipación lo ha producido, en su radicalidad, la Revolución francesa; es 

sobre la arena de finales del siglo XVIII, entre 1789 y 1799, que se forjará un lenguaje 

contestatario para la época con intenciones de transformación social y política inminentes. La 

emancipación aquí adquiere su primer rastro de sangre con el asesinato en 1793 de Luis XVI 

por los propósitos de la Revolución comandada por Robespierre. Es importante entender la 

Revolución, en tanto que concepto, como acontecimiento y no como hecho histórico, puesto 

que así podríamos entrar a su comprensión como ethos, un modo de ser en relación a la 

emancipación, encontrando en ello, por ejemplo, su relación paradigmática (y no de 

causalidad ni ordinalidad) con las Independencias en América. Para ofrecer una conexión 

entre estos tres conceptos (Colonización, Ilustración y Revolución), Wallerstein lo presenta 

así, como puntos de inflexión del sistema-mundo moderno, lo cual nos da una visión 

panorámica del ambiente en que se sitúa la emancipación y la pedagogía moderna: 

 

 
71 Michel Foucault, Sobre la Ilustración, 75 
72 Michel Foucault, Sobre la Ilustración, 75 
73 Theodor Adorno y Max Horkheimer. Dialéctica de la ilustración…, 60 
74 Theodor Adorno y Max Horkheimer. Dialéctica de la ilustración…, 60 



27 

 

1) El largo siglo XVI, durante el cual nuestro sistema-mundo moderno vio la luz como 

economía-mundo capitalista; 2) la Revolución francesa de 1789, como acontecimiento 

mundial que dio lugar a la dominación subsiguiente, durante dos siglos, de una geocultura 

para este sistema-mundo, cultura que fue dominada por un liberalismo centrista.75 

 

Por su lado, René Schérer comprende a su modo la Revolución como “intersección 

(télescopage) de varias revoluciones”76, es decir, ella “es también la intersección o la 

interferencia de varios lenguajes que explican varios discursos (político, moral, social, 

religioso, estético), fijándose en torno de ciertas palabras (libertad, nación, pueblo)”77. La 

emancipación, a luz de la Revolución, será entendida como libertad civil, contraposición 

progresiva de la libertad natural.  

Francia es quien ha construido el plano que dio significado a la Revolución, pero 

también quien ha inteligido su contenido limitándolo solo al idioma francés: “ciudadanos, la 

lengua de un pueblo libre debe ser una y la misma para todos (…) Demos entonces a los 

ciudadanos el instrumento del pensamiento público, el agente más seguro de la revolución, la 

misma lengua”78, indicativo de la oficialidad del Estado en su unificación, paradigma sin 

duda, de toda constitución de Nación. Con la Revolución sobrevino el sentimiento 

nacionalista, que ya venía siendo motivado por varios pensadores, entre ellos Jean-Jacques 

Rousseau, pero también con Nicola Maquiavelo. Si poder y saber son homólogos en la 

Ilustración, la libertad lo será para la Revolución, libertad que adquiere su valía en la 

promulgación de la Declaración de los derechos del hombre y del ciudadano, manifiesto que 

dará fin al Antiguo régimen e instalará las maquinas del liberalismo político-económico que 

ya había ganado fuerza en los ingenios instalados en América.  

Este nuevo lenguaje producto de la Revolución, dirá Schérer, más que político será 

moral, palabras como “corrupción, depravación, inmoralidad (…) puro e impuro, bueno o 

malvado, permiten designar al adversario y justificar su propio civismo”79. Siendo entendida, 

desde aquí, la libertad no solo como una actitud, sino también como aptitud (moral) que 

emancipa. El ciudadano emancipado es quien razona, pero también quien actúa correctamente 

de acuerdo a un principio moral en relación a la nación y a la época.  

Se trata, por tanto, de una moralización del lenguaje político, así mismo norma y 

requisito para la inclusión. La emancipación es praxis, pero en el sentido moral y legal. Tanto 

 
75 Immanuel Wallerstein. Análisis del sistema-mundo…, 10 
76 René Schérer. Pari sur l’impossible Pour une philosophie hors de soi. Paris : Presses Universitaires de 

Vincennes, 1989, 14 
77 René Schérer. Pari sur l’impossible…, 14 
78 René Schérer. Pari sur l’impossible…, 16 
79 René Schérer. Pari sur l’impossible…, 20 



28 

 

Ilustración como Revolución nos muestra la emancipación como libertad negativa, es decir, 

“ausencia de trabas en la actividad del individuo y el grupo”80. Toda libertad negativa parte 

del presupuesto de opresión, coerción y represión, y en este sentido el discurso de 

Robespierre en la Asamblea nacional el 5 de diciembre de 1790, sería relevante: “libertad, 

igualdad y fraternidad”, se plegarán al plano inmanente de emancipación. Este es su mantra. 

Robespierre coloca la libertad como el revés de la dominación, y la Revolución como 

el medio de la transformación de las condiciones materiales. Sobre esta base material aparece 

la propiedad privada y de la naturaleza de los mercados y el comercio, pero a partir de la 

inteligibilidad de un discurso político, de un lenguaje y un idioma; lo cual guarda sus 

antecedentes en lo que ya se venía conversando sobre economía política desde la 

Enciclopedia81. En “la tradición libertaria que arranca con la Revolución Francesa, la 

emancipación está íntimamente vinculada a la idea de fraternidad”82, y es por esta misma vía, 

que la emancipación, en términos económicos y de mercado, será entendida hasta inicios del 

siglo XX como aquello que está fuera de lo político, no regulado por ello83. Con la 

Revolución llega al panorama político la figura del ciudadano, un hombre ilustrado y liberal; 

saber y moral se convertirán en los nuevos componentes del concepto de emancipación. 

Sin contradecir a Schérer, y a los continentales en sus lecturas críticas sobre la 

Revolución y la Ilustración, o la Reforma y el humanismo, el pensamiento decolonial nos 

permite mirar sus prolongaciones, escarba en sus raíces y ver como los procesos y fenómenos 

gestados al interior de Europa son conducidos por los circuitos comerciales84 fabricados 

durante el siglo XVI. Es por ello, que Edgardo Lander no deja de asegurar que “la 

consecuencia es que el capitalismo, como la modernidad, aparecen como un fenómeno 

europeo y no planetario, en el que todo el mundo participó, pero con distintas posiciones de 

poder”85. 

Es debido a esto que la Revolución fue francesa; no por ello, su incidencia y 

consecuencia fue sobre sí, puesto que “la colonialidad del poder es el eje que organizó y 

 
80 Alejandro Andreassi Cieri, “Emancipación…”, 37 
81 Unas de las primeras referencias, contemporáneas a la Revolución, en donde aparecen tratados sobre 

economía política tiene su lugar en la Enciclopedia, y se lo debemos a Jean-Jacques Rousseau, como también 

a Jean le Rond D’Alembert. 
82 Alejandro Andreassi Cieri, “Emancipación …”, 40 
83 Cf. Michel Foucault. Nacimiento de la Biopolítica. Buenos aires: Fondo de Cultura Económica De Argentina, 

2007 
84 “La emergencia del circuito comercial del Atlántico, en el siglo XVI, que considero fundamental en la historia 

del capitalismo y de la modernidad/colonialidad” (Edgardo Lander. “Ciencias sociales…”, 56). Dicha 

“Emergencia del circuito comercial del Atlántico tuvo la particularidad (y este aspecto es importante para la 

idea de “hemisferio occidental”) de conectar los circuitos comerciales ya existentes en Asia, África y Europa” 

(Walter Mignolo, “La colonialidad a lo largo y a lo ancho…”, 58)   
85 Edgardo Lander. “Ciencias sociales…”, 57 



29 

 

organiza la diferencia colonial, la periferia como naturaleza”86. Por tanto, América, por 

ejemplo, se vincula a estos acontecimientos por colonialidad, a partir de una diferenciación 

racial, de un género determinado por una clase social, económica y política particular, los 

criollos. Pues bien, esto no debe instar a una depuración o rechazo de “lo europeo”, sino en ir 

más allá, a un rechazo de todo ethos colonial. No con ello estamos negando los procesos 

sistemáticos de segregación de los que somos herederos, sino más bien, encontrar en el 

problema otras orientaciones que no nos devuelvan a aquello que criticamos.  

Este acontecer de Europa es lo que funda la imagen paradigmática “sustentada en la 

colonialidad del poder que hace difícil pensar que no puede haber modernidad sin 

colonialidad; que la colonialidad es constitutiva de la modernidad, y no derivativa”87, que la 

modernidad no es un tiempo histórico sino un conjunto de acontecimientos que dieron las 

bases a las sociedades occidentales actuales. Por ello, a nuestros ojos, las Independencias 

siguen, operativamente, la lógica de un ethos moderno-colonial, ya no desde la Corona, sino 

desde la clase económica (burguesía), y “la Revolución Francesa, considerada por 

Wallerstein momento fundacional de la geo-cultura del sistema-mundo moderno”88, es la 

sombra de la colonialidad del poder disimulada, piedra de toque para que Marx pensara en el 

ascenso del proletariado, en tanto fórmula de transformación social y política.  

De lo hasta ahora presentado, podemos extraer dos tipos de emancipación. (1) el 

carácter político que exige condiciones materiales para el ejercicio de la libertad, las cuales 

deben ser gestionadas, mismos que son, por un lado, la propiedad y libertad de 

mercado/comercio. Y (2) el asunto de la Ilustración y la Crítica; sapere aude será la fórmula 

emancipatoria, una emancipación intelectual, provista en tranzar de factores y negociaciones 

sociales y políticas. De esto podemos deducir que no hay emancipación social y política, sin 

antes haber adquirido libertad de pensamiento, sin haberse atrevido a pensar por sí mismo, sin 

prejuicios y dogmas. Esto último es lo que abre la posibilidad que configurará lo que ha sido 

conocido como pedagogía moderna. 

 

1.2. El plano de inmanencia de pedagogía moderna 

Así como los conceptos de Revolución o Ilustración tienen sus personajes, la 

pedagogía moderna tiene los suyos. No obstante, nos parece importante antes explicar 

algunas cuestiones que sirvan de guía para entender su desplazamiento y devenir, en el 

 
86 Edgardo Lander. “Ciencias sociales…”, 57 
87 Edgardo Lander. “Ciencias sociales…”, 61 
88 Walter Mignolo, “La colonialidad a lo largo y a lo ancho…”, 35 



30 

 

seguimiento de un rastro que nos ha llevado desde los humanistas renacentistas hasta Jean-

Jacques Rousseau, y de la Reforma a la Revolución, con una herencia clara encontrada en la 

Colonización. Es Rousseau aquí un punto de inflexión, la representación de un cambio o 

transformación pedagógica, quien abre el camino a lo que podría ser considerado como una 

revolución pedagógico-política. Reiteramos, Rousseau, no entendido como la totalización de 

un discurso y una práctica pedagógica, sino como en quien se encuentran los elementos 

fundamentales y fundadores, el límite. En Rousseau encontramos la condensación de la 

pedagogía moderna como acontecimiento productor de discursos que consagran la práctica 

pedagógica. En palabras de Schérer:  

 

No es totalmente seguro, pero desde finales del siglo XVIII, en Europa, “el infante” comienza 

a convertirse en un tema de elección, a ser un problema. Es el momento que sucede al Emilio 

de Rousseau, donde la pedagogía moderna comienza a tomar cuerpo. La educación del infante 

deviene una de las preocupaciones mayores de la sociedad civil. Una de las claves de la 

Civilización.89  

 

Esto consiste en la producción de un ethos pedagógico plegado al ethos moderno-

colonial. Por tanto, no queremos que esto se entienda como una reducción al tratamiento que 

hace Rousseau sobre la infancia, ni tampoco a su Emilio. Contrario a ello, intentamos 

presentar con Rousseau y su Emilio los orígenes y principios fundamentales sobre los que 

operará la pedagogía a partir de entonces, centrándonos así en sus formulaciones alrededor de 

la infancia y la adolescencia y sus promesas emancipatorias. Rousseau entrega a la sociedad 

naciente del siglo XVIII los preceptos de un discurso y una práctica de aquello que ha 

recibido el nombre de pedagogía moderna.  

En Rousseau vemos la instalación de las directrices primeras de un proceso, la 

instalación de las piezas que pondrán a funcionar la educación como maquinaria político-

educativa sobre los terrenos movedizos del socius en crisis, acoplando dichas piezas para dar 

respuesta, por un lado, al espíritu ilustrado y su instrucción moral y, por otro lado, 

coadyuvando a los intereses políticos de su época (liberalismo). Desde aquí, a finales del 

siglo XVIII e inicios del siglo XIX, todo proyecto educativo será pensado bajo un 

compromiso político, moral y epistemológico. La pedagogía moderna como ethos 

 
89 René Schérer. « Pré-ambule : L’échec d’une mainmise ». Vers une enfance Majeure. Textes sur l’éducation. 

(Paris: La Fabrique Editions, 2006), 5 



31 

 

transcendido a la figura de paradigma90 con el propósito de insertar socialmente a niños, 

niñas y adolescentes. 

La pedagogía moderna es pensada en una relación de proximidad con la 

emancipación, asimismo como comparte con ella sus tres acontecimientos constituyentes: la 

Colonización, la Ilustración y la Revolución, pero desde sus propios intereses. No obstante, a 

ello habría que sumar al humanismo renacentista y al enciclopedismo francés que le dan la 

especificidad a su movimiento emancipatorio y a su proyecto, así como también nos muestran 

a Rousseau como una figura emblemática. 

Esto así presentado nos gustaría explicarlo a partir de la configuración de dos tipos de 

racionalidad91 que operan al interior de la pedagogía moderna: la razón científica y la razón 

política, de donde se dará lugar a los procesos de enseñanza, localizando el problema del 

método y al liberalismo político, respectivamente. En esa misma lógica expansionista y no 

sólo comercial, entendemos la Ilustración (y los acontecimientos que le acompañan) y la 

Revolución (es), a partir de lo cual se podría justificar más tarde la crítica filosófica a la 

pedagogía moderna como un fenómeno europeo de herencia colonial, cuya colonialidad que 

organizó el mundo de forma diferencial en el ejercicio de poder.  

Partiendo de lo anterior, todo lo moderno es colonial, pero lo colonial no es, 

necesariamente, europeo, más sí lo es la colonización. Por tanto, la colonialidad es un modo 

de operación del poder de segundo orden que se inscribe en la globalización, la liberación de 

los mercados, la economía y la política. Preferimos el apelativo de moderna, en relación a la 

pedagogía, por su asocio a la configuración del ethos en mención y no a un tiempo histórico, 

asimismo, la pedagogía no como un hecho histórico, sino como un cierto modo de ser, un 

paradigma, un acontecimiento que aún define hoy los modelos y prácticas de enseñanza y 

aprendizaje92.  

 
90 Giorgio Agamben define el paradigma, desde Foucault, sosteniendo que “el régimen de su discurso no es la 

lógica, sino la analogía”, por lo que el paradigma es un caso singular que se aísla del contexto del que forma 

parte sólo en la medida en que, exhibiendo su propia singularidad, vuelve inteligible un nuevo conjunto, cuya 

homogeneidad él mismo debe constituir” (Giorgio Agamben, “¿Qué es un paradigma? Revista Fractal [en 

línea], 2008) 
91 «Racionalidades» diversas que han sido puestas en ejercicio en dominios técnicos, políticos, científicos, etc.” 

(Michel Foucault, Sobre la Ilustración, 50) Michel Foucault entiende la racionalidad como un conjunto de 

prácticas que tiene lugar en una configuración espacio-temporal, con prácticas se refiere a las formas en que se 

actúan, piensan y hablan los seres humanos en una determinación histórica. Dichas prácticas pueden ser 

discursivas o no discursivas, la racionalidad es aquello que las organiza en regímenes de prácticas y las hace 

manifiesta, estos regímenes o gramáticas “son como el agua en la que nadan los peces: no las vemos, pero 

siempre están allí, pues sin ellas no podríamos hablar ni actuar” (Santiago Castro-Gómez. Historia de la 

gubernamentalidad. Razón de Estado, liberalismo y neoliberalismo en Michel Foucault, Bogotá: Siglo del 

Hombre Editores, 2010, 30).  
92 El apelativo de moderna que alude sin duda a la modernidad, es una cuestión que excede a nuestra 

investigación, por ello hemos optado, por entenderlo en relación con lo desarrollado por Michel Foucault, 



32 

 

Esto así presentado nos permite encontrar una relación de proximidad entre lo 

expuesto por Michel Foucault y algunos pensadores decoloniales como Walter Mignolo, 

Enrique Dussel y Santiago Castro-Gómez, para quienes todo proceso, práctica y discurso 

denominado en relación con la modernidad está ligado a la Colonialidad. Permitiéndonos 

pensar, primero, que la modernidad no es proceso intraeuropeo sino de configuración de un 

nuevo estado de cosas a escala mundial, entendida como una red heterárquica planetaria que 

conectó y aún conecta al mundo desde diversos centros de poder. Segundo, que la pedagogía 

moderna es un elemento, entre otros, de este proceso de pliegue y despliegue en la 

configuración de una geocultura y geopolítica del sistema-mundo (globalización del 

capitalismo), siendo un factor dentro de la red colonial. Por ello, toma también sus 

dispositivos (clase, género, raza, religión) respecto de su función pedagógica. No obstante, 

hay que aclarar que aquí la pedagogía moderna es un fenómeno que se predica de Europa. 

1.2.1. Razón científico-pedagógica 

La racionalidad a la que nos referiremos, en primer lugar, guarda su relación con la 

revolución científica del siglo XVI93, y más específicamente con lo que ha sido designado 

como el problema del método en Europa, y en América con las expediciones. En ese 

momento la matriz que daría a luz al nuevo mundo experimentaba labores de parto, un nuevo 

mundo agenciado en estratos geopolíticos y geoculturales. Se trataba de una nueva 

organización a escala mundial que dividiría el mundo en duplas: hemisferio 

occidental/hemisferio oriental. En todo esto, el despertar de las Ciencias no estuvo ausente o 

excluso, e hizo parte del proceso.  

Uno de los focos de diseminación de la razón científica en relación con la pedagogía 

es posible notarlo gracias a la aparición, más o menos treinta años antes de la publicación del 

texto kantiano sobre la Ilustración y cuarenta años de la Revolución, en 1751, de la primera 

edición de la Enciclopedia (Encyclopedie ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et 

des métiers)94, un acontecimiento que tomaría como epicentro el suelo francés. Motivada, en 

primera instancia, por Denis Diderot y conformada por un grupo de veintiún intelectuales, 

 
entendiéndola como ethos y asumiéndola como paradigma a la trasposición, compendiado o interferencia 

(télesscopage- (usando el término de Schérer) de discursos y prácticas. Así que la forma en que 

comprendemos la modernidad/moderna no alude a una cuestión temporal de inicio/fin de un tiempo histórico, 

aunque hagamos uso de fechas. Asimismo, desde la perspectiva decolonial que vincula a la modernidad a la 

colonialidad, entendiéndolas como consustanciales. 
93 Se ubica entre el siglo XVI y XVII, según Gadotti, en relación al problema del método científico que, por 

ejemplo, Abbagnano localiza en Bruno y Galileo. Asimismo, con Bacon y Descartes se inaugura una reflexión 

del todo filosófica.  
94 Cf. Enrique J. Jardel Peláez. “El espíritu de la ilustración en la obra” (Prologo), Discurso preliminar de Jean 

le Rond d'Alembert (Guadalajara: Universidad de Guadalajara, 2020), 11 



33 

 

número de colaboradores que más tarde ascendería a ciento veinte, la Enciclopedia ofrecía 

para ese entonces un marco de referencia epistemológico para la época, puesto que compila 

todo lo producido hasta entonces en Europa, de lo cual podríamos bien medir su impacto y 

alcance en una dimensión pedagógica. El saber, el poder y la enseñanza, todo ello colocado 

en un mismo lugar, entorno al surgimiento de una nueva clase social. 

La Enciclopedia no era, por tanto, un manual, sino la organización sistemática y 

categórica de conocimientos en relación a las ciencias naturales, humanas, las artes, técnicas 

y oficios. Se trataba de la divulgación del saber hecha posible gracias a los avances de la 

imprenta, de la cual la Reforma se beneficiaría. La Enciclopedia estaba buscando instaurarse 

en la historia europea como un emblema del espíritu ilustrado, devenir símbolo en el que la 

razón figurara como el fundamento primero, como el fin en sí mismo y destino de la 

humanidad. Ya, entre 1751 y 1772, La Enciclopedia estaba constituyendo los modos de 

intelección para la época.  

Todo aquello que ya se había producido y se estaba produciendo en las ciencias 

naturales como la botánica y la física, en ciencias humanas como en geografía, artes, historia, 

filosofía, política, como también en las matemáticas y la geometría, habría hallado su 

receptáculo. Con la Enciclopedia se inaugura la especialización primera del conocimiento 

que también veremos, más tarde, en la especialización del trabajo. No obstante, esto será 

evidente y concreto entrado el siglo XIX, así como lo deja ver Wallerstein: 

“aproximadamente en ese momento, a fines del siglo XVIII, ocurrió lo que hoy denominamos 

“divorcio” entre la filosofía y la ciencia (…) quienes defendían las “ciencias” empíricas (…) 

afirmaban que el único camino a la “verdad” era la teoría basada en la inducción a partir de 

observaciones empíricas”95. 

Sentenciaba D’Alembert: el hecho “que la Enciclopedia se convierta en un santuario 

donde los conocimientos de los hombres estén al abrigo de los tiempos y de las revoluciones. 

¿No nos sentiremos demasiado halagados por haber puesto las bases?”96. El carácter 

pedagógico de La Enciclopedia establece una condición favorable y pertinente para la 

conformación y sistematización del conocimiento, puesto que, no se trataba simplemente de 

compilar y divulgar, sino, en la misma medida, de hacerlo accesible y público. Uno de los 

aspectos relevantes que generó devoción por la Enciclopedia fue su contenido 

sugestivamente liberal, es decir, “en favor de las libertades individuales”97.  

 
95 Immanuel Wallerstein. Análisis del sistema-mundo…, 14 
96 Jean le Rond d'Alembert. Discurso preliminar. (Guadalajara: Universidad de Guadalajara, 2020), 94 
97 Maocir Gadotti. Historia de las ideas pedagógicas. Buenos Aires: Siglo veintiuno editores, 2003, 82 



34 

 

Por su lado, según Diderot, “las ciencias son (…) la base de la instrucción”98, por ello 

La Enciclopedia devendría ágora, el lugar vaticinador y público. Es así como nos topamos 

con una pedagogía que ya no se pensará solo en los límites de la instrucción o la enseñanza, 

sino que a partir de un salto cualitativo construirá su propio carácter científico, político, 

moral. Y al ser instada a ir más allá de este encargo milenario de acompañamiento, la 

pedagogía empezará a perfilar su propia teoría de conocimiento, siendo niños, niñas y 

adolescentes su objeto de estudio. 

La pedagogía no es la primera en preguntarse por el conocer, empero, su originalidad 

radica en su objeto de estudio, preguntándose por cómo conoce el niño, la niña y el 

adolescente y, sucesivamente, cómo aprende para saber cómo y qué enseñarles. Antes del 

siglo XVII, esto ya había sido planteado, aunque de una forma muy distinta y poco precisa 

por Erasmo y Comenio, en quienes prevalece la idea y preocupación por una educación 

infantil. Ellos se atreven, por primera vez, a esbozar un método y plantear una pedagogía 

infantil; muestra de esto es la Didáctica Magna de Comenio. Iván Illich nos ilumina este 

camino de la siguiente manera: 

 

La palabra educación es de reciente cuño. No se conocía antes de la Reforma. La educación 

de los niños, como ya lo he referido, se menciona por primera vez en francés en un 

documento fechado en 1498. Fue el año en que Erasmo se estableció en Oxford (…) En 

lengua inglesa la palabra education hizo su primera aparición en 1530 (...) En tierras de 

España, el uso de la palabra y la idea de educación tardó otro siglo más. En 1632, López de 

Vega sigue refiriéndose a la educación como una cosa novedosa (…) Los centros de 

aprendizaje existían antes de que el término educación entrara en el lenguaje común.99 

 

Se trata de que “la misma exigencia de fijar nuevos métodos, rigurosos y fecundos, 

que caracteriza a la filosofía del siglo XVII, constituye la nota dominante también en el 

campo de la pedagogía”100. La Didáctica Magna de Comenio, por ejemplo, será “considerada 

como método pedagógico para enseñar con rapidez, economía de tiempo y sin fatiga. (…) la 

escuela debe enseñar el conocimiento de las cosas”101. Dicha obra será difundida en el 

contexto de la Reforma. Es así como Comenio será considerado un pionero de las Ciencias de 

la Educación, “el gran educador y pedagogo moderno y uno de los mayores reformadores 

sociales de su época”102. Todo el pensamiento pedagógico de Comenio nace del método 

 
98 Nicola Abbagnano. Historia de la pedagogía, 258 
99 Iván Illich. “Alternativas”. Obras reunidas (volumen I). Fondo de Cultura Económica, 2006, 131 
100 Nicola Abbagnano, Historia de la pedagogía, 202 
101 Maocir Gadotti, Historia de las ideas pedagógicas, 70 
102 Maocir Gadotti, Historia de las ideas pedagógicas, 71 



35 

 

inductivo (influencia de Francis Bacon). Es teniendo en cuenta esto que, para la tradición 

pedagógica, Comenio: 

  

Fue uno de los primeros que propusieron de siete a doce grados de instrucción obligatoria. En 

su Magna Didáctica describió a la escuela como un instrumento para “enseñar a todos todo” y 

delineó un plan para la producción en masa de conocimientos (…) Comenius fue también un 

alquimista que adoptó el lenguaje técnico de su oficio para describir el arte de educar niños, 

dirigiendo sus espíritus destilados a través de doce etapas de procesos sucesivos, de manera 

que pudieran convertirse en oro.103 

 

Doce etapas aun conservadas en la educación básica (Jardín, primaria, secundaria y 

preparatoria). Aquí un primer antecedente importante de un método, de una práctica 

pedagógica relacionada con la escolarización. La racionalidad científica tuvo entonces que 

demostrar su potencialidad frente a la versión dominante de su tiempo desde el geocentrismo 

hasta el ser humano como criatura de Dios. Esta racionalidad significaría la construcción de 

una primera memoria de la colonialidad del saber que haría de Europa, y ya no Grecia, la 

cuna de la civilización occidental. Se trató, por tanto, de una “construcción eurocéntrica, que 

piensa y organiza a la totalidad del tiempo y del espacio, a toda la humanidad, a partir de su 

propia experiencia, colocando su especificidad histórico-cultural como patrón de referencia 

superior y universal”104. La colonialidad del ser y saber puesta en función de un mismo 

objetivo, la constitución de un objeto. La racionalidad científica no es inteligible en sí misma, 

se hace inteligible en el discurso y la práctica, y la pedagogía no puede estar exenta de ello; la 

pedagogía es la base sobre la que el conocimiento se distribuye y organiza. 

Lander nos muestra al respecto del surgimiento de las disciplinas científicas, 

destacando dos aspectos que le son fundamentales: la providencia de un metarrelato de 

carácter universal y la universalización de la experiencia de un pueblo (reduciendo al resto) a 

la suya. “La sociedad industrial liberal es la expresión más avanzada de ese proceso histórico, 

es por ello el modelo que define a la sociedad moderna”105, vemos entonces como Marx, 

ciertamente, no escapo a esta lógica; así como otros pensamientos que persiguen como fin 

último la superación de discursos totalitarios. La racionalidad científica no se trata solamente 

de un compendio de conocimientos, sino también de prácticas y discursos constitutivos y 

constituyentes. En palabras de Lander, de acuerdo al segundo aspecto de la universalización 

de la experiencia: 

 
103 Iván Illich, “Alternativas…”, 128 
104 Edgardo Lander. “Ciencias sociales…”, 23 
105 Edgardo Lander. “Ciencias sociales…”, 23 



36 

 

 

Las formas del conocimiento desarrolladas para la comprensión de esa sociedad se convierten 

en las únicas formas válidas, objetivas, universales del conocimiento. Las categorías, 

conceptos y perspectivas (...) Estos saberes se convierten así en los patrones a partir de los 

cuales se pueden analizar y detectar las carencias, los atrasos, los frenos (…) de lo primitivo o 

lo tradicional en todas las otras sociedades.106 

 

La racionalidad científica nos deja entrever la producción de ese imaginario, de ese 

metarrelato que impera en la época y que no puede desvincularse de la América para 

mostrarse como esencialmente intraeuropeo, sino como efecto del proceso de globalización. 

La organización del mundo no era solo y necesariamente de carácter material, también lo era 

en su sentido simbólico e imaginario; es esta racionalidad “que dice lo que tiene que hacer, 

tanto en relación con la historia general del pensamiento, como en relación con su propio 

presente y con las formas de conocimiento, de saber, de ignorancia”107. Esto muestra a la 

racionalidad científica en la pedagogía moderna en tanto que actitud colonial de enseñanza y 

aprendizaje. 

La extensión de esta actitud y aptitud de presente colonial que frecuenta todo 

pensamiento en su producción no es un acontecimiento que se cierra sobre el suelo europeo. 

No se trata sólo de los modos de inteligibilidad europeos, sino de como estos se colocan 

como el recurso ulterior de la humanidad, como universales; empero, esto exige la necesidad 

de historizar el proceso de colonización, y no impugnar o rechazar lo europeo bajo este 

mismo precepto, y más bien en su lugar, permitirnos construir diálogos cercanos desde 

nuestro lugar de enunciación. Entonces, en esta racionalidad, durante el proceso de 

colonización “las otras formas del saber, son trasformadas no sólo en diferentes, sino en 

carentes, en arcaicas, primitivas, tradicionales, premodernas”108. 

Una de las premisas fundamentales de la razón científica será la idea de un progreso 

de la humanidad, en relación a un desplazamiento del mito y el emplazamiento del 

conocimiento científico para la promoción de la práctica de un “despliegue de los medios 

técnicos y de las competencias organizacionales que permiten dominar la naturaleza a través 

del trabajo”109.  Es de aquí de donde se deriva una colonialidad del saber que, en palabras de 

Castro-Gómez, podríamos definir como el resultado de: 

 

 
106 Edgardo Lander. “Ciencias sociales…”, 23 
107 Michel Foucault. ¿Qué es la ilustración?, 58 
108 Edgardo Lander. “Ciencias sociales…”, 23 
109 Santiago Castro-Gómez, Hybris del punto cero…, 36 



37 

 

La relación creada por el pensamiento moderno entre un sujeto abstracto (sin sexo, sin clase, 

sin cultura) y un objeto inerte (la naturaleza), lo que explica la “totalización” del mundo 

Occidental, ya que este tipo de representación bloquea de entrada la posibilidad de un 

intercambio de conocimientos y de formas de producir conocimientos entre diferentes 

culturas.110 

 

La pedagogía moderna, su actitud con el presente fue aquella de generar un método de 

conocimiento, demostrando con ello su carácter objetivo y universal. La pedagogía se pliega 

a la racionalidad científica, aquella del humanismo renacentista presente en Erasmo y 

Comenio, y en el enciclopedismo francés. Ese conjunto axiomático organizado por un 

dispositivo colonial de saber, debido a su relación con un mundo que no deja de asociarse a 

“la noción del carácter objetivo y universal del conocimiento científico, está articulado a las 

separaciones que establecen los saberes sociales entre la sociedad moderna y el resto de las 

culturas”111. Esto entonces muestra, no tanto un rechazo de las ciencias y la tecnología como 

un germen europeo a aniquilar, sino más bien, y, sobre todo, un producto de la actitud 

moderna colonial que nos define; por ello lo que habría que purgar de nuestro sistema no es 

lo europeo, sino eso moderno-colonial, intempestivo, transhistórico que supone límites al 

conocimiento y su producción. 

1.2.2. Razón política-pedagógica 

La Ilustración es enunciada en ese momento desde esta nueva lucha por el control del mundo 

y es allí, como vimos, donde se articula el proyecto de una ciencia del hombre desarrollado 

por Hobbes, Rousseau, Smith, Hume, Kant, Turgot y Condorcet.112 

 

Con la razón política no ocurrirá algo distinto a aquello de la razón científica, empero, 

variará, no su relación con el patrón de poder de tipo colonial, sino en los objetos sobre los 

que acciona sus dispositivos. La racionalidad política, a la que se vincula la pedagogía 

moderna, guarda relación con la transformación del orden social, la creación de un imaginario 

y los modos de gobernar (gubernamentalidad) que se muestran en el ascenso de la clase 

burguesa en Europa y con los Criollos en América, como con el nacimiento de los Estados-

nación y la puesta en marcha del liberalismo político franco-ingles. 

Dicha racionalidad que hemos querido ubicar en la Revolución, no como un origen, 

sino como su paradigma, es constitutiva de la colonialidad del poder, reflexionada en la 

actitud de un sujeto imperial que ha encontrado sus fuerzas en la economía gracias a la 

instalación de la máquina capitalista en el mundo. Es así que la razón política se nos muestra 

 
110Santiago Castro-Gómez, Hybris del punto cero…, 48 
111 Edgardo Lander. “Ciencias sociales…”, 23 
112 Santiago Castro-Gómez. Hybris del punto cero…, 51 



38 

 

a escala mundial y la pedagogía yace enganchada sobre ella desde entonces como uno de sus 

elementos. Ya esto lo ha evidenciado el pensamiento decolonial de la siguiente manera: 

 

De este universalismo eurocéntrico excluyente se derivan las mismas conclusiones que en 

Locke respecto a los derechos de los pueblos. A diferencia de los pueblos que son portadores 

históricos de la razón universal, las naciones bárbaras (y sus pueblos) carecen de soberanía y 

de autonomía.113 

 

La universalización de la racionalidad política liberal se presenta como el modelo y 

proyecto de mejoramiento, esa evolución de las sociedades humanas primitivas en sociedades 

civiles que había sido anunciada en la Ilustración, “en ese momento desde esta nueva lucha 

por el control del mundo y (…) articula el proyecto de una ciencia del hombre desarrollado 

por Hobbes, Rousseau, Smith, Hume, Kant, Turgot y Condorcet”114. Entonces, la diferencia 

entre Europa y América radicará en la construcción de un estado de naturaleza, por dicha 

Ciencias del hombre que interpretarán ontológicamente esa diferencia en los términos de un 

progreso en que las sociedades europeas son el modelo a seguir.  

Es así como el cambio o transformación de la racionalidad política en el siglo XVIII 

provee el suelo para el establecimiento de un proyecto civilizatorio que enfatiza en la libertad 

de un pueblo. Empero, no hay que obviar el subtexto, la liberación era diferenciada a partir 

del establecimiento de cuatro criterios heredados de la colonización: raza, clase, género y 

edad, que son los modos funcionales u operativos de la colonialidad de poder respecto de su 

objeto a colonizar. Y como bien podemos darnos cuenta también la pedagogía partirá de 

ellos, aplicándolos ya no a la población en general, sino a niños, niñas y adolescentes. 

Las promesas emancipatorias del siglo XVIII y XIX serán, entonces, libertad civil, 

igualdad, progreso. Todas ellas sujetas a la visión de perfeccionamiento de las sociedades 

occidentales, consideradas, en primera instancia, como corruptas y malvadas. Esto aquí se 

inserta en la idea de proyecto, de imagen o idea en favor de un pro-iactum, y es la dimensión 

política la que dará consistencia y unificación a la figura del Estado-nación. Ciencias, artes y, 

por supuesto, la pedagogía, son pensadas conforme a este lugar común, la política, o mejor, a 

la racionalidad política y la moral planteada por el liberalismo115. 

En la Declaración, en el artículo 4, la libertad es promulgada así: “la libertad consiste 

en poder hacer todo lo que no perjudique a los demás. Por ello, el ejercicio de los derechos 

naturales de cada hombre tan sólo tiene como límites los que garantizan a los demás 

 
113 Edgardo Lander. “Ciencias sociales…”. 19 
114 Santiago Castro-Gómez. Hybris del punto cero…,51 
115 Cf. Santiago Castro-Gómez. Hybris del punto cero…,54 



39 

 

Miembros de la Sociedad el goce de estos mismos derechos. Tales límites tan sólo pueden ser 

determinados por la Ley”. Aquí pueden observarse dos aspectos importantes con los que la 

pedagogía moderna tendrá que vérselas: (1) la libertad en relación al derecho o a la Ley y (2) 

la libertad en su sentido económico en relación a los mercados y a la economía reciente. Muy 

cercano esto a los análisis sobre la sociedad civil hechos por Foucault116. 

Si la tarea de la pedagogía moderna es, partiendo de la racionalidad política, formar al 

hombre del futuro, al ciudadano, tendrá entonces que partir de estos dos modos de gobernar 

que son consustanciales a la sociedad civil. Por tanto, si Erasmo y Comenio se nos presentan 

como representantes de una relación entre la razón científica y la pedagogía, será John Locke 

quien nos devele un primer brote del vínculo entre la política y la pedagogía como proyecto, 

limite y función sobre el orden social naciente.  

1.2.3. De Locke a Rousseau: gentleman y Emilio 

Locke y su gentleman son el esfuerzo moral que vincula a la política liberal con la 

pedagogía en pro de la producción de un tipo especifico de subjetividad, el ciudadano. Sí, lo 

que ha recibido el título de pedagogía moderna se construye bajo la sombra del liberalismo 

político impulsado por los beneficios producido por la maquina despótica colonial. “La 

configuración de la modernidad en Europa y de la colonialidad en el resto del mundo (con 

excepciones, por cierto, como el caso de Irlanda), fue la imagen hegemónica sustentada en la 

colonialidad del poder”117; haciendo posible la adscripción de la pedagogía moderna a un 

territorio específico, para luego migrar a nuevos suelos en procesos de subjetivación.  

El maestro Locke será entonces la piedra de toque del planteamiento político y 

pedagógico de Rousseau, éste es el último tramo para llegar al ginebrino. En 1689, aparece el 

Ensayo sobre el entendimiento humano de la pluma de John Locke, y cuatro años más tarde, 

en 1693, publicaría Pensamientos sobre educación. En estos aparece una figura mucho más 

clara del proyecto de la pedagogía moderna, el gentleman (caballero). Es así como nace un 

énfasis antes no visto en relación con la educación y la pedagogía: la enseñanza moral debe 

ser el precepto irrefutable para el ciudadano. 

 
116 Esto está explicado así por Foucault: “para que la gubernamentalidad pueda conservar su carácter global en 

la totalidad del espacio de soberanía […] para que tampoco sea menester dividir el arte de gobernar en dos 

ramas, el arte de gobernar económicamente y el arte de gobernar jurídicamente, y, en suma, para mantener a la 

vez la unidad de ese arte […] es preciso darle una referencia, un dominio de referencia, un nuevo campo de 

referencia, una nueva realidad sobre la cual ese arte de gobernar ha de ejercerse, y ese nuevo campo de 

referencia, es, creo, la sociedad civil" (Michel Foucault. Nacimiento de la biopolítica…, 335) 
117 Walter Mignolo, “La colonialidad a lo largo y a lo ancho…” 61 



40 

 

Las ideas pedagógicas de Locke lo acabarían ubicando entre Montaigne y 

Comenio118, ya que su educación estaría orientada a la formación de la aristocracia y no a la 

enseñanza popular, asimismo en la injerencia moral a partir de un proceso gradual de la 

enseñanza. Estamos en el límite que convertiría a la pedagogía en institución119. Aunque lo 

realmente interesante e imprescindible de Locke es su principio pedagógico: self-government, 

auto-gobernanza, auto-control, consistente en la necesidad de generar un carácter para 

dominar su naturaleza, un ejercicio racional sobre las pasiones y el cuerpo, lo que nos sirve 

de indicador de una acción política y moral. 

Por ejemplo, Abbagnano lo explica así: “en su indagación gnoseológica Locke parte 

de Descartes: el objeto del conocimiento es la idea”120, no obstante, esto no es suficiente para 

él, de aquí que le sea necesario introducir “la primera limitación fundamental: las ideas se 

derivan exclusivamente de la experiencia”121. No es posible que la idea sea producida del 

todo por el intelecto. Entonces, sabiendo los modos en los que opera la mente o sus 

actividades, es posible deducir un método efectivo para el proceso de aprendizaje. Locke es 

uno de los más importantes teóricos del liberalismo político; y esto es relevante en la medida 

en que sus postulados pedagógicos y la teoría de conocimiento sean asociados a la teoría 

política: al pensador inglés no le interesa tanto que su gentleman aprenda latín y griego, sino 

que forme su carácter122. 

“A los ojos de Locke, la mejor educación es la impartida por un culto preceptor, fuera 

de la escuela pública”123. pensando la educación al interior de la familia, en el hogar, pero 

detentada por un preceptor, recuperando la figura pedagógica griega, alejándose de una 

educación popular y pública a cargo del Estado, pero sí en función de este último. La 

educación intelectual y moral se desarrollará a partir de la propuesta empirista. Para Locke, 

“la sensación es la base de todo conocimiento”124, siendo, así pues, solo hay que conocer la 

índole del niño para hacerlo proceder conforme a los propósitos de vigor físico, saber y 

 
118 Así lo afirma René Hubert. Historia de la pedagogía, Buenos Aires: Editorial Kapelusz, 1952 
119 Así como nos lo dejan ver Charlotte Hess y Valentin Schaepelynck, para quienes la pedagogía institucional 

es una idea venida de la obra de Iván Illich, “practicada en la escala publica, buscando transformar el interior. 

El termino institucional no se refiere únicamente a un sistema de coacciones u obligaciones (…) Ella se 

propone, por contrario, comprometer a la institución como un conjunto dinámico, una realidad normativa y 

contingente” (Charlotte Hess y Valentin Schaepelynck, « Institution, expérimentation, émancipation : autour 

de la pédagogie institutionnelle », Tracés. Revue de Sciences humaines, 25, 2013, 125)  
120 Nicola Abbagnano, Historia de la pedagogía…, 228 
121 Nicola Abbagnano, Historia de la pedagogía…, 228 
122 Según afirma Abbagnano, “el ideal lockiano sigue siendo genuinamente humanístico en cuanto quiere 

formar un intelecto ágil y capaz de enfrentarse a los problemas reales de la vida individual y asociada, es 

decir, capaz de autonomía de juicio” (Nicola Abbagnano, Historia de la pedagogía…, 234).  
123 Francisco Larroyo. Francisco Larroyo. Historia general de la pedagogía, Buenos Aires: Editorial Porrúa, 

1998, 374 
124 Francisco Larroyo. Historia general…, 373 



41 

 

virtud. La perspectiva educativa de Locke está ceñida a una dieta pedagógica moral, tanto así 

que la educación intelectual está “en relación condicionante con la cultura de la voluntad, del 

carácter moral”125. No es difícil pensar el porqué de la integralidad de su proyecto o, mejor 

aún, su realización sistemática.  

Al respecto, “muy considerable ha sido la influencia pedagógica de Locke. Desde 

luego tuvo resonancias en la teoría y práctica de la educación de su tiempo. Más tarde, en la 

doctrina de Rousseau, y, a través de él, en Pestalozzi”126. Sin embargo, la pedagogía moderna 

tendrá su momento coronario como acontecimiento en 1762, cuando aparece el Emilio o de la 

educación de Jean-Jacques Rousseau127, una obra que, según Ernst Cassirer128, expresa en 

magnificencia su plan global.  

Rousseau estuvo influenciado fuertemente por Locke y su teoría del conocimiento 

(primero es la experiencia y las sensaciones); en el Emilio hay pasajes completos en donde el 

ginebrino aplica la teoría de las sensaciones como directriz de la enseñanza de Emilio129. A 

Rousseau no le interesa instalar sobre el campo social una práctica pedagógica popular, 

pública, ni de escuela, su interés será muy distinto (parecido a Locke): recuperar el modelo 

pedagógico griego (como Locke), pero esta vez capturando la infancia. 

Realizará una observación y análisis detallado del niño, derivando de ello a la niña, 

para obtener una comprensión que formularía un tipo de enseñanza sin escuelas, pero con 

base en la figura pedagogo-pupilo, pedagogo-Emilio que es la razón de ser de la misma, la 

estructura fundamental de la educación infantil. Rousseau está más cerca de ser un teórico 

político que un científico, en otras palabras, sus inclinaciones son tendenciosamente políticas 

y morales, y el Emilio lo evidencia, pero no por ello evitará valerse de una teoría del 

conocimiento (empirismo inglés). 

En Rousseau “el problema pedagógico es el problema central de toda meditación 

filosófica sobre el hombre, y que el conocimiento del hombre es a la vez el punto de partida, 

el medio y el punto de llegada de esa pedagogía”130. Se trata de descubrir la condición 

 
125 Francisco Larroyo. Historia general…, 373 
126 Francisco Larroyo. Historia general…, 374 
127 Aquí es preciso aclarar, junto a Ernest Cassirer que, si bien Rousseau tuvo su participación en la 

Enciclopedia, no por ello estuvo de acuerdo o convino con tales objetivos propuestos. Cassirer, por ejemplo, 

nos muestra a Rousseau como el ilustrado que se opuso a dicho acontecimiento, y no por qué no estuviera de 

acuerdo con las Luces, sino porque buscaba darle otra orientación. Rousseau “fue este «irracionalista» quien, 

en su lucha contra los «filósofos», contra el espíritu de la Ilustración francesa, acuñó la fórmula conforme a la 

cual las ideas más excelsas sobre la divinidad que el hombre es capaz de tener se basan única y 

exclusivamente en la razón”. (Ernst Cassirer, Rousseau, Kant, Goethe, 54).  
128 Cf. Ernst Cassirer, Rousseau, Kant, Goethe 
129 Cf. Jean-Jacques Rousseau. Emilio o de la educación. Madrid, Alban Y Compañía, 1821 
130 René Hubert. Historia de la pedagogía…, 226 



42 

 

antropológica y psicológica del niño (varón) en relación al funcionamiento de una sociedad 

moralmente situada, viendo en ello el punto cero de acción colonial del saber. Con Rousseau 

la pedagogía ha virado su mirada, ya no es el adulto la preocupación, sino niños, niñas y 

adolescentes; se trata de un proceso basado en el propósito y meta biopolítica. 

La preocupación de la época por la educación infantil está relacionada claramente con 

aquello que se buscaba políticamente en la transformación social deseada, y es la pedagogía 

moderna quien posibilita la intersección (teléscopage). Pero, esta preocupación tendría que 

pasar por un conducto metodológico, por lo que habría que plantearse como un problema. 

Dicho problema correspondería a una diferencia sustancial entre adulto e infante, indicando 

con ello una naturaleza singular que debía ser develada y, por otro lado, que en el desarrollo 

de esta naturaleza debía enganchar en correspondencia con el desarrollo político del 

individuo, justificándolo bajo la luz de la idea de progreso y perfectibilidad. Todo lo que va 

después de Rousseau es un seguimiento de sus indicaciones, una hoja de ruta sobre la cual la 

pedagogía empieza a tejer y entretejer en el nuevo socius. 

Jean-Jacques no es el único, más sí quien logra plantear con claridad la cuestión de la 

relación entre pedagogía y política, de forma un poco contradictoria, pero integral; 

constituyendo un inicio, en tanto que principio axiológico, de sus tesis fundamentales. La 

pedagogía moderna como acontecimiento queda así resguardada por el Emilio. La 

importancia de Rousseau radica entonces en la objetividad con que sintetiza o armoniza el 

proyecto político y el pedagógico en el ciudadano como marco de expectativa y experiencia 

de niños y niñas. Desde el horizonte trazado en la concepción de infancia y adolescencia, la 

pedagogía moderna emerge gracias a la necesidad de una educación infantil. Rousseau hace 

posible la vinculación del niño, la niña y adolescentes al proyecto ilustrado y revolucionario, 

prometiendo una inserción al orden social que podríamos mostrar en tres pasos: 

 

1) convertir la naturaleza y el cuerpo en objetos de conocimiento y control; 2) concebir la 

búsqueda del conocimiento como una tarea ascética que busca distanciarse de lo 

subjetivo/corporal; y 3) elevar el escepticismo misantrópico y las evidencias racistas, 

justificadas por cierto sentido común, al nivel de la filosofía primera y de fundamento mismo 

de las ciencias.131  

 

La emancipación era y aún sigue siendo moral por vía del intelecto, por ende, la tarea 

de Rousseau (en el Emilio) será desentrañar las leyes que regulan al niño y la niña, 

enmarcándola en una concepción de infancia y adolescencia, como momentos previos a la 

 
131 Nelson Maldonado-Torres, “Sobre la colonialidad del ser…”. 145 



43 

 

adultez, estados biológicos, psicológicos y morales en proceso. Un pliego de instrucciones a 

seguir para que en su cumplimiento sean desarrolladas unas capacidades que hacen a niños y 

niñas aptos moral y epistemológicamente para vivir en civilización. La ciudadanía es el 

horizonte de expectativas sobre el que se produce la subjetividad132 y, a su vez, el destino que 

porta en sí la pedagogía. Rousseau estaba pensando sobre la base liberal de la política en la 

moral y la pedagogía133.  

Según comentan Sabine y Cassirer, la oposición de Rousseau era contra el 

racionalismo filosófico y el derecho natural; este último ya había entrado en decadencia 

durante el primer cuarto de siglo, de aquí que tome como conducción de su pensamiento al 

empirismo inglés (exactamente el de Locke). Quizá está distancia característica de Rousseau 

nos permite acercarnos a lo fundacional de la pedagogía moderna, en tanto que entendamos 

su contramarcha. La transformación del orden social, en la Francia del siglo XVIII se habría 

mostrado si bien en casi todas las áreas del conocimiento, con un mayor énfasis en la 

literatura (la poesía, el drama y la novela), llevaría a pensar lo social en otras dimensiones 

desde la teoría política y social. Esta producción obsesiva de entre finales del siglo XVII y 

mediados del siglo XVIII se prolongará hasta inicios del siglo XIX y son los franceses 

quienes la protagonizan. 

  

Es probable que no se pueda hacer una ordenación verdaderamente satisfactoria de este 

material tan complejo, pero en conjunto parece claro que la figura que se yergue como señera 

en el siglo XVIII francés es Jean-Jacques Rousseau. Él mismo lo sintió así y sufrió por ello; la 

filosofía política de Rousseau era distinta.134  

 

El carácter o personalidad de Rousseau, extendidamente presentado por autores y 

biógrafos, repercutió en éste hasta sus últimos años de vida. Rousseau no fue un pensador de 

su época, nunca logró unirse o identificarse con sus contemporáneos, y muestra de ello, 

puede verse en sus aportes a la Enciclopedia: “los doce años transcurridos entre 1744 y 1756, 

 
132 Dicha subjetividad es explicada por Castro-Gómez así: “la subjetividad moderna no es solamente la 

subjetividad burguesa, como ha querido la teoría social desde el siglo XIX, sino que en las colonias hispánicas 

se generó también una forma de subjetividad que desde el siglo XVI formaba parte de la modernidad-mundo y 

que coexistió con el nacimiento de la burguesía europea en los siglos XVII y XVIII. Nos referimos a la 

subjetividad hispánica, pero ante todo criolla” (Santiago Castro-Gómez. Hybris del punto cero…, 53) 
133 Tal cual como el contexto político y social que nos ofrece Sabine, puesto que, la teoría política francesa entra 

en la historia del pensamiento político europeo como un tipo de suplemento o impulso del pensamiento inglés, 

ya que esté último respecto del contexto político de Francia, “se hizo conservador y aun complaciente, y ello 

no sin razón, porque, aunque el gobierno inglés era en sí oligárquico y corrompido, en comparación con el 

resto de Europa era liberal”. Sabine afirma sin duda que “la teoría política tuvo su centro en Francia. Este 

hecho constituía por sí sólo una revolución” (George Sabine. La historia de la teoría política. México: Fondo 

de cultura económica, 1963, 400) 
134 George Sabine. La historia, 401 



44 

 

que pasó en París, le asociaron íntimamente con el círculo que escribió la Enciclopedia, pero 

sólo produjeron en ambas partes la convicción de que allí Rousseau estaba fuera de lugar”135. 

El ciudadano en Rousseau no es solo el hombre adulto, sino el sujeto moral 

emancipado de la modernidad. Rousseau es un liberal, pero un liberal que coloca al progreso 

civilizatorio en las manos de la moral y la pedagogía de acuerdo con el desarrollo de las 

facultades de la naturaleza (capacidades). Es por esto que el planteamiento de la libertad en 

Rousseau será distinto al elaborado por los ingleses, contrario “al liberalismo tradicional, 

tanto al de los derechos naturales como al de la utilidad”136, no obstante, ideas como pueblo, 

ciudadanía, capacidades, fraternidad, sentido común, democracia, sociedad civil, educación 

siguen apareciendo tanto en Rousseau como en los liberales con muy pocas diferencias. 

En conclusión, ¿qué es lo que hace que la pedagogía moderna respecto de la 

racionalidad política mantenga su vínculo con la colonialidad? A nuestros ojos, aparecen dos 

focos de la propagación y mantenimiento de la colonialidad en la pedagogía moderna, y 

frente a las dos racionalidades en mención, tendremos que agregar las dimensiones básicas 

que conforman esta matriz global de la colonialidad, más allá del proceso de colonización, de 

la mercantilización y su expansión capitalista.  

 

Esta cosmovisión tiene como eje articulador central la idea de modernidad, noción que 

captura complejamente cuatro dimensiones básicas: 1) la visión universal de la historia 

asociada a la idea del progreso (…) 2) la “naturalización” tanto de las relaciones sociales 

como de la “naturaleza humana” de la sociedad liberal capitalista; 3) la naturalización u 

ontologización de las múltiples separaciones propias de esa sociedad; y 4) la necesaria 

superioridad de los saberes que produce esa sociedad (‘ciencia’) sobre todo otro saber.137 

 

Asimismo, sin perder de vista lo anterior, la pedagogía moderna posee un suelo 

importante en el que identificamos, también, tres elementos que nos permiten hablar con 

propiedad de una pedagogía moderna que, aunque no son propios de ella, ha sabido muy bien 

apropiárselos.  

(1) la teoría del conocimiento, lo cual tiene su relación directa con el aprendizaje 

intelectual de saberes en humanidades y sociales, como también en las ciencias naturales y las 

técnicas; (2) la adscripción a un proceso multidimensional de ese aprendizaje que se 

corresponde con el desarrollo biológico: desde la infancia, pasando por la adolescencia, hasta 

llegar a la adultez; (3) su relación de producción de las subjetividades con la 

 
135 George Sabine. La historia, 42. Es importante aclarar también que, aunque Locke no fue plenamente 

aceptado en la teoría francesa, no podríamos asegurar que Rousseau haya rechazado sus propuestas. 
136 George Sabine. La historia, 425 
137 Edgardo Lander. “Ciencias sociales…”, 22 



45 

 

gubernamentalidad y los propósitos de la política, lo cual se nos presenta como un gozne 

entre los dos primeros elementos. (4) Y el último, pero no menos importante, la colonialidad 

en sus cuatro modos (ser, género, saber y poder), que se encuentra fundamentalmente ligada a 

los tres elementos anteriores, y los atraviesa de extremo a extremo; es por ello que no 

podemos desvincular a la pedagogía moderna de la colonialidad, debido a la repetición y 

recreación del fenómeno en su forma operativa, distribución y organización de los cuerpos al 

interior del socius scholaris, y de preparación domesticada al orden social vigente. 

 

 

CAPÍTULO SEGUNDO 

Infancia y adolescencia en la pedagogía moderna 

Ni los niños y ni los adolescentes –y mucho menos niñas y adolescentes- tenían un lugar en la 

sociedad, es decir, no aparecían más que de forma traslúcida a través de la relación con los 

adultos. No había una comprensión sobre ellos (as), no interesaba de mucho su existencia. 

Poco importaba si estos pequeños hombrecillos, rufianes graciosos pudieran afectar – positiva 

o negativamente- al orden social y al establecimiento político en el siglo XVII (el antiguo 

régimen). El mundo europeo era un mundo de adultos-hombres, y ello estaba ligado 

inexorablemente a algunas dinámicas sociales, culturales y económicas que se extendieron 

rápido por Occidente, incluida la concepción de infancia y adolescencia. La procedencia de 

las transformaciones en los modos de concebir y relacionarse con niños, niñas y adolescentes, 

en sus tres dimensiones sociopsicológicas (imaginario, simbólica y real), no es relevante solo 

para las sociedades europeas, sino para todo el globo, para la humanidad en su conjunto, 

puesto que se trata de todo un sistema de representación que aún hoy los define. Dichas 

transformaciones del socius fueron resentidas en primera instancia por las sociedades en 

América, debido a la irrupción colonial y al surgimiento del nuevo patrón de poder de orden 

mundial. Todo ello incidiría en la forma en qué se comprendía el mundo. 

 

La utilización de precisos instrumentos para observar los astros y calcular sus movimientos, el 

desarrollo de las matemáticas y la física, los nuevos asentamientos coloniales de Europa y la 

concomitante expansión de la economía capitalista, transformaron la mirada sobre el mundo 

social y natural.138 

 

Este cambio de las mentalidades y del socius conduciría de una cultura local a una 

geocultura que puede evidenciarse en cuatro aspectos (a nivel epistemológico), a saber: la 

 
138 Santiago Castro-Gómez. Hybris del punto cero, 23 



46 

 

lógica y la retórica, la teoría jurídica y moral, las fuentes empíricas de conocimiento y lo 

espaciotemporal. Esta idea que Castro-Gómez retoma de Toulmin, consiste en que a partir del 

siglo XVII inicia una suerte de configuración epistémica que organiza la vida humana en dos 

modos: naturaleza y sociedad, y su interacción. Este será entonces el límite de la razón 

científica que en sus procesos trascendentes se percibe como universal por la colonialidad del 

saber y poder, ambas en relación con el establecimiento de un estatuto ontológico. De esta 

misma razón científica, y con su especialización irrefutable del siglo XVIII, “aparece el 

concepto de infancia. El comportamiento del niño se torna en objeto de estudio, y debe ser 

conducido, vigilado, moralizado y diagnosticado”139, como propiedad de un discurso médico 

y religioso, y en la misma medida, pedagógico. 

El niño, la niña y adolescentes yacen sobre el orden social atravesados por muchos 

discursos que configuran sus modos de ser, estar y hacer, y que, para nuestra actualidad 

parecen multiplicarse en pro y contra de sí (salvación y peligro). Uno de ellos es el sustentado 

por la pedagogía moderna que, aunque no es el único, sí es el primero que puso a la máquina 

a andar: psicología, moral y política en la base de la instrucción primera. Entonces, 

buscaremos partir de la elaboración del concepto de naturaleza, muy importante para el siglo 

XVIII, y necesario en el siglo XIX, los trazos que van desde la colonización de América al 

descubrimiento o invención de la infancia. No se trata, por tanto, de un salto histórico, sino de 

un proceso de constitución o configuración geocultural y geopolítica, en el cual América 

ocupa el lugar de una extensión (de dominio) de la región occidental de Europa140. 

 Nuestra intención ha sido mostrar la relación constituyente de la colonialidad con la 

pedagogía moderna, en cada uno de sus modos operativos (poder, ser, género, saber) y esta 

vez con relación a un discurso que legitima y valida la aplicación de la práctica pedagógica, 

entendida desde entonces, como principio fundamental de todo proceso civilizatorio. Por 

tanto, si en el capítulo anterior mostramos en la racionalidad científica la acción de la 

colonialidad del saber y, en la racionalidad política, la de la colonialidad de poder, como 

constitutivas de la pedagogía moderna y su inexorable herencia colonial; en el presente 

capítulo, exploraremos a través de ello la producción del concepto de infancia y adolescencia, 

específicamente, su forma operativa desde la colonialidad del ser.   

 

 
139 Susana Bercovich, “La performance pedagógica” …177 
140 Este aspecto es explicado por Mignolo así: “durante el siglo XVI, cuando “América” empezó a ser 

conceptualizada como tal, no por la Corona española sino por intelectuales del norte (Italia, Francia), estaba 

implícito que América no era ni la tierra de Sem (el Oriente) ni la tierra de Cam (África), sino la prolongación 

de la tierra de Jafet (Mignolo, 2000: 59)” (Santiago Castro-Gómez. Hybris del puto cero…, 56; 57) 



47 

 

2.1. Del estado de naturaleza a la sociedad civil  

¡Ay de mí!, ¡nuestros antepasados y los pelasgos que precedieron a los griegos se 

asemejaron a los salvajes de América!141  

La perspectiva decolonial nos ha ofrecido aquí un panorama que no reduce o limita al 

tratamiento de la pedagogía moderna –aun siendo un fenómeno europeo- a Europa; 

intentando mostrar en la pedagogía moderna las relaciones con América, fundadas en la 

colonialidad, como ethos heredado de un pasado de dejaciones. Empero, no podremos perder 

de vista que la pedagogía moderna también surge del encuentro con América, pero su lugar 

enunciación es la Europa de siglo XVI y XVII. Es en esta medida que comprendemos que no 

hay pedagogía moderna sin colonialidad, puesto que esta se inscribe en los propósitos de la 

razón científica (XVI) y la razón política (XVIII), que bien podríamos resumir así respecto de 

la Ciencia del Hombre, según Castro-Gómez: 

 

(...) las nacientes ciencias humanas se apropian del modelo de la física para crear su objeto 

desde un tipo de observación imparcial y aséptica, que he denominado la hybris del punto 

cero. (…) una vez instaladas en el punto cero, las ciencias del hombre construyen un discurso 

sobre la historia y la naturaleza humana en la que los pueblos colonizados por Europa 

aparecen en el nivel más bajo de la escala de desarrollo, mientras que la economía de 

mercado, la nueva ciencia y las instituciones políticas modernas son presentadas, 

respectivamente, como fin último (telos) de la evolución social, cognitiva y moral de la 

humanidad.142 

 

Es importante resaltar de esto que dichas Ciencias son un conjunto de conocimiento 

tomados como objetivos y la pedagogía moderna se inscribe dentro de estos discursos, 

apareciendo con ella la concepción de infancia y adolescencia, formada a partir de varios 

aparatos de tipo político, científico y moral. Es justo esto lo que buscamos analizar en el 

presente capítulo partiendo del desarrollo del capítulo anterior, mostrando cómo ha surgido 

este objeto de la pedagogía moderna, cómo ha sido concebido y evidenciar cómo este 

fundamento aún subsiste reforzado, ya no solo por las humanidades y las ciencias sociales, 

sino también por algunas disciplinas de las ciencias de la salud.   

No hay colonialidad sin objeto a colonizar, no hay pedagogía moderna sin niños, 

niñas y adolescentes a cargo de adultos (maestros, pedagogos, profesores), el principio de 

toda pedagogía es la subordinación, pero ¿cuál es el fundamento que sostiene esta función? 

La invención de la infancia parece sugerirnos un primer estadio de acción de la pedagogía 

moderna, y hemos identificado uno de sus antecedentes en la experiencia de América, 

 
141 Santiago Castro-Gómez (citando a Turgot), Hybris punto de cero…, 36 
142 Santiago Castro-Gómez. Hybris del punto cero, 42 



48 

 

abriendo para Europa, ontológicamente, el vórtice de una identidad fundamentada en algo 

enteramente medieval, claustral y cristiano143. 

De esta experiencia podemos deducir dos aspectos importantes que la pedagogía 

moderna introduce en su discurso: por un lado, la concepción de naturaleza que constituye la 

base del derecho natural, la política y la colonialidad del poder; y, en efecto, por otro lado, la 

creación del mito del estado de naturaleza entendido como estadio presocial de la civilización 

(es con esta traba epistemológica de corte histórico-evolucionista con la que también hemos 

intentado luchar en esta investigación). Esto último presenta en una jerarquización de valores 

y atributos maniqueos, a las sociedades en América respecto de las europeas. 

Para la formulación del estado de naturaleza, planteado por Hobbes, luego, por Locke 

y Rousseau será fundamental aquello que brotó del encuentro con América, puesto que sus 

territorios y poblaciones serán comprendidas en un estado de bestialidad o salvajismo, 

anterior a cualquier proceso civilizatorio, colocándose así al europeo como quien ha superado 

dicho estado, y validando, a su vez, la aplicación de un proceso pedagógico para asimilarlos 

sin igualarlos. El concepto de naturaleza funciona como dispositivo de lectura ontológico 

para justificar los procesos civilizatorios, en esto consistirá el punto cero del proceso 

emancipatorio, moderno y colonizador de América, que “Hume, Smith, Kant, Turgot y 

Condorcet imaginaron en el proyecto ilustrado de Cosmópolis (…) construido 

geopolíticamente entre los siglos XVI y XVIII”144.  

Así es presentado el concepto de naturaleza con relación a la invención de la infancia. 

Toda definición del Otro le escinde su originaria constitución, o mejor, aquello que es de 

suyo. Esto no es otra cosa que violencia ontológica (simbólica e imaginaria), y de modo 

subyacente, violencia epistémica (al desestimar y sustituir su visión del mundo), 

coaccionando los procesos de subjetivación. Es como si la latencia del patrón colonial de 

poder oscilará sobre la reducción epistemológica y ontológica. ¿No es acaso esta la idea 

deducible de la colonización de América? 

 

Los viajes de Colón habían puesto en evidencia que las nuevas tierras americanas eran una 

entidad geográfica distinta del Orbis terrarum, lo cual suscitó de inmediato un debate a gran 

escala en torno a la naturaleza de sus habitantes y de su territorio.145  

La colonización del espacio (así como de la memoria y el lenguaje) tomó durante el siglo XVI 

la forma de un proceso evolucionista en el cual unas formas de representación territorial 

 
143 Cf. Enrique Dussel. 1942; Walter Mignolo, “La colonialidad a lo largo y a lo ancho…” 
144 Santiago Castro-Gómez. Hybris del puto cero…, 42 
145 Santiago Castro-Gómez. Hybris del puto cero…, 56 



49 

 

(lenguas y formas de representar el pasado) fueron consideradas preferibles a otras (Mignolo, 

1995: 256-257).146 

 

Situándonos en lo acontecido entre el siglo XVII y XVIII, en el replanteamiento del 

derecho natural, Thomas Hobbes retoma la concepción de naturaleza para dar las bases a su 

teoría política y psicológica, centrado en dos principios: el deseo y la razón, los cuales 

conformarán su ley y proceso de producción progresiva147. Hobbes intentaba establecer una 

continuidad de orden causal desde la lógica formal, para explicar el funcionamiento del orden 

social, yendo entonces del estado de naturaleza a la civilización. De esto podría deducirse que 

la sociedad civil es el resultado de un poder natural (la razón) de los seres humanos para 

organizar la vida, el deseo/instinto, quedando todo ello supeditado al dominio de la razón.  

Sabine, que cita el Leviatán, expone: “la ley de la naturaleza (…) es el dictado de la 

recta razón, conocedora de aquellas cosas que deben hacerse u omitirse para la conservación 

constante de la vida y los miembros, en la medida en que reside en nosotros”148. La ley 

natural es la norma racional en pro de la seguridad y la libertad de los hombres, es el órgano 

rector de las sociedades, constitutivo de lo social.  

No obstante, esta continuidad a la que hacemos mención consiste en un tipo de 

cogeneridad, pues no son preceptos contrapuestos, “las leyes naturales no hacen, sino 

exponer los principios racionales que permiten construir un Estado, no son limitaciones a la 

autoridad del soberano (…) Ninguna ley civil puede ser nunca contraria a la ley de la 

naturaleza”149, lo cual sería llevado al fondo, como fundamento de su teoría del poder y la 

soberanía. Lo social de este modo se naturaliza, porque su causa (la razón) es natural. Esta 

idea se conservará también en John Locke, salvo con algunas variaciones, puesto que 

trasladará ciertas categorías, ya no al estado de naturaleza, sino a la sociedad civil. Dichas 

variaciones no eran una crítica a Hobbes, sino a algunas de sus ideas, contrario a éste, Locke 

sostendrá “que el estado de naturaleza es uno de “paz, buena voluntad, asistencia mutua y 

conservación”150, no muy lejos de las ideas que sustentará, más tarde, Rousseau en su Emilio 

y en su Discurso sobre la desigualdad.  

“Locke defiende esta posición basándose en que la ley natural proporciona un sistema 

completo de derechos y deberes humanos”151, en ello cabe, sin lugar a dudas, la idea de 

 
146 Santiago Castro-Gómez. Hybris del puto cero…, 61 
147 Cf. George Sabine. La historia… 
148 George Sabine. La historia, 343 
149 George Sabine. La historia, 349 
150 George Sabine. La historia, 388 
151 George Sabine. La historia, 388 



50 

 

Hobbes en la que se presenta al estado de naturaleza como una guerra de todos contra todos. 

Por su lado, veremos que “Locke investiga el tránsito de la sociedad humana desde el estado 

de naturaleza hacia el estado civil, (…) en los comienzos de la humanidad no había necesidad 

todavía de una división organizada del trabajo, ya que la economía era solamente de 

subsistencia”152. 

La salida del estado de naturaleza, en la evolución humana, está marcada por el 

nacimiento del capitalismo, o mejor, del capital, por tanto, de la propiedad privada. En esto 

radica la diferencia entre las sociedades primitivas y las civilizadas, por lo cual, tanto Locke 

como Rousseau apelaran a “la observación de las comunidades indígenas en América, tal 

como éstas habían sido descritas por viajeros, cronistas y aventureros europeos”153. De forma 

más clara, con Rousseau se ejerce un proceso de deslegitimación del derecho natural, siendo, 

entonces, desplazado teóricamente. 

Es en esto que la experiencia del encuentro con América sería crucial, puesto que, por 

un lado, al conservar el derecho natural, los nativos americanos también serían poseedores de 

dicho derecho (la razón), por lo que no quedará otro camino que la secularización del poder 

político y la adscripción de las sociedades de América al estado de naturaleza; por tanto, esto 

provocaría la reinterpretación del derecho natural, ahora como estado de naturaleza, como un 

hecho anterior al mismo orden social. Y llevará a la creación de un estatuto ontológico, que 

serviría de justificación epistemológica en el ejercicio del poder. 

Una de las formulaciones teóricas a estas preguntas, de las mejor consolidadas e 

importantes para la época, y para nuestro interés, la encontramos en dos de los textos de Jean-

Jacques Rousseau, a saber, el Discurso sobre el origen de las desigualdades entre los 

hombres y el célebre Emilio o de la educación. Aquí Rousseau nos presenta estas ideas con 

relación a un programa político y a un proyecto pedagógico civilizatorio. En su Discurso, 

publicado en 1755, Rousseau plantea el problema de las desigualdades entre los hombres en 

el origen de la sociedad civil, lo cual se contrapone al estado de naturaleza en el que todos 

somos iguales. La sociedad civil es desigual gracias a que, de facto, se adquiere la propiedad 

privada. Rousseau afirma, de forma sugerente: “el primero a quien, después de cercar un 

terreno, se le ocurrió decir “esto es mío”, y halló personas bastante sencillas para creerle, fue 

el verdadero fundador de la sociedad civil”154. 

 
152 Santiago Castro-Gómez. Hybris del puto cero…, 34 
153 Santiago Castro-Gómez. Hybris del puto cero…, 34 
154 Jean-Jacques Rousseau. Discurso sobre el origen de las desigualdades entre los hombres. Buenos aires, 

Aguilar, 1956, 87 



51 

 

Dicho de otro modo, en la Enciclopedia, específicamente, en su Discurso sobre 

Economía política, Rousseau expone que si se buscan “los motivos que llevaran a los 

hombres (..) a unirse mediante sociedades civiles no encontraréis otros que los de asegurar los 

bienes, la vida y la libertad de cada miembro en la protección de todos” (Liberté, Égalité, 

Fraternité)155. Según Rousseau, la desigualdad que nace del seno de ésta para los salvajes 

apenas y es percibida. En el estado de naturaleza la sumisión y servidumbre se muestran en 

una sensibilidad distinta (la ley del más fuerte). El estado de naturaleza es la creencia sobre la 

que se construye la visión de perfectibilidad requerida en la época. La Historia del Hombre 

ahora montada sobre los rieles de la idea de progreso moderno debía siempre dar cuenta de 

un “hacia adelante”.  

El interés de conectar estos dos textos de Rousseau (el Discurso y el Emilio) no debe 

tomarse a la ligera, puesto que nos muestra una suerte de ordenamiento (aunque quizá no 

exista propiamente en un pensador como él), e intenciones que de hecho venían 

presentándose en este Discurso, en aquel sobre Economía Política156 publicado en la 

Enciclopedia, así como también en las relaciones que se establecen y confirman entre 

pedagogía y política, como en política e infancia. Ciertamente, nos referimos al tema de la 

educación infantil y a la infancia como concepto, modelo y proyecto.  

En la segunda parte de este Discurso, aun con muchas contradicciones, se acentúan 

las bases teóricas fundamentales sobre las que más tarde Rousseau presentará su Emilio. Si 

bien, de alguna manera Rousseau romantiza el estado de naturaleza, ejemplificándolo en los 

salvajes de América, aspecto que lo llevará objetar al derecho natural (por la diferencia no 

advertida al interior de éste); no por ello considera que dicho estado sea el ideal, puesto que 

en este solo están las facultades que el hombre ha recibido como dones de la naturaleza, pero 

en potencia, deducible de esto la perfectibilidad en tanto que desarrollo de la razón humana.  

Ilustremos estos planteamientos desde nuestro lugar de enunciación y con ayuda del 

pensamiento decolonial, partiendo de la tesis expuesta por Castro-Gómez con relación a la 

Ilustración, extendiendo su comprensión a nuestro interés. Para el pensador, la Ilustración es 

un conjunto de discursos que no están en un territorio, sino que están desplegados 

mundialmente, posibilitando así hablar de una Ilustración en los territorios colonizados como 

la Nueva Granada. Según Castro-Gómez, “se gozaba ya en el siglo XVIII de una circulación 

 
155 Jean-Jacques Rousseau. Discurso sobre economía política…, 31 
156 En la segunda parte del Discurso, Rousseau, propositivamente, expone: “no basta con decir a los 

ciudadanos: «sed buenos». Hay que enseñarles a serlo, y el ejemplo, que es la primera lección en este caso, no 

es el único medio posible” Y agrega, “no es tarea que pueda realizarse en un día, y para conseguirlo es preciso 

comenzar la instrucción desde niños” (Jean-Jacques Rousseau. Discurso sobre economía…, 32; 50) 



52 

 

mundial (…) eventos aparentemente contradictorios (…) formaban de una compleja red 

planetaria de ideas científicas, de sentimientos libertarios, de actitudes raciales y de 

ambiciones imperialistas”157. Esto permite pensar en un desplazamiento de la colonialidad sin 

adjudicar a Europa como agente monolítico de dicha operatividad.   

Pues bien, sin duda alguna, estamos de acuerdo con Castro-Gómez, no obstante, el 

aspecto importante de estas afirmaciones es, no colocar a Europa como el punto cero o centro 

de un evento de alcance mundial, sino más bien notar que, en simultánea, en otros lugares 

mundo y en esa época, se estaban gestando también dichos procesos en su singularidad. 

Ahora bien, lo que no nos deja ver esta tesis de Castro-Gómez, con un matiz Foucaulteano 

sobre el ejercicio y las relaciones de poder, es que si bien era un proceso gestado sobre la 

configuración del sistema-mundo y una nueva geopolítica, no por ello dichos procesos están 

exentos de una organización estratificada y colonial: la deuda externa que hoy aun castiga a 

los países latinoamericanos es un ejemplo de ello. 

La colonialidad organizó el mundo en mejores y peores, en salvajes y civilizados, en 

presos por la naturaleza y emancipados por el poder civil. Vemos importante aquí la 

concepción de naturaleza y su relación con América, no de forma conciliadora, sino colonial, 

producto de una irrupción violenta para administrar la vida en su conjunto. Es de este modo 

que entendemos la colonialidad como un proceso de segundo orden.  

Si bien “la modernidad se cimentó sobre una materialidad creada ya desde el siglo 

XVI con la expansión territorial española”158, no se puede, por tanto, reducir a dicha 

materialidad; de aquí que la concepción de imaginario que trae a lugar Mignolo (retomada de 

Edouard Glissant) es relevante, puesto que la expansión territorial europea se movilizó 

económica y políticamente, y en la misma velocidad sobre la reconfiguración de los 

imaginarios, produciendo, asimétricamente, una geocultura, la distribución del poder-saber y 

del estatuto ontológico. Entonces, “las representaciones y “concepciones del mundo”, así 

como la formación de la subjetividad al interior de esas representaciones son elementos 

fundamentales para el establecimiento del dominio colonial de Europa”159.  La concepción de 

naturaleza dará lugar no solo a la concepción del amerindio en el sistema de representación 

producido por Europa, sino que también le configura y pliega a la maquinaria colonial a 

través de una colonialidad del ser. 

 
157 Santiago Castro-Gómez. Hybris del puto cero…, 22 
158 Santiago Castro-Gómez. Hybris del puto cero…, 40 
159 Santiago Castro-Gómez. Hybris del puto cero…, 44 



53 

 

Notaremos, entonces, como a los discursos morales, políticos, jurídicos y 

psicopedagógico les serán inevitable (indispensable) partir de ello, pero no en tanto que 

estado de naturaleza, sino en una relación retrospectiva entre la sociedad civil y el 

funcionamiento de un proyecto civilizatorio que, para Castro-Gómez, consistió en la 

unificación de dos nociones griegas, cosmos (naturaleza) y polis (sociedad), la Cosmópolis160. 

Las discusiones de mediados del siglo XVIII, que se incrementan a inicios del siglo XIX, son 

propias de la búsqueda de explicaciones naturales como razón suficiente; de aquí que se 

quieran explicar a partir de ella no solo fenómenos físicos, sino también sociales, morales, 

políticos, y por supuesto, económicos a partir de ella. 

Lo anterior, justifica, por un lado, la idea de raza, su estratificación y demarcación por 

la colonialidad del poder y, del mismo modo, por el estatuto ontológico (colonialidad del ser) 

impostado como natural y originario. En ello vemos la especificidad a la que se sujetará la 

pedagogía moderna, dando cuenta y dejando por sentado la existencia de unas facultades 

naturales que deberán ser denotadas y desarrollas en el infante. “El estudio de esas facultades 

de la naturaleza humana es el objeto de la Science of Man”161, dichas ciencias se convertirán 

en el fundamento de todos los conocimientos de la época, sus consecuencias epistemológicas 

consistirán en el establecimiento de un punto cero.   

Así que, en el mismo orden de ideas de Isaac Newton, se pensará en la existencia de 

leyes naturales que, de forma independiente, regulan procesos ya sean sociales, políticos, 

económicos, etcétera. En la pedagogía serán leyes respecto del comportamiento, de la 

percepción y su incidencia en el aprendizaje y el desarrollo. Lo relevante de esto es que será 

el niño (varón) quien se coloca como emblema y punto cero del proyecto pedagógico, 

civilizatorio moderno-colonial; es éste la materia prima. El niño será consustancial al estado 

de naturaleza y el punto de partida para la entrada a la sociedad civil. 

La concepción de naturaleza da entonces las bases para el establecimiento de una 

evolución social: el progreso y desarrollo permitían la organización vertical y distribución del 

poder y los cuerpos (sexuados y racializados). El desarrollo deberá asumirse para forjar una 

nueva sociedad civil. La simultaneidad que, por ejemplo, Locke excluye de las sociedades en 

América respecto de las europeas, deja la idea de un desarrollo y evolución asimétrica, donde  

“las sociedades americanas se encuentran ancladas en una economía perteneciente al “pasado 

 
160 “El proyecto mismo de Cosmópolis es la idea de que la sociedad puede ser observada desde un lugar neutro 

de observación, no contaminado por las contingencias relativas al espacio y el tiempo. Ninguno como el 

pensador René Descartes logró expresar con tanta claridad semejante pretensión” (Santiago Castro-Gómez. 

Hybris del puto cero…, 24). 
161 Santiago Castro-Gómez. Hybris del puto cero…, 22 



54 

 

de la humanidad””162. Notamos en el argumento antropológico de Locke, que también seguirá 

Rousseau –en su Discurso sobre las desigualdades, oculta bajo su mano el fundamento 

operativo de la colonialidad del ser que justifica el ejercicio colonial del poder. 

Dado que ambas sociedades existen una misma época, pero en distintas fases del 

desarrollo de la humanidad, entonces, el proceso civilizatorio se muestra entonces como 

proceso emancipatorio, pero en las sombras de la colonialidad. Así es como “el resto de las 

culturas son vistas como prerracionales, espontáneas, imitativas, empíricas y dominadas por 

el mito”163 y, asimismo, el niño será comprendido por los moralistas y pedagogos de la época 

con estas mismas adjetivaciones. Entonces, la bestialidad no los hacía no-humanos, sino 

inferiores en su humanidad, necesitados de una integración, proceso a cargo de la pedagogía 

como tecnología social. 

El argumento era el siguiente: “ambos viven en el siglo XVII, pero pertenecen a 

estadios diferentes del desarrollo de la humanidad. Los diferentes modos de subsistencia en 

que transcurre la vida de estas personas son indicativos de que las sociedades progresan en el 

tiempo”164, por tanto, existentes no como distintas sociedades, con distintas trayectorias 

evolutivas, sino una sola evolución representada en las sociedades europeas. 

 

Las sociedades occidentales modernas constituyen la imagen de futuro para el resto del 

mundo, el modo de vida al cual éste llegaría naturalmente si no fuese por los obstáculos 

representados por su composición racial inadecuada, su cultura arcaica o tradicional, sus 

prejuicios mágico-religiosos.165 

 

Vemos, entonces, que los alcances de la colonización en tanto que expropiación, 

explotación y esclavismo por los ingenios puestos a funcionar en América, no pueden ser 

observados en aquellos de la colonialidad del poder. La cuestión es también con relación a un 

fundamento operativo de segundo orden: la colonialidad es también del ser. La colonización 

no es un simple hecho histórico, es un acontecimiento que ha producido un ethos. Es por ello 

por lo que no podemos ver en la pedagogía moderna una cuestión de participación horizontal, 

debido al criterio que regula anticipadamente las relaciones entre quien aprende y quien 

enseña. Es esta la herencia colonial que hemos mencionado reiterativamente plantea una 

medida en donde la diferencia se ve modalizada en jerarquías absolutas e indiscernibles.  

 
162 Santiago Castro-Gómez. Hybris del puto cero…, 35 
163 Santiago Castro-Gómez. Hybris del puto cero…, 47 
164 Santiago Castro-Gómez. Hybris del puto cero…, 35 
165 Edgardo Lander, “Ciencias sociales…”, 25 



55 

 

La dirección hacia donde apunta la pedagogía con relación a una nueva sociedad es de 

tipo moral, y es la misma pedagogía la que deberá encargarse de la producción y 

reproducción del nuevo hombre, definiendo, en primera instancia, qué es el niño y 

adolescente (varón), para poder saber cómo construirlo respecto del proyecto civilizatorio. 

Así es como en Rousseau no se trata de volver al estado de naturaleza, sino más bien habría 

que buscar otro modo de superarlo, a partir de un estudio exhaustivo de sus medios y leyes. 

No es gratuito, por tanto, que Rousseau haya empezado su Emilio diciendo “todo está 

saliendo bien de las manos del Autor de las cosas, todo degenera en las manos del 

hombre”166. Entonces, el verdadero problema al que apunta Rousseau con su crítica a la 

sociedad no será aquel de un retorno al estado de naturaleza, como tampoco el permanecer en 

este orden social, tendría que encontrar el punto cero que, por supuesto, no era el hombre, 

sino infantes y adolescentes. De lo cual surgiría otro problema, la naturaleza del niño (la niña, 

entre paréntesis): ¿quién o qué es el niño? ¿cómo aprende? ¿cómo debe enseñársele? 

A nuestro modo de ver, como ya lo anunciamos, Rousseau es quien logra atar los 

cabos sueltos, muy a su estilo, entre la política y la educación/pedagogía, siendo ésta última 

la posibilitante de la proyección del desarrollo y el progreso en tanto que medio de inserción 

al orden social, es decir, de llevar a cabo desde la infancia el proyecto emancipatorio. Por 

tanto, no será, entonces, desatinado pensar que una de las promesas de la Revolución francesa 

sea la educación infantil bajo el control del Estado: la educación pública como factor decisivo 

para la transformación social167. Evidenciado así, por ejemplo: 

 

La educación moderna es un producto del siglo XVIII, fechado simbólicamente en 1762, año 

en el cual, como se sabe, se publicaron el Emile ou de l'Education y el Contrato social. Si 

extendiésemos esta fecha a 1775, que fue cuando Turgot, ministro de Luis XVI, y amigo de 

Condorcet, anunció un programa de educación nacional que cubría a todo el territorio y a 

todas las clases sociales, entonces entenderemos por qué la Revolución Francesa (1789) dio 

tanta importancia a los textos y proyectos sobre la educación.168 

 

Contradiciendo la idea de un supuesto estado de naturaleza como violento, de guerras 

y muerte, Rousseau dirá que “por no haber distinguido suficientemente las ideas, observando 

 
166 Jean-Jacques Rousseau. Emilio o de la educación…, 3 
167 Sabine expone esta idea así: “la filosofía política de Rousseau era tan vaga que apenas puede decirse que 

apuntase en una dirección específica. Es probable que, en la época de la Revolución, Robespierre y los 

jacobinos le debiesen la mayor parte de sus doctrinas, ya que su teoría de la soberanía popular y su negación 

de todo derecho adquirido al gobierno la convertía, como dijo Gierke, en una especie de doctrina de la 

“revolución permanente” muy adecuada a los propósitos de un partido democrático radical” (George Sabine, 

La historia…, 452). 
168 Alberto Filipe Araújo, “Condorcet Y La Educación: Aportes Para La Formación De Un "Hombre Nuevo" 

Revista Educación Y Pedagogía Vol. 12, 2000, 81 



56 

 

cuán lejos estaban ya los pueblos del primer estado de naturaleza, debido a esto muchos se 

apresuraron a deducir que el hombre es naturalmente cruel y que necesita una autoridad que 

les suavice”169. Por tanto, para el ginebrino no había duda de que no hay nada de malo en la 

naturaleza, puesto que es fruto del Autor de las cosas; no obstante, esta no era suficiente, 

había que desarrollar los dones, aquellas potencias u obsequios recibidos. 

De esta terrible paradoja en donde la sociedad civil se muestra como fruto del 

progreso del hombre, pero a la vez como degenerada, y, por el otro lado, a la naturaleza como 

buena en sí misma, pero no desarrollada, aun imperfecta (pero perfectible); será la pedagogía 

la que dé equilibrio y resuelva el dilema en una aporía: para liberarse (civilizarse) hay que 

someterse. Este es el camino escogido por Rousseau para dar respuesta a un problema mucho 

más específico de la época, y de facto inscribirse en la historia del pensamiento filosófico, 

político, pedagógico y moral. Un problema que de alguna forma es constitutivo del cambio 

del ordenamiento político: el problema de la teodicea, que, en el fondo, no era otro que pensar 

los límites de la libertad del hombre170 y la secularización del Estado. 

Si se observa detenidamente, para Rousseau la idea era clara: el género humano es el 

único responsable de la degeneración de la sociedad, asimismo como es el animal iluminado 

por la Providencia capaz de trascender la Naturaleza misma procurando así su perfección. 

Para Rousseau, de este modo el destino del género humano no está en las manos de Dios, 

sino de los hombres (el libre arbitrio), Dios queda exento de toda responsabilidad, asimismo 

de toda predestinación. Presentado así, tendría un impacto político importante. En el Emilio 

Rousseau expone este asunto de la siguiente manera: 

 

El ser incomprensible que todo lo abarca, que da movimiento al mundo, y forma todo el 

sistema de los seres, ni es visible a nuestros ojos, ni palpable a nuestras manos, ni accesible a 

ninguno de nuestros sentidos: patente está la obra, pero oculto el artífice. No es pequeño 

negocio conocer al fin que existe.171 

 

El reclamo y la exigencia de Rousseau no será otro que moral, aquel imperativo 

categórico que traslúcidamente Kant notó y le atrajo del Emilio172. Rousseau tiene una 

 
169 Jean-Jacques Rousseau. Discurso sobre el origen, 95 
170 Cassirer nos presenta esta cuestión así: “La “providencia” ha querido que el hombre cree exclusivamente por 

sí mismo cuanto trasciende de la ordenación mecánica de su existencia animal y que no comparta otra dicha ni 

otra perfección que las que a sí mismo se procure, libre de todo instinto y por obra de su propia razón: esto la 

obligaba a colocar al hombre en un estado en que fuese, físicamente considerado, superior a toda otra criatura” 

(Ernst Cassirer. Rousseau, Kant, Goethe. Filosofía y cultura en la Europa del siglo de las luces. México: 

Fondo de Cultura Económica, 2007, 265) 
171 J.-J. Rousseau, Emilio…, 76 
172 Cf. Esta idea es presentada por Cassirer así: “Todo está bien –así comienza el Emilio de Rousseau, una de las 

lecturas preferida de Kant- cuando sale de las manos del autor de las cosas; todo degenera entre las manos de 



57 

 

postura crítica frente a la sociedad civil y al movimiento ilustrado, no obstante, sigue 

mostrándonos la sociedad civil y la Ilustración como formas prominentes del progreso del 

género humano. Respecto a esto, para él, Europa ha cruzado el umbral de mansedumbre y 

limitaciones propio del estado de naturaleza y ha desarrollado, mal que bien, las potencias de 

la razón humana.173 

En la pedagogía moderna, como en la política y la moral, pero con excepción de la 

economía, la naturaleza será insuficiente, debe ser regulada, controlada, domesticada en la 

medida en que seamos capaces de descubrir sus leyes, su mecánica interna. La pedagogía 

moderna construye su objeto de estudio a partir de un fundamento naturalista, del que 

subyace el ejercicio colonial que la hace corresponder, retrospectivamente, al inicio fundador 

de lo moderno. Hemos ido a las memorias de un pasado para dar con las determinaciones 

históricas, sus acontecimientos, sus personajes y escrituras vinculadas a la pedagogía 

moderna y su concepto de emancipación, entendido como proyecto civilizatorio y examinado 

a la luz del pensamiento decolonial. Asimismo, hemos establecido un marco de referencia 

que nos posibilite la comprensión del surgimiento de un estado de cosas que hasta hoy ha 

definido la emancipación de los niños, niñas y adolescentes, en quienes tiene su punto cero el 

proyecto moderno-colonial civilizatorio. Lo que nos interesa destacar de aquí que la infancia 

y la adolescencia, conceptualmente, son un acontecimiento y es esto lo que buscamos retratar 

a continuación con el des-cubrimiento de la infancia.  

 

2.2. ¿Descubrimiento o colonialidad de la infancia? 

Plantea Philipe Ariès que “la historia de las mentalidades es siempre, quiérase o no, 

una historia comparativa y regresiva”174. Comparativa porque señala una relación de aquello 

que va quedando en nuestras memorias, su rasgo ontológico, la formación de un discurso y la 

institucionalización de unas prácticas que tienen efectos sobre nosotros. Y regresiva, porque 

tendemos siempre ha seguir sus rastros, en una búsqueda retrospectiva hacia sus orígenes, 

desentrañando sus configuraciones, dando cuenta de las relaciones que posibilitaron las 

transformaciones, deshilvanando cómo puede y está afectándonos hoy. 

 
los hombres”. Así parece eximirse a Dios, atribuyendo al hombre la culpa de todo mal. (Ernst Cassirer, 

Rousseau…, 92) 
173 Es preciso señalar que lo planteado aquí era, por primera vez, y de forma más aguda, la cuestión de la 

propiedad privada, cuya idea constituye la base del liberalismo político en su relación directa con la economía 

y los mercados, con la libertad de las prácticas mercantiles e industriales de la época. A la forma en como ha 

sido planteada la propiedad, subyace el sujeto liberal, un tipo de contradicción lógica, más no práctica, en 

donde lo social no implica lo común, sino seguridad y libertad para el desarrollo individual. (George Sabine. 

La historia…, 389).   
174 Philipe Ariès. El niño y la vida familiar en el Antiguo Régimen. Taurus ediciones, 1987, 10 



58 

 

Con base en lo anterior, nos hemos encontrado con que la pedagogía moderna 

empieza sus primeras apariciones, en tanto que discurso, práctica e institucionalización entre 

mediados del siglo XVIII e inicios del siglo XIX. Uno de los motivos que lo posibilitó fue el 

descubrimiento, invención y construcción de la infancia –y en consecuencia de la 

adolescencia- como también la vinculación de la educación infantil a la práctica pedagógica. 

Nuestro argumento, centrado en lo constituyente de la razón científica y política, nos ha 

llevado a abordar los desarrollos de la teoría política liberal y del descubrimiento de la 

infancia; algo ligado, esencial y operativamente, con la trayectoria política en Europa y la 

transformación de sus sociedades en tres dimensiones fundamentales: lo político (moral), lo 

económico, lo cultural (epistemológico). 

El descubrimiento de la infancia parece situarse como el interludio que sucede a la 

revolución científica e inglesa, convirtiéndose en un elemento fundamental de la pedagogía 

moderna. Como sabemos, antes del siglo XVII el poder eclesiástico político, económico y 

religioso dominaba el espacio público en Europa, a partir de un sistema político monárquico, 

en donde los niños, niñas, adolescentes y mujeres aparecían de forma marginal e instrumental 

en dichas sociedades y en la historia del Hombre. Esto permite comprender el carácter 

imperativo que dará lugar y origen al discurso y práctica de la pedagogía moderna.  

El descubrimiento de la infancia yace plegado a la consolidación de paradigmas 

epistemológicos y ontológicos, a partir de los cuales, desde la colonización, empezará a ser 

comprendida y vivida. Todo esto traerá consigo la reorganización, producción y distribución 

del socius en favor del naciente espíritu ilustrado y deseo civilizatorio, así como el 

surgimiento de la nueva clase burguesa y de su instalación en el poder. Es así como nos 

encontramos en el siglo XVII con “una transformación considerable en la situación de las 

costumbres (…) La escuela sustituyó el aprendizaje como medio de educación. Lo que 

significa que cesó la cohabitación del niño con los adultos”175, deviniendo el niño, la niña y 

adolescentes un problema epistemológico, enfocado en lo político, pedagógico y moral.   

 Con esto, damos un primer paso a la desmitificación de la infancia como natural y 

como algo ya dado, enfocándonos en el proceso de producción que la ha naturalizado (o 

desnaturalizado), y en donde la razón científica ha jugado un papel importante. Niños, niñas y 

adolescentes antes de mediados del siglo XVI, yacen en unas circunstancias sociales que para 

nuestra actualidad serían escandalosas y condenables, por ejemplo, el infanticidio, los juegos 

 
175 Philipe Ariès. El niño y la vida familiar…, 11 



59 

 

sexuales, el crecimiento desmedido de la mortalidad infantil, el trabajo infantil, los 

matrimonios de niñas (10 a 12 años) con adultos-hombres.  

Es válido, entonces, preguntarnos ¿en qué sentido la infancia no existía antes del siglo 

XVII-XVIII? y ¿qué estamos entendiendo con ello? Esto nos exige, en una primera medida 

de comprensión, que separemos al niño y la niña, y a los y las adolescentes de lo que hoy por 

hoy conocemos formalmente como infancia y adolescencia. Es decir, debemos pensar que ni 

la infancia ni la adolescencia son categorías consubstanciales al niño, la niña y adolescentes; 

se trata, más bien, de un conjunto de discursos y prácticas propias de una época que empiezan 

a describir, definir y/o clasificar para darles un lugar en el orden social (representativo: 

simbólico e imaginario), algo conservado, con muy pocas variaciones, hasta hoy. 

Antes de este acontecimiento ilustrado, no había un lugar ni una reflexión al respecto, 

es a partir del siglo XVII que empieza a hacerse. El descubrimiento de la infancia se localiza 

y puede ser comprendido como el proceso de inserción social de niños, niñas y adolescentes 

por parte de la pedagogía moderna y en favor del proyecto ilustrado y revolucionario europeo 

que se extenderá también a América gracias a los criollos con la Independencia. Niños, niñas 

y adolescentes vivían en una especie de anonimato. “La socialización del niño, no estaba 

garantizada por la familia, ni controlada por ella. Al niño se le separaba enseguida de sus 

padres”176, a esto nos referimos con anonimato, la infancia y la adolescencia como discursos 

no existían, no se les representaban, de hecho, no se sabía exactamente como llamarles. Para 

localizar al niño, la niña y el adolescente en estos intersticios un primer paso sería hablar de 

las edades. Esto que, para nosotros, contemporáneos, es algo banal, normal, natural, antes no 

era un asunto relevante de socialización, en la época clásica ni siquiera recordaban su fecha 

de nacimiento, y la investigación arqueológica desde la iconografía realizada, por ejemplo, 

por Philipe Ariès lo evidencia.  

Del mismo modo, en esta misma época los “autores emplean una terminología que 

nos parece puramente verbal: infancia y puerilidad, juventud y adolescencia, vejez y 

decrepitud, cada uno de estos términos significa un periodo diferente de la vida”177. No había 

una precisión, no se identificaba cada categoría a una edad especifica como se hace hoy, pues 

es con la llegada de la educación infantil, a cargo de la pedagogía moderna que se 

establecerán edades estrictas respecto de un proceso de escolarización178.  

 
176 Philipe Ariès. El niño y la vida familiar…, 10 
177 Philipe Ariès. El niño y la vida familiar…, 38 
178 “La relación extremadamente rigurosa entre la edad de los alumnos y la formación orgánica que los reúne 

otorga a cada año [cronológico] una personalidad propia: se tiene la edad de su curso, y cada curso debe a su 



60 

 

El niño y la niña empiezan aparecer en el orden simbólico desde el siglo XVI 

propiamente, por un lado, en los retratos familiares de la aristocracia y, luego, lentamente 

haciendo su tránsito a la representación como “niño solo y por sí mismo: esta es la gran 

novedad del siglo XVII”179. Ariès considera, por ejemplo, que estás apariciones fueron 

provocadas, en cierta medida, por los altos índices de la mortalidad infantil que situarán a 

infantes en relación con la muerte y al alma, provocando un sentimiento de la infancia180, 

alentado por el espíritu religioso, encontrado en la reproducción de querubines. 

La infancia ha sido explicada desde un lugar mitificado, caso parecido al de la 

Colonización de América. Cuando se hace referencia a la aparición de la infancia como 

descubrimiento, se propone una integración positiva de la misma al orden social, cuando 

realmente lo que sucedió fue su encubrimiento e invención, y la pedagogía moderna tiene 

mucho que ver en ello. Schérer nos muestra estos inicios de la colonización del niño y la niña 

con Rousseau de la siguiente manera:  

 

Observamos en el Emilio de Rousseau ese discurso, durante todo el tiempo que se extiende 

hasta nosotros, fija para el niño su puesto en la sociedad y su entrega a los cuidados del 

pedagogo. Rousseau el de la doble cara: previó que el trastocamiento del orden social vendría 

del niño liberado, pero cerró sobre éste la tapa de la educación. EI Emilio da al Siglo de las 

Luces un estatuto que era buscado.181 

 

El encubrimiento de la infancia tiene su relación con un dispositivo de poder que 

guarda una relación extrínseca con la colonialidad del saber y del ser. La definición de la 

infancia, al igual que la definición de América es situada fuera de sí, en la concepción de 

naturaleza, de su índole. Entonces, el niño, la niña y adolescentes están fuera del alcance de 

su propia producción y generación, por lo que advierte Schérer que “no hay que olvidar que 

el siglo XVIII fue también el siglo inventor de la infancia”182. Por ende, la infancia no fue 

descubierta sino encubierta, inventada, definida en relación con el orden social liberal. 

Desplazando sus anteriores modos de socialización, en los cuales niños y adultos yacían 

mezclados por el trabajo, las fiestas y demás. En dicho desplazamiento la sociedad “se 

 
programa, a su local y a su maestro una fisonomía particular. Se cambia de edad todos los años, al mismo 

tiempo que de curso: ¡esto es solo una novedad!” (Philipe Ariès. El niño y la vida familiar…, 246) 
179 Philipe Ariès. El niño y la vida familiar…, 69 
180 Philipe Ariès lo expone así: “aunque las condiciones demográficas no se hayan transformado mucho desde 

el siglo XIII al XVII, y aunque la mortalidad infantil se haya mantenido a un nivel muy elevado, aparece una 

nueva sensibilidad que (…) se ignoraba antes de reconocérsela: parece como si la conciencia común no 

descubriese hasta ese momento que el alma del niño también era inmortal” (Philipe Ariès, El niño y la vida 

familiar…, 69) 
181 René Schérer, Pedagogía pervertida…, 20 
182 René Schérer, Enfantines…, 3 



61 

 

sustituye progresivamente a ésta, la nuestra, en la cual la infancia, cuidadosamente segregada, 

deviene un objeto específico de la atención social”183.  

Schérer coloca este fenómeno moderno ligado a una cuestión de clase, de “una 

burguesía más altamente consciente de sí misma, a la complejidad creciente de su industria y 

de sus técnicas, a su ambición”184. Es este, sin duda, el despliegue de la pedagogía moderna 

como concreción y compromiso con el proyecto emancipatorio, justo aquí, cuando logra 

plegarse al sistema-mundo, y hacer parte de la geocultura y de organización geopolítica. 

Durante el siglo XVIII la infancia deviene problema, porque el socius en proceso estaba 

absorbiendo cada etapa de la vida humana, así como cada espacio de un mundo cada vez más 

industrializado, vemos aquí como los europeos encuentran en el niño (varón, en principio) el 

punto cero de su proyecto civilizatorio, de su emancipación. Pero ello deberá estar sujeto a 

las reflexiones que se venían librando desde el encuentro con América y al estado de 

naturaleza.  

 

De Locke a las Reflexiones sobre la educación de Kant y, y tras el impulso decisivo dado por 

Rousseau con el Emilio, un sistema de la infancia es instalado, el cual instituye aquí, o mejor 

la constituye literalmente, con sus prerrogativas, dictando, asimismo, en el adulto sus 

conductos y sus deberes respecto de ella.185 

 

En esta medida, la invención de la infancia es colonialidad del saber, pero, ante todo, 

colonialidad del ser. El lugar prometido para niñas y niños es un lugar, producto de una 

abstracción, irreal. Niños y niñas llegan al orden social siempre con técnicas, conocimiento 

con cerca de dos décadas de atraso. El descubrimiento de la infancia significa su 

invisibilización, en donde, basándonos en Castro-Gómez y su análisis, todo punto cero 

provee una denegación sustituible, puesto que se elimina un “lugar particular de enunciación 

para convertirlo en un lugar sin lugar, en un universal”186. Este proceso, por ejemplo, 

convierte “una historia local en diseño global, corre paralela al establecimiento de ese lugar 

particular como centro de poder geopolítico”187, en el caso de la infancia, el centro de poder 

biopolítico será, en primera instancia, el adulto, pedagogo y hombre; la familia y la escuela.  

Es la puesta en reservar del niño y la niña en favor de una proyección ex nihilo 

contenida en la imagen del adulto, donde paradójicamente ve su potencial. Es así como no 

consideramos la infancia en tanto una sustancia o como aquello que expresa la naturaleza del 

 
183 René Schérer, Enfantines…, 3 
184 René Schérer, Enfantines…, 3 
185 René Schérer, Enfantines…, 4 
186 Santiago Castro-Gómez, Hybris del punto cero…, 61 
187 Santiago Castro-Gómez, Hybris del punto cero…, 61 



62 

 

niño, la niña y el adolescente, sino la manera en que una instancia la solapa, la oculta, la 

encubre. La infancia es una instancia de la colonialidad. Desde entonces, “la infancia, en 

tanto que tal, empieza a ocupar un campo social bastante delimitado que impone, a quienes 

están a cargo, aquello que deben hacer y deben decir”188. Desde esta comprensión es que 

debemos entender a la infancia como un discurso y, en la misma medida, como una práctica, 

como la racionalidad que nos presenta los modos de unas relaciones epistemológicas, 

políticas y sociales que definen a los niños, niñas y adolescentes. 

 Las Luces han alcanzado al niño, a la niña y a adolescentes; la infancia es 

“encubiertamente iluminada, penetrada por la Aufklärung”189, así la pedagogía moderna y la 

clase burguesa (y criolla) emerge junto a la infancia. El niño y la niña aparecen ahora bajo la 

concepción de la naturaleza, misma predicada de los nativos americanos, desde donde 

también se asumirá aquella de la niña y la adolescente, no como un término neutral de la 

sexualidad, sino considerando más bien lo masculino como universal. Invisibilización 

subsecuente de la mujer en la niña y la adolescente, adquiriendo la infancia su valía 

masculinizante. Entonces: 

 

Todo, en tanto que obras mayores, esos grandes tratados teóricos respecto de la labor de los 

padres e instructores, es propio de la invención de la infancia. Desde 1750, con la aparición de 

una literatura infantil destinada, especialmente, a los niños (…) Toda una filosofía sensualista, 

intuitiva racionalista, moralizante; es convocada al servicio del pequeño pueblo de la infancia 

del que se forma un público nuevo y un mercado.190 

 

La llegada de los misioneros a América durante la colonización y la pedagogía 

moderna parecen estar vinculados a un mismo eje, ese un mismo punto de partida que es la 

colonialidad del saber y del ser, el estado de naturaleza; basados en esto el niño y la niña son 

adjetivados como inocentes, ingenuos, ignorantes y hasta tontos. Los pueblos en América, en 

tanto que pueblos jóvenes, involucionados, y en desarrollo corren la misma suerte al interior 

de este discurso biopolítico. Ambos casos yacen ligados a un estatuto ontológico definido en 

la concepción de inocencia. Iván Illich nos lo deja saber al afirmar que “el maestro, como 

misionero de la escuela, encontró en Latinoamérica más éxito en las capas populares que en 

otras zonas de similar atraso industrial”191, “la idea de la alfabetización universal sirvió para 

 
188 René Schérer, Enfantines, 4 
189 René Schérer, Enfantines, 4 
190 René Schérer, Enfantines, 4 
191 Iván Illich. « Alternativas… », 101 



63 

 

declarar a la educación competencia exclusiva de la escuela”192 y el Estado. La escuela “se 

transformó así en la vaca sagrada más intocable que la Iglesia del periodo colonial”193. 

Ahora bien, la diferencia sustancial entre esto ocurrido en la colonización y la puesta 

en marcha de la pedagogía moderna en relación a la infancia, radica en que esta última opera 

como dispositivo reiniciando el orden social y, de hecho, así fue, pues el liberalismo político, 

junto a la maquina despótica del capital son la matriz de nuestro estilo de vida actual: “parece 

ser que a la par de la electricidad se descubrió la “ley natural” de que los niños deben asistir a 

la escuela”194 y que la civilización es el siguiente paso de la evolución humana. 

La invención de la infancia es un encubrimiento en la medida en que estemos de 

acuerdo en que se demarca un estatuto ontológico-pedagógico necesario para el desarrollo de 

infantes por medio de la escolaridad como condición necesaria para su civilización, para su 

salida del estado de naturaleza (Rousseau) o de su minoría de edad (Kant). A esto mismo 

Illich, por ejemplo, se refiere como “curriculum oculto”, el cual “siempre es el mismo, 

cualquiera que sea la escuela o el lugar”195, puesto que “constituye el marco inalterable del 

sistema, dentro del cual se hacen todos los cambios en el currículum”196. Podríamos agregar a 

lo expuesto por Illich que si bien el curriculum no es constitutivo de una razón política 

específica197, sí lo es de un ethos moderno-colonial. En el infante se adscribe el progreso. La 

nueva categoría de infancia daba al siglo el punto cero de la sociedad civil, el cual, 

irónicamente, empezaba por la puerta de atrás, con los adultos como los idóneos para mostrar 

el camino.  

Es así como, por ejemplo, la inocencia se convierte en la nueva virtud, “todo se 

impregna a su contacto, eso que parecía ignorancia o debilidad toma sentido y valor del lado 

del origen, ante la regla humana; para que ella sea naturaleza o espíritu (intelecto)”198. Con la 

pedagogía moderna y la invención de la infancia se abre un nuevo capítulo en la historia de la 

humanidad en Occidente: 

 

La historia de la Ars Magna. La educación se convirtió en la búsqueda de un proceso 

alquímico que construiría un nuevo tipo de hombre que encajara en un ambiente creado por 

 
192 Iván Illich. « Alternativas… », 101 
193 Iván Illich. « Alternativas… », 101 
194 Iván Illich. « Alternativas… », 103 
195 Iván Illich. « Alternativas… », 126 
196 Iván Illich. « Alternativas… », 126 
197 Esto en relación con lo expuesto Illich de la siguiente manera: “no importa si el currículum está diseñado 

para enseñar los principios del fascismo, del liberalismo, del catolicismo, del socialismo o la liberación, 

mientras la institución reclame la autoridad de definir cuáles actividades son las que considera “educación” 

legítima”” (Iván Illich. « Alternativas… », 126) 
198 René Schérer, Enfantines…, 7 



64 

 

magia científica (…) El currículum oculto es un ritual que puede considerarse como la 

iniciación oficial a la sociedad moderna, institucionalmente establecida a través de la escuela. 

El propósito de este ritual es el de esconder a sus participantes las contradicciones entre el 

mito de una sociedad igualitaria y la realidad consciente de clases que certifica.199 

 

La ley natural implícita en el concepto de infancia es la escolarización. El niño, la 

niña y adolescentes no podrán desentenderse de ella, pues la hacen consustancial a la escuela, 

a su pedagogización. En ella está implícito un ritual que cierra en el siglo XVIII y que 

inaugura el siglo XIX. Todo sobre el infante debe ser dicho y debe hacerse decir, o peor aún, 

ya está dicho. Hemos sido testigos de cómo la educación ha sido designada como “categoría 

global de justificación social es una idea que no tiene una analogía específica en otras 

culturas”200. Con ello la infancia expone su rito, su racionalidad aplicada a niños, niñas, 

adolescentes, y también, indirectamente, a adultos, produciendo la inserción social, y a su 

vez, simulando una suerte de socialización al interior de las escuelas. 

El niño y la niña se muestran y son observados, pero porque son iluminados en y por 

la infancia, no por su deseo, sino por el dispositivo que han instalado de manera diferenciada 

en el orden social. Para Illich, por ejemplo, esto consiste en la generación de la “convicción 

de que todos los ciudadanos tienen el derecho (…) de entrar en la sociedad a través de la 

puerta de la escuela”201. Desde el pensamiento decolonial Castro-Gómez nos hace ver una 

relación importante que se suma al planteamiento de Illich: 

 

La evangelización y el trabajo se dirigían hacia la transformación de la intimidad, buscando 

que el indio pudiera salir de su condición de “menor de edad” y acceder, finalmente, a los 

modos de pensamiento y acción propios de la vida civilizada.202 

  

En este orden de ideas, la definición o invención de la infancia provee el límite de las 

acciones, pensamientos y proyecciones sociales a las que se debe aspirar. En términos 

filosóficos, la infancia es la condición de posibilidad del niño y la niña, el estatuto ontológico 

que aparece como principio rector al interior de los procesos de subjetivación infantiles; 

asimismo demarca, en tanto que racionalidad, las relaciones intersubjetivas, los lugares de los 

individuos en el socius. 

Como podemos ver, los rastros de la pedagogía moderna no reposan en las últimas 

décadas del siglo XVIII, sino que era una idea que se cocinaba a fuego lento en las calderas 

 
199 Iván Illich. « Alternativas… », 128 ; 130 
200 Iván Illich. « Alternativas… », 132 
201 Iván Illich. « Alternativas… », 101 
202 Santiago Castro-Gómez. Hybris del punto cero…, 63 



65 

 

ardientes del nuevo mundo. Por su parte, Varela y Álvarez-Uría, exponen cuatro 

acontecimientos que parecen suceder a la invención de la infancia y de donde se decantan la 

institucionalización de la escuela203, para nuestro interés, enfaticemos en el primero de estos, 

el estatuto de la infancia, a saber: 

 

Se llega al siglo XVIII con una infancia inocente y razonable en lo que a las clases 

distinguidas se refiere. Si Rousseau puede redefinir la infancia como edad «psicológica» con 

etapas a las que corresponden necesidades e intereses, y en consecuencia susceptibles de una 

educación diferenciada, se debe sin duda a todas estas orientaciones y direcciones sufridas con 

anterioridad por los jóvenes.204  

 

Con esto, queremos indicar la importancia de localizar tanto el surgimiento de la 

pedagogía moderna como el descubrimiento de la infancia en los albores del acontecimiento 

de la Ilustración, es decir, entre mediados y finales del siglo XVIII. Es por esto último que 

Rousseau yergue como la figura que representa este momento pedagógico-político. En el 

Emilio se corona un momento político que coloca la imagen del ciudadano, pero esta vez 

pensado desde la niñez y al mismo tiempo, el medio sobre el que conseguirá tal propósito, la 

pedagogía, técnica especializada para dirigir a niños, niñas y adolescentes. Este momento que 

señalamos, era también burgués, la infancia subyace a su producción cultural y social; 

además hay que precisar también que “el verdadero ciudadano será el resultado del paso 

exitoso por todos los estadios”205, de la niñez a la adultez, de la cuna al matrimonio.  

El método pedagógico es el que posibilita esto, antes era imposible categorizarlo, no 

existía preocupación alguna por una sistematicidad tan severa. De esta manera, ello reformula 

la educación en una relación con su presente, y establece una pedagogía progresiva de valor 

estructural que jerarquiza sus procesos etariamente. El curriculum oculto expuesto por Illich 

nos sirve de guía para dar con la forma estructural que toma la pedagogía moderna instituida 

en las escuelas, en donde el “grado de éxito de que disfrutará el individuo en sociedad 

depende de la cantidad de conocimientos que consume”206 y del número de horas en las 

escuelas. 

 
203 A saber, la definición del estatuto de infancia; la construcción de un espacio destinado para la educación 

infantil, la concreción y selección de un grupo de especialistas de la infancia (pedagogos); la destrucción de 

otros modos de educación; el nacimiento de la escuela como infraestructura.  
204 Julia Varela y F. Álvarez-Uría, Arqueología de la escuela. Ediciones La piqueta, 1991, 23 
205 Julia Varela y F. Álvarez-Uría, Arqueología de la escuela…, 25 
206 Iván Illich. «Alternativas…», 127 



66 

 

Ahora bien, extendiendo la conclusión de Illich207, llevándola a otro lugar, 

consideramos que el propósito de los procesos librados por la pedagogía moderna con 

relación a la transformación social que atravesó el siglo XVII, tiene su antecedente y 

trayectoria en y con la colonización respecto de la producción de la subjetividad moderna. 

Esta aquí no es solo europea, puesto que no fue restrictiva a la burguesía, también fue el 

arquetipo de lo que debe-ser y no-debe-ser. En esta medida el rasgo burgués de la pedagogía 

es solo una de las caras de la sociedad civil, lo cual, citando a Santos, es lo que produce el 

“paradigma sociopolítico moderno”208.  

 

 

CAPÍTULO TERCERO 

Crítica filosófica al concepto de emancipación de la pedagogía moderna 

La barbarie no ha cedido el paso frente a una civilización que parece (…) secretar, en la 

medida en que progresa, formas de barbarie desconocidas y desiguales.209 

Lo que se puso en marcha ayer continúa proliferando en la actualidad, bajo otras formas, en 

el conjunto del espacio social.210 

 

Desde el inicio de la presentación de esta investigación hemos buscado vincular dos 

perspectivas, una enunciada por el binomio Schérer-Fourier en torno a la educación, la 

infancia y la emancipación; y la otra, respecto al pensamiento decolonial y sus desarrollos 

histórico-teóricos en torno a la colonialidad. Hasta el momento, como ya se ha podido 

observar, ha tenido mayor preminencia el pensamiento decolonial, con algunos límites, 

respecto de Schérer-Fourier. Por ello su frecuencia en la presentación de los dos anteriores 

capítulos, debido a los datos históricos y la categoría de colonialidad aquí utilizada como 

herramienta de análisis, así como también por nuestro lugar de enunciación. No obstante, a 

partir de este tercer capítulo y sin abandonar lo que nos ofrecen los trabajos decoloniales, 

marcharemos junto al binomio Schérer-Fourier, conservando el diálogo que hasta ahora 

hemos llevado con ambos pensamientos. 

 
207 Para Illich, “el propósito de este ritual es el de esconder a sus participantes las contradicciones entre el mito 

de una sociedad igualitaria y la realidad consciente de clases que certifica” (Iván Illich. «Alternativas…», 130) 
208 Para Santos, la tensión que se produce entre ambas categorías ha provocado la creación de una línea divisoria 

que es constitutiva del paradigma moderno, tratándose de una distinción invisible con unos efectos claros de 

segregación en el ejercicio del poder (…) Los territorios de América son “impensable como lugares para el 

desarrollo del paradigma de la regulación/emancipación” fundándose lo que Santos ha llamado línea abismal. 

(Boaventura de Sousa Santos. Deconolonizar el saber. Reinventar el poder, Montevideo, Ediciones Trilce, 

2010, 30) 
209 René Schérer y Guy Hocquenghem. L’âme atomique. Pour une esthétique d’ère nucléaire. París, Francia: 

Éditions Albin Michel. 1986, 19 
210 Félix Guattari. Revolución molecular. Errata Naturae editores, 2017, 64 



67 

 

Teniendo en cuenta lo anterior, este capítulo tiene como propósito presentar la crítica 

filosófica al concepto de emancipación de la pedagogía moderna en relación con la infancia y 

la adolescencia. Esto corresponde a dos caras de un mismo proceso: (1) lo concerniente a las 

prácticas pedagógicas dirigidas a niños, niñas y adolescentes nacidas entre el siglo XVIII y 

XIX y, (2) la unidad de un proyecto civilizatorio sostenido en las aspiraciones liberales, 

mismo proyecto del que hemos denunciado un fundamento de tipo colonial, el cual ha 

operado permeando las teorías y postulados políticos y científicos, así como los pedagógicos. 

Por tanto, localizamos la emancipación de la pedagogía moderna en el horizonte de 

expectativas provisto por la colonialidad, la objetividad científica (la concepción de 

naturaleza y el método) y la política liberal (hoy neoliberal, de la ciudadanía como 

subjetividad moderna en la que subyace la emancipación). 

Desde el liberalismo político el concepto de emancipación de la pedagogía moderna 

se ha entendido como libertad civil. Esta tecnología del poder, en las sociedades de América, 

ha sido solo la prolongación de su ejercicio, gracias a los criollos, de las promesas y pregones 

emancipatorios, en principio europeos. Si bien, estamos de acuerdo con que la Ilustración y la 

Independencia se vivieron de forma diferenciada en las colonias de América, no por ello, los 

procesos emancipatorios, civilizatorios tuvieron mejor suerte. 

Los artefactos producidos y usados en Europa para su transición de una Monarquía 

absolutista a Estados-nación (o monarquías parlamentarias) fueron usados, en cierta medida, 

en las colonias de América, por lo cual el ciudadano devendrá en lo pleno del siglo XIX el 

sujeto del derecho, sujeto moderno por antonomasia: político y pedagógico (o pedagogizado). 

Es por ello por lo que denunciamos la colonialidad de la pedagogía moderna, puesto que, en 

la América ya independizada, será también proyectada socialmente, a todas luces, la imagen 

del ciudadano, ficción política que representa fallidamente al ser humano en edad adulta. 

Cabe aclarar que el proceso de colonialidad actual, en principio llevado a cabo por Europa, no 

puede ser comprendido en los mismos términos teóricos y pragmáticos, puesto que éste ha 

seguido reproduciéndose por otros medios y técnicas/tecnologías de poder.  

Ahora bien, para realizar la crítica-filosófica proponemos la siguiente ruta organizada 

en dos momentos: (1) se explicará como antesala a la crítica la relación existente entre la 

infancia y el dispositivo de pedagogización; así mismo los modos en que éste se vincula, 

operativamente, a otros dispositivos de fundamento colonial. Y (2) teniendo en cuenta lo 

anterior, presentaremos nuestra crítica al concepto de emancipación de la pedagogía moderna 

a partir de cuatro categorías que, a nuestros ojos, aparecen en los discursos y la práctica 

pedagógica y que, a su vez, denotan sus atributos coloniales, a saber: el pedagogo-adulto 



68 

 

como suplemento natural; la vigilancia y el establecimiento de un estado de excepción para el 

niño, la niña y adolescentes; el proceso de desexualización de la pedagogía moderna; y la 

escolarización entendida como libertad retardataria.   

 

3.1. Infancia y adolescencia a dis-posición 

 En el primer volumen de la Historia de la sexualidad, escribía Michel Foucault: la 

“ironía del dispositivo: nos hace creer que en ello reside nuestra liberación”211. Pues bien, 

esta crítica-filosófica ha tomado por objeto al Emilio de Jean-Jacques Rousseau, debido a que 

le consideramos el corazón de un discurso en que inaugura la ideología pedagógica212, así 

como las practicas educativas en el siglo XIX, promoviendo la configuración de la pedagogía 

moderna. Es por ello por lo que partimos de los planteamientos de Rousseau como centro 

operativo y conjunto axiomático, el cual ha devenido lugar de dirección manifiesta para la 

infancia y la adolescencia, sin ser el único lugar. Rousseau ha posibilitado la vinculación de 

niños, niñas y adolescentes al proyecto ilustrado: “si existen leyes en la edad adulta, también 

en la infancia deben existir unas leyes que enseñen a obedecer a los otros”213, este será el 

propósito del Emilio, desentrañar dichas leyes, exponerlas al público. 

En uno de los pasajes del Emilio, Rousseau sostiene que “débiles nacemos, 

necesitamos de fuerza; desprovistos nacemos de todo, y necesitamos de asistencia; nacemos 

estúpidos, y necesitamos de inteligencia”214. La pregunta que surge al respecto sería: ¿cómo, 

entonces, sobrevivimos a la imperiosa condición de la naturaleza? “Todo en cuanto nos falta 

al nacer, y cuanto necesitamos siendo adultos, se lo debemos a la educación”215. Por tanto, 

“Emilio no puede como un animal pequeño educarse por sí mismo hasta la edad adulta”216.  

De los tres tipos de educación217 que se distinguen en el Emilio, solo por la educación del 

hombre logramos sobrevivir y conducirnos a la felicidad del orden civil. 

La educación de los hombres será aquí el suplemento a la naturaleza. Esto también lo 

explica Iván Illich: “para principios del siglo XVII comenzó a haber un nuevo consenso: la 

idea de que el hombre nacía incompetente para la sociedad si no se le proporcionaba 

 
211 Michel Foucault, Historia de la sexualidad I. La voluntad de saber. Madrid: Siglo veintiuno editores,1998, 

95 
212 René Schérer, Pedagogía pervertida…, 20 
213 Jean-Jacques Rousseau. Discurso sobre economía…, 51 
214 Jean-Jacques Rousseau, Emilio…, 3 
215 Jean-Jacques Rousseau, Emilio…, 3 
216 René Schérer, Pedagogía pervertida…, 22 
217 A saber, de la naturaleza, de los hombres y de las cosas. La educación venida de la naturaleza que es buena, 

pero insuficiente; la educación de las cosas que se limita aquella de la interacción con los objetos, ligada a la 

experiencia y a las impresiones; y la educación de los hombres. 



69 

 

educación”218, idea que perseguirá a la educación y se sustraerá al Estado, naturalizándose 

como su competencia. Es este el lugar de su constitución como pedagogía moderna, como un 

tipo específico de racionalidad, de lo que es deducible su objeto: al niño y adolescente 

(varones). De aquí que la propuesta educativa de Rousseau sea para nosotros la piedra 

angular desde donde se gestiona la infancia y la adolescencia, su cuerpo, su sexualidad, su 

conocer, sus emociones, sus deberes. Afirma Schérer a este respecto:  

 

El mal viene de más allá de nuestras contaminaciones, vine de otro lado. Es posible verlo – 

sino su origen exacto, por lo menos la ilustración impresionante- en el gran texto teórico, 

l’Émile de Rousseau, quien establece, para los tiempos modernos y hasta nuestra actualidad, 

los preceptos fundamentales, según los cuales la infancia debe ser comprendida y tratada.219 

 

Es así como arribamos a la idea que nos ha sugerido en el Emilio una representación 

hasta nuestros días, una síntesis teórica y un manual sobre los procesos de enseñanza que 

retoman la teoría de conocimiento donde niños, niñas y adolescentes son objetivados; pero, 

sobre todo, que argumenta justificando su emancipación por medio de su adscripción al 

ordenamiento pedagógico. De manera subyacente, hay dos motivos que nos conducen a 

Rousseau en tanto que grueso del problema. En primera instancia, porque es Rousseau quien 

presenta un exhaustivo estudio sobre la infancia y la adolescencia que fue y sigue siendo 

retomada y consumida sin problemas. En éste se relaciona, por primera vez en la historia del 

pensamiento filosófico, a la pedagogía con la política, entendiendo a partir de esta relación a 

la educación como proceso de emancipación para niños y niñas. 

El ginebrino es quien, por primera vez, de manera clara, coloca en el centro de la 

discusión política a la infancia y la adolescencia, al mismo tiempo que hace devenir del 

adulto-hombre (ciudadano emancipado) el pedagogo por excelencia, estableciendo un 

compromiso político y epistemológico. En nuestra actualidad estos preceptos siguen vigente, 

siendo entonces el Emilio uno de los textos canónicos de la pedagogía, asimismo para 

enseñarla. Un segundo motivo que nos ha llevado a tomar a Rousseau y no a otro pensador es 

porque en el binomio Schérer-Fourier aparece como una figura importante para los 

planteamientos políticos y educativos de la época.  

 

 
218 Iván Illich. «Alternativas…», 132 
219 René Schérer, Pari sur l’impossible…, 144 



70 

 

3.1.1. La pedagogía moderna, el dispositivo y la colonialidad 

Rousseau se nos ha presentado, históricamente, en el Emilio, como un marco de 

referencia y un tipo de concreción del discurso y la práctica pedagógica moderna, el cual “da 

al niño del siglo de las luces un estatuto que era buscado”220. De ello ha de provenir la 

configuración de un tipo de racionalidad instituida en la relación del pedagogo-adulto con el 

niño (niña y adolescentes), relación que sustantiva la educación propia de la transformación 

sociopolítica vivida entre el siglo XVII y XVIII. 

El Emilio, entonces, aparece en el panorama ilustrado del siglo XVIII, convirtiéndose 

en el soporte de los tratados sobre la infancia, instituyendo con ello una estructura, la pareja 

normativa221 preceptor-pupilo, asimismo relacionando a la política, la sexualidad y la 

educación sobre un mismo eje. Los preceptos fundadores de la pedagogía moderna, colonial, 

burguesa y heteronormativa estaban buscando jalonar procesos que permitieran al niño, la 

niña y adolescentes abrazar también la libertad ilustrada a través de la enseñanza dirigida. Es 

así como la pedagogía logra vincularse a un programa político y social, arrastrando también 

la sombra de la colonialidad, más aún cuando fue desembarcada en los puertos de América, 

luego, de ser instalada en el imaginario de los criollos, quienes serán los próceres de la 

Independencia. Se trata de un momento coyuntural para la política y el ordenamiento social, 

momento al que la pedagogía moderna le será fiel. 

 

En el comienzo, es decir, en el momento en que la Francia burguesa, y Europa en distintos 

grados, se dotó de una escuela, hubo, ciertamente, un discurso, e incluso varios; por lo menos, 

la ilusión de la posibilidad de un discurso coherente que abarcará entera la vida del niño.222 

 

No será hasta mediados del siglo XVIII que aparecerá un discurso (s) coherente, que 

René Schérer, por ejemplo, lo ve en el Emilio de Rousseau. El Emilio significa el despertar de 

una entrega abnegada del infante a los cuidados del pedagogo y, por ende, al Estado. 

Entonces, “observamos en el Emilio de Rousseau ese discurso que, durante todo el tiempo se 

extiende hasta nosotros, fija para el niño su puesto en la sociedad y su entrega a los cuidados 

del pedagogo”223. Así la emancipación se convierte en un problema para la pedagogía 

moderna, debido a que pensará la participación social y política de niños, niñas y 

adolescentes al interior del orden social naciente. Es por esto por lo que dicha pedagogía se 

 
220 René Schérer, Pedagogía pervertida…, 20 
221 Cf. René Schérer, Enfantines... 
222 René Schérer, Pedagogía pervertida…, 19 
223 René Schérer, Pedagogía pervertida…, 20 



71 

 

ha convertido en objeto de nuestra crítica, ya que, como afirma Schérer, la infancia no es [ha 

sido] jamás liberada en sí misma224.  

La libertad es a través de y debido a un proyecto que le es ajeno a niños y niñas, que 

no comprenden, porque no está en el horizonte de su deseo (lo desconocemos sui géneris). Se 

trata de una mascarada, una instrumentalización de sus pasiones, una coacción de la 

producción de la subjetividad. Por tanto, el estatuto pedagógico moderno establecido para la 

emancipación del niño, la niña y adolescentes es una liberación tras máscaras, no hay una 

emancipación, sino una represión pasional, condiciones preestablecidas para la entrada al 

orden social y político, así como para el desarrollo de su propio ser, como individuo. 

Ahora bien, está sabido que el concepto de dispositivo se encuentra al interior de la 

teoría política/pensamiento político de Michel Foucault225, el cual, sin embargo, es menester 

explicarlo desde la voz de René Schérer226. Para él, el dispositivo es aquello que pone a dis-

posición, a priori un estado de cosas. El dispositivo es el cálculo in situ. “El dispositivo es lo 

que organiza, distribuye, distingue o reúne elementos, lo que vuelve inteligible un conjunto 

confuso”227. 

El dispositivo es moderno, porque hizo parte de la configuración del nuevo 

ordenamiento mundial en sus tres niveles: como sistema-mundo, geocultura y geopolítica. En 

ello encontramos su carácter colonial, el cual no solo ordena las prácticas y produce los 

discursos al interior de Europa, sino también en todo el globo a partir de un nuevo patrón de 

poder en que se sitúa a Europa como centro; es éste el rasgo primero de la colonialidad, 

asimismo de la acción del dispositivo de poder. Entonces, comprender a la pedagogía 

moderna como un dispositivo de orden colonial es arribar a la comprensión histórica de sus 

configuraciones, de las articulaciones que dieron origen a su operatividad. 

Pues bien, respecto del dispositivo de pedagogización vemos como los cuerpos 

(pedagogizados) son puestos a disposición con relación a un orden de cosas, a un 

ordenamiento social específico, perfilando a quien se deje atrapar: no es el ordenamiento en 

relación con los cuerpos, sino los cuerpos conforme al ordenamiento. El estatuto es aquí, en 

principio, ontológico y sirve, a su vez, de directriz a la función del poder y pedagógica. 

Nelson Maldonado-Torres sostiene que, por ejemplo, la colonialidad del ser “introduce el reto 

 
224 Cf. René Schérer, Pedagogía pervertida... 
225 Cf. Michel Foucault. Seguridad, territorio y población (Fondo de Cultura Económica De Argentina, 2006) y 

Defender la sociedad (Fondo de Cultura Económica De Argentina, 2000) 
226 Cf. René Schérer. “A su disposición”. En Foucault, la pedagogía y la educación: pensar de otro modo. 

Bogotá: Magisterio Editorial, 2005, 252  
227 René Schérer. “A su disposición…”, 252 



72 

 

de conectar los niveles genético, existencial e histórico, donde el ser muestra de forma más 

evidente su lado colonial y sus fracturas”228. 

El dispositivo de poder de Foucault posee un trasfondo, una noticia, su ratio 

constitutiva de la colonialidad, es éste el lado oscuro que, por ejemplo, Castro-Gómez 

cuestiona y aclara del pensamiento foucaulteano (y en cierta medida, del pensamiento 

continental). Antes de la acción del dispositivo de poder sostenido en la idea de raza, nos 

encontramos con la colonialidad del ser. Al dispositivo es colonial por su horizonte de acción, 

el cual estratifica la distribución de energía respecto de una marcación ontológica. En esto ha 

de consistir la colonialidad del ser respecto del dispositivo de poder, el cual adopta la 

pedagogía moderna, pero en función de los niños, niñas y adolescentes, quienes serán 

considerados bajo el mismo estatus ontológico de los nativos americanos, es decir, a partir de 

la definición de la concepción de naturaleza y en proximidad al desarrollo de la sociedad civil 

y sus solicitudes. 

De acuerdo a la idea anterior, el dispositivo es anónimo, él disimula229, se oculta 

por/en la separación o discriminación que efectúa sobre la materia, haciendo inteligible todo 

lo que toca. El dispositivo se insufla haciéndose orgánico en la vida humana, a sus prácticas, 

a sus discursos, y se percibe como natural y suficiente. Dicho dispositivo yace instalado, 

condicionando parasitariamente el habitar; por tanto, su virtud está en la naturalización 

gracias a la norma que le da su carácter. Se trata de aquello que forma parte constitutiva de la 

experiencia, que le da su formalidad. El dispositivo acentúa, revela, haciendo aparecer 

conjuntos, cadenas de significantes; éste dice, pero también hace decir. El dispositivo implica 

en sí mismo siempre un antes, “procesos no subjetivos, pre-individuales, según, los cuales 

[irónicamente] las cosas devienen y los individuos se subjetivizan”230; exponiendo la forma y 

contenido de la colonialidad del ser como una primera instancia de captación.  

Vemos, entonces, que el dispositivo de pedagogización establece y exige, 

operativamente, la presencia del adulto, aquel que según la lógica política goza de los 

beneficios del estado civil en calidad de ciudadano, del mismo modo, de quien se asume 

como un ser humano civilizado. Es decir, moralmente constituido y emancipado, su papel es 

tutelar. La presencia del adulto se hace necesaria para la acción del dispositivo de 

pedagogización: el maestro enseña, porque el estudiante no sabe, pero también enseña porque 

él es primero, ontológica, social y políticamente. Detenta el poder en tanto que detenta el 

 
228 Nelson Maldonado-Torres, “Sobre la colonialidad del ser”130 
229 Dissimulare, pretender otra cosa, fingir, ocultar, por tanto, engañar. 
230 René Schérer. “A su disposición…”, 252 



73 

 

saber incuestionable. La primera acción que ejecuta este dispositivo es intelectiva, consiste en 

construir el concepto de infancia proponiéndola como una instancia, como un lugar que 

separa al niño, la niña y adolescentes de la vida del adulto, de lo real; pero a su vez, les 

inscribe a un régimen de sentido dictada por los adultos. 

 A esto último Schérer le ha dado el nombre de disyunción exclusiva e ilusión 

pedagógica231. Se trata de un modo del dispositivo que constituye su primer movimiento, 

ejecutado en el dispositivo de poder desde la colonialidad del ser, y proyectando así el 

horizonte ontológico del niño, la niña fuera de sí, en el adulto: “la libertad de principio 

pedagógico, coloca el fin de la realización individual fuera de sí, en la suplencia, en la 

dilatación de una utopía moderna: la edad adulta y el matrimonio”232. 

Dicha colonialidad especifica su operación discriminando o clasificando disyuntiva y 

conjuntivamente: (1) separa por sexo y edad por criterios psicológicos y morales y (2) 

organiza conjuntos sistemáticos conforme al ordenamiento social preestablecido, 

distribuyendo los cuerpos en orientación de roles, especializándolos y territorializando 

anticipadamente. Un desplazamiento programado del ser al hacer. El carácter operativo del 

dispositivo de pedagogización de acuerdo con el hacer es correctivo, disciplinal, sitúa a niños, 

niñas y adolescentes en la estructura de un campo ya habitado por imágenes, figuraciones y 

representaciones de la realidad: la infancia y la adolescencia. Es así como formaliza, adapta y 

ensambla conjuntos de vivencias que niños, niñas y adolescentes tendrán que reproducir. Esta 

forma operativa dual del dispositivo, en la variante disyunción/conjunción y gracias a la 

disciplina; disecciona, organiza y distribuye el cuerpo infantil y púber en correspondencia al 

establishment.   

Este carácter disciplinar es definido sutilmente por Foucault como aquello que 

“procede ante todo a la distribución de los individuos en el espacio”233. Lo más triste y 

terrible de esta situación en el ámbito pedagógico, es que dicho espacio es artificial, 

construido, prefabricado, alienante. Así entendido, la experiencia del niño, la niña, las y los 

adolescentes está condicionada. Permitiéndonos entender al dispositivo pedagógico “como 

injerencia del “maestro” o del adulto en la vida del infante”234. El espacio les ha sido 

expropiado y su imaginario minado, colonizado. El niño y la niña han sido exiliados de su 

posibilidad ontológica, obligados a vivir enajenados de la producción sí. Explícitamente: 

 
231 Cf. René Schérer. Pedagogía pervertida… 
232 René Schérer, Pedagogía Pervertida…, 26 
233 Michel Foucault, Vigilar y castigar, Buenos Aires: Siglo veintiuno editores, 2002, 145 
234 René Schérer, « Enfance. Pédagogie ou éducation ? ». Childhood & philosophy, vol.1, núm. 1, junio, 2005, 

192 



74 

 

 

Nos hemos acostumbrado, a través de los escritos de Karl Marx, a hablar de la enajenación del 

obrero por su trabajo en una sociedad clasista. Debemos ahora reconocer el alejamiento del 

hombre de su aprendizaje cuando éste se convierte en producto de una profesión que aporta 

servicios y él se convierte en el consumidor (…) De esta forma, el currículum ocultó define y 

mide lo que es la educación y el nivel de productividad a que tiene derecho el consumido.235  

 

La relación del dispositivo pedagógico con la disciplina es del orden del dispositivo 

de poder y éste, a su vez, presenta un fundamento de segundo orden, como ya lo 

mencionamos, en la colonialidad del ser. Es así como se explica lo impuesto y aplicado por el 

adulto en el infante, una línea, un trazado, una marcación, son esto los “vectores que suscitan 

y emplazan, en cada ocasión, según cada problema instituciones particulares”236 para su 

dirección. La relación maestro-estudiante y, en efecto, entre los mismos estudiantes es por 

“relaciones de conocimientos, de aprendizajes (…) respondiendo a una tipología de 

proximidades”237 en espacios controlados. Los dispositivos en general nunca están aislados, 

su carácter es funcionar en relación, trasmiten información entre ellos, relaciones que 

producen instituciones, su funcionamiento es siempre en red. Respecto a esto último, parece 

oportuno explicar que esta red de dispositivos no funciona de forma homogénea, sino en 

grados de incidencia de acuerdo con el objeto de aplicación y al propósito. Castro-Gómez le 

llama “heterarquía”238, debido a su forma de interactuar, lo cual permite la exploración no 

estática, sino siempre móvil y gradual en relación al conjunto que se estudia (en nuestro caso, 

la emancipación de la pedagogía moderna). 

Ahora bien, existe la heterarquía, porque los dispositivos son heterónomos, yendo más 

allá, también heterogéneticos, es decir, su origen no es criterio de vinculación. En palabras de 

Castro-Gómez, “las heterarquías son estructuras complejas en las que no existe un nivel 

básico que gobierna sobre los demás, sino que todos los niveles ejercen algún grado de 

influencia mutua en diferentes aspectos particulares y atendiendo a coyunturas históricas 

específicas”239. Resumiendo lo hasta ahora dicho: 

 

Hay que retener las líneas que forman el dispositivo y que son constitutivas de su objeto, 

aquellas que corresponden a las grandes instancias: saber, poder, subjetivación, las cuales dan: 

 
235 Ivan Illich, « Alternativas… » 127-128 
236 René Schérer, « Enfance. Pédagogie ou éducation? », 194 
237 René Schérer, « Enfance. Pédagogie ou éducation? », 194 
238 Santiago Castro-Gómez. “Giro decolonial, teoría crítica y pensamiento heterárquico”. En El giro decolonial: 

reflexiones para una diversidad epistémica más allá del capitalismo global. comp Santiago Castro-Gómez y 

Ramón Grosfoguel. – Bogotá: Siglo del Hombre Editores. 2007 
239 Castro-Gómez, “Giro decolonial…”, 18 



75 

 

los anuncios, las visibilidades, los poderes y los sujetos o subjetivaciones en curso. Rendimos 

cuenta fácilmente de las múltiples aplicaciones (...) de dispositivos de pedagogización que 

distribuyen, siguiendo cada caso y cada época, tales saberes (…) y procedente a las 

“producciones de subjetividades” o procesos de subjetivación, tanto del adulto, por un lado, 

como del infante.240  

  

Esta idea nos conecta a lo que se refiere Schérer con el mito de la infancia, el cual es 

introducido por el Emilio a la sociedad moderna burguesa y, luego, institucionalizado. En él 

se fundamenta la superioridad ontológica del adulto sobre los niños y niñas en su dimensión 

biológica y epistemológica, a lo que también podríamos agregar violencia patrimonial. El 

niño y el adolescente “como un nuevo hombre en potencia, y su caricatura burlesca en una 

sociedad que ha perdido el sentido de los principios que han contribuido a edificarla”241; es la 

fabricación y puesta en funcionamiento de una instancia proyectada desde el mundo adulto 

que les ha producido.  

La hazaña lograda por el Emilio consiste en haber construido la índole del infante y 

adolescente siguiendo el rastro de un desarrollo biológico, emparentándolo con lo social y 

político y haciéndolo confluir en una suerte de psicologismo conductual, fundamento de la 

ideología pedagógica; lo cual no hace más que arribar a la conclusión de que es “el niño la 

base y futuro del hombre del mañana, no salimos de esta cantinela que cada generación 

retoma para mejor reforzar”242. Entonces, lo que habría que poner en cuestión a continuación 

es la relación entre el maestro y sus estudiantes (infantes y adolescentes) ¿De dónde viene esa 

necesidad? Esto aquí es lo que configura, en red, al sujeto pedagógico como horizonte de un 

proceso especifico de subjetivación: infancia y adolescencia. Este es uno de los productos del 

dispositivo pedagógico, de su emplazamiento, de la emergencia de la máquina productora de 

la subjetividad moderna de tipo colonial.  

3.1.2. Inocencia e infantilización, la naturaleza de Emilio 

El dispositivo de pedagogización nos conduce a la comprensión de aquello que 

Schérer ha denominado infantilización y que desde Fourier se corresponde con la exclusión y 

aplazamiento social de la infancia bajo la excusa de ausencia de madurez. Esta “acción 

infantilizadora de la escuela ha sido lo bastante puesta en evidencia, en estudios recientes 

(Mendel, Illich, etc.)”243. La infantilización es iluminada o exhibida por tres 

dispositivos/instituciones: el dispositivo de pedagogización a cargo de la pedagogía, el 

 
240 René Schérer, « Enfance. Pédagogie ou éducation ? ... », 196 
241 René Schérer, Pedagogía pervertida…, 44 
242 René Schérer Y Guy Hocquenghem, Co-Ire. Álbum sistemático sobre la infancia. Barcelona, editorial 

Anagrama, 1979, 58 
243 René Schérer. Pedagogía pervertida…, 52 



76 

 

dispositivo de la sexualidad y el dispositivo de poder-saber, interceptados, a su vez, por la 

colonialidad del saber y del género. Todo este conjunto heterónomo produce socialmente las 

prácticas y configuran los discursos sobre la infancia. 

 La imagen producida por los dispositivos con relación a la enseñanza y el 

aprendizaje, a los roles sociales, a los deberes y obligaciones es proyectada para ser tragada 

por los niños y niñas de forma diferencial. Imagen misma que les inventa como siempre 

incompletos e insuficientes frente al adulto (los niños y la adolescencia como pura 

negatividad), así como lo expone Rousseau, Emilio “no tiene idea ni afecto alguno; apenas 

tiene sensaciones; ni aun siente su propia existencia (…) vive y no sabe él mismo si está en 

vida”244, debido a que están aún bajo el dominio e imperfección de la naturaleza. Asimismo, 

se repudia y niega un tipo específico y particular de la sexualidad infantil y el deseo, como 

también se condenan las prácticas sexuales en la adolescencia. Es esto lo que acaba por 

construir, en tanto que negación, la identidad del adulto, en la misma línea de producción del 

buen salvaje latinoamericano. Por tanto: 

 

Si el hombre es un ser fuerte y el niño débil, no es porque tenga el primero más fuerza 

absoluta que éste, sino porque naturalmente puede el primero bastarse a sí mismo, y el 

segundo no. Así el hombre debe tener más voluntades, y el niño más voluntariedades, y por 

voluntariedad entiendo yo todos aquellos deseos que no son verdaderas necesidades y que 

solo con auxilio ajeno pueden satisfacerse.245 

 

 Así se produce el imaginario de un niño o niña, como carentes de sexualidad, de 

habla, de inteligencia, de habilidades físicas, de afecto, de intelecto y razón; empero, todo 

esto lo encontramos actualizado en el adulto. La adultez es el opuesto positivo de una 

negación de la niñez. “Al adulto le resulta mucho más conveniente mantener la idea de 

inocencia, que le tranquiliza en la certidumbre de su propia diferencia, es decir, la conciencia 

de su propia identidad”246. Idea misma de inocencia que se convierte en la red que captura a 

la infancia y adolescencia, en un discurso pedagógico. Cabe aquí recordar que hemos 

identificado en el tratamiento que hace Rousseau de la infancia la idea de un estado de 

naturaleza, en la misma medida en que se refiere a los “salvajes” de América, deduciendo que 

en la infancia y la adolescencia se está en un estadio presocial.  

 

 
244 J.J. Rousseau. Emilio, I…, 61 
245 J.J. Rousseau. Emilio, II…, 74 
246 René Schérer, Pedagogía pervertida…, 52 



77 

 

Como en el estado natural todos los hombres son iguales, su común vocación es el estado de 

hombre; y aquel que para éste hubiere sido bien criado, no puedo desempeñar mal lo que con 

él tenga conexión (…) convengo en que cuando salga de mis manos, no será ni magistrado, 

ni militar, ni clérigo; será, sí primero hombre.247 

 

La diferencia entre los salvajes y Emilio radica en que, éste no es “un salvaje que ha 

de ser relegado a un páramo, que es un salvaje destinado a morar en la ciudad”248, su 

prescripción es política y anticipadamente un proceso civilizatorio a cargo de la pedagogía 

moderna. La imagen del hombre-adulto-civilizado es la acción del dispositivo de 

pedagogización que desactiva socialmente a los niños y niñas, implantándoles significantes y 

dejándoles a disposición, dándole paso a un proceso más agudo, a la infantilización que está 

asociada a la fabricación de la infancia como instancia de protección y lugar de reserva. No es 

que el infans no desee, sino que su deseo está interdicto.  La inocencia es inyectada por 

medio de un proceso desexualizador, haciéndolo creer y confiar que posee, constitutivamente, 

una ingenuidad que impide comprender con claridad su deseo, de aquí que exista la necesidad 

del pedagogo como suplemento.  

Ya el psicoanálisis (no solo el freudiano) ha falseado estas afirmaciones. De esta 

condición se deriva, casi por deducción lógica la vigilancia permanente hacia Emilio, él no 

tiene las capacidades ni competencias para bastarse (fisiológicamente) a sí mismo. Esta 

infantilización, producto de la adjudicada y supuesta inocencia inherente a la infancia, 

justifica la pedagogización, la escolarización, la patria potestad, como también, y a su vez, el 

aplazamiento a la inserción social y política: “la inocencia que les protege, al mismo tiempo 

los excluye”249; les hace individuos vulnerables, expuestos al peligro; entonces las instancias 

educativas son aquí la salvación. Explica Rousseau: 

 

Sabe el niño que ha de llegar a ser hombre: todas las ideas que el estado de hombre puede 

formarse son para él motivo de instrucción; pero acerca de las ideas de este estado, que 

exceden a su capacidad, debe permanecer en absoluta ignorancia. Todo mi libro no es más que 

la prueba no ininterrumpida de este principio de educación.250 

(…) No mostréis nunca al niño nada que no alcance a ver: mientras que casi es ajena de él la 

humanidad y no podéis subirla al estado de hombre, bajad el hombre al estado de niño.251 

 

 
247 J.J. Rousseau. Emilio, I…, 9 
248 J.J. Rousseau. Emilio, III…, 267 
249 René Schérer, Pedagogía pervertida…, 45 
250 J.J. Rousseau. Emilio…, III, 225 [cursivas nuestras] 
251 J.J. Rousseau. Emilio…, III, 233 



78 

 

Esto que nos conduce a la infantilización como foco de producción de la infancia, 

también nos lanza sobre el adulto, estableciendo su circuito de relación con los niños, niñas y 

adolescentes. La infantilización se presenta atravesada por varios factores, suponiendo una 

subordinación que sitúa “en papeles perfectamente cualificados, o tan repetitivos que parecen 

naturales, de padres, de cuidadores, etc.”252. Estos planteamientos frecuentan la idea de que 

“el niño no es una entidad en sí”253, es decir, el niño existe solo a través del mundo de los 

adultos, el niño solo está y es en tanto que pedagogizado, familiarizado, psicologizado, 

infantilizado siempre desde el ojo intelectivo del adulto. De alguna manera, Félix Guattari ha 

explicado esto de la siguiente manera: “La idea de que desde el primer momento existirían 

individuos y grupos de individuos que constituirían la base de la sociedad bajo la forma de la 

familia, etc., es un producto de las necesidades del sistema capitalista”254, es esta sociedad en 

que el niño y niña son inscritos a partir de un proceso de producción.  

Este mundo ajeno a sí (alienante, extraño) también le constituye, ya que, “el hecho de 

que no exista en sí significa, ante todo, que la infancia no es un estadio fijo, al que la edad 

adulta simplemente vendría a sustituir, sino que hay una permanencia de la infancia no solo 

con respecto a la edad adulta, sino a la sociedad en general”255. Es a través de ello que nos 

aproximamos a la niñez, a partir de los desarrollos epistemológicos, de la cultura, de la 

política, de aquello que se ha dicho de la infancia. Por tanto, la acentuación del problema la 

podemos encontrar en lo dicho por René Schérer, quien afirma que esta “máquina político-

educativa” es la encargada de “reprimir, controlar al individuo en cada etapa de su 

desarrollo”256, capturando e imponiendo su límite sociopolítico.  

Entonces, “un proceso de pedagogización de la infancia, es, al mismo tiempo, proceso 

de subjetivación”257. Cuando nos referimos aquí a la infantilización habría que ubicarla sin 

temor en la forma de un artilugio, la construcción de un imaginario fundado sobre aquello 

que no puede representarse porque es parte de un misterio, el cual está abierto a la posibilidad 

de la injerencia de los adultos en el control y producción del deseo. La proyección del adulto, 

de sus deseos, de sus miedos, de sus preocupaciones y frustraciones es el modo en que de una 

cierta manera específica se libidiniza al niño y la niña socialmente. 

En este sentido, el infante es creado por el adulto-hombre “como una idea que permite 

colmar la ausencia de razón de su propia concepción, de la organización social, de la vida y 

 
252 René Schérer, Co-ire…, 58 
253 René Schérer, Co-ire…, 58 
254 Félix Guattari. Revolución molecular. Errata Naturae editores, 2017, 40 
255 René Schérer, Co-ire…, 34 
256 René Schérer, Enfantines…, 10 
257 René Schérer, Pedagogía pervertida…, 196 



79 

 

de su destino. Así pues, el niño es la razón del hombre civilizado”258. La infantilización no 

solo impide la inserción desde la infancia a lo social y político, sino que les hace inútiles, más 

tarde, para hacerse cargos de sí mismos (sexual, psicológica y emocionalmente), “detrás de 

esta visualización de la infancia, está actuando siempre un deseo de muerte del niño”259, pero 

como amenaza no como hecho biológico. 

 

No creéis que pueda Emilio ser dócil a los veinte años. ¡De cuán distinto modo pensamos! Yo 

no concibo como podía serlo a los diez (…) Quince años de afanes he necesitado para labrar 

este asidero. Entonces no le educaba, más bien le preparaba para ser educado: ahora lo está lo 

suficiente para ser dócil; conoce la voz de la amistad y sabe obedecer a la razón.260 

 

Desde los discursos (pedagógicos, psicológicos y morales) sobre la infancia, en el 

niño y la niña la razón no está o lo está en potencia, puesto que “la obra maestra de una buena 

educación es formar un hombre racional”261, entonces la razón está en el hombre-pedagogo-

adulto-civilizado, pues bien, ¿docilidad o coerción? Qué podremos, entonces, esperar de un 

tipo de educación que de entrada nos hace sentir el peso de la Ley: ¡Obedeced! es la 

consigna. Es por ello por lo que pensamos en la infantilización en tanto proceso y no como 

una etapa o estadio ligado al desarrollo biológico. Ella es el modo constituyente de la 

represión social y política desde la infancia, es ese perfilamiento a cargo de la pedagogía que, 

lejos de darle un lugar, les convierte en inútiles262. El Emilio es el retrato de una represión 

pasional puesta en marcha desde la infancia, a partir del siglo XVIII. Observemos: 

 

Después de establecida mi autoridad, mi primer cuidado será precaver la necesidad de hacer 

uso de ella. Nada omitiré para granjearme más y más su confianza, para hacerme el confidente 

de su corazón y el árbitro de sus placeres. Lejos de oponerme a los gustos de su edad, los 

consultaré para enseñorearme de ellos; me acomodaré a sus planes para dirigirlos.263  

 

Imposición sutil, no es una tiranía lo que se nos impone, ni tampoco son los medios de 

ésta. No se trata de un control de fuerza descomunal a la antigua usanza, pues, para Rousseau, 

ciertamente, la letra con sangre no entra; el lenguaje es ahora el instrumento a través del cual 

operará el dispositivo de poder-saber. Es más fácil amaestrarse en la manipulación 

 
258 René Schérer, Pedagogía pervertida…, 157 
259 René Schérer, “Enfance : panoptique”…, 24 
260 J.J. Rousseau. Emilio…, IV, 200 
261 J.J. Rousseau. Emilio…, II, 82 
262 Cf. “Este ardor de la adolescencia lejos de ser un impedimento para la educación, por él se perfecciona y se 

perfila” (J.J. Rousseau. Emilio…, IV, 40) 
263 J.J. Rousseau. Emilio…, IV, 191 



80 

 

psicológica (conductismo) que en luchar cuerpo a cuerpo con castigos físicos. Además, todo 

está justificado, dice Rousseau, “no le proporcionaré una remota felicidad a costa de la 

presente. No quiero que sea feliz una vez, sino a ser posible, siempre”; ¿no es acaso esto una 

postura liberal?, pues bien, un mal menor por un bien mayor, pero ello hay que hacérselo 

saber a Emilio. Esta infantilización también puede ser captada del siguiente modo:  

 

El infante aparece por un dispositivo de control pedagógico que le da su lugar carnal en la 

sociedad (…) El infante es el pretexto para introducir el control. Y como la noción de infante, 

ahora, ha estado generalizada de una forma sistemática (…) el infante es un elemento de 

análisis particularmente interesante para este tipo de auto-certeza, tanto así que puede 

ayudarnos a desmontar estas afirmaciones dogmáticas.264 

 

La infancia es presentada por Schérer como un complejo sistema carnal y de 

representación (simbólico e imaginario) en el cual la pedagogía moderna y los dispositivos 

que le dan su institucionalidad y su función social y política, ellos ocupan un lugar parcial en 

ese sistema. Es así como la infantilización es un proceso de asimilación que empieza a tener 

un orden en la pedagogía moderna, siendo ésta aquí la encargada de darle un lugar a niños, 

niñas y adolescentes en la sociedad. Las trampas ya han sido tendidas, y Emilio ha sido 

encantado por los dulces sonidos de la flauta del pedagogo que ha trucado la imagen: estás 

fuera de casa, eres libre; empero, solo ha cambiado de reclusorio y las paredes se han pintado 

de colores llamativos para distraerle. Frente a esto Schérer es aclarante:  

  

La trayectoria de Emilio es también, ciertamente, la de la inocencia que solo se mantiene 

pagando el precio de la renuncia a la espontaneidad del deseo en la admisión de la ley. Emilio, 

educado para ser futuro ciudadano del Estado moderno, evoluciona con una libertad en la que 

ya se han colocado las trampas. El hecho de que la trampa sea, tal como la entiende Rousseau, 

la moral de acuerdo con la naturaleza y las instituciones de una sociedad imaginada como 

libre y revolucionaria, no cambia para nada el asunto, porque Emilio tiene de todos modos 

que ir al encuentro de aquello que el discurso del adulto espera de él, como elemento que tiene 

su sitio en ese discurso.265 

 

La inocencia es el elemento inicial presentado por Rousseau en su Emilio, es un 

elemento del sofisma que ha convertido a la infancia y a la adolescencia en incapaz de 

hacerse cargo de sí, sus deseos están palidecidos. Los niños, mucho más las niñas, nunca 

saben lo que quieren. Debido a esta represión, vemos que, aquello que se percibe como 

desorden o vicios de la niñez y la adolescencia en nuestras sociedades contemporáneas, son 

 
264 René Schérer, Co-ire…, 23 
265 René Schérer, Pedagogía Pervertida…, 45 



81 

 

las formas reaccionarias contra dicha represión, son pasiones desviadas (en palabras de 

Fourier) de su objeto primigenio. Algunas patologías adjudicadas a la infancia y la 

adolescencia son la muestra de que algo no está funcionando, o mejor, de algo que está 

funcionando trabado, bloqueado; asimismo, vemos como la sociedad no responde a la 

demanda del individuo, el individuo solo debe asimilarse a su estructura. 

 

3.2. Pedagogía moderna: ¿emancipación o represión pasional? 

No se trata de niños y niñas debido a sus propiedades naturales, sino de un ser ya deformado 

por la sociedad que le produce con sus presupuestos, contenciones, divisiones y 

seccionamientos (segmentarités) (…) de la forma en que se llega a un mundo como niño/niña 

de familia, destinado a su rol sexual, encerrado en el destino de una clase y de una profesión 

(…) la violencia viene en aumento. Ella no es natural.266  

Ha triunfado una noción esencial: la inocencia infantil (…) Cerca de un siglo después, esta 

idea de la inocencia infantil se había convertido en una idea común.267  

 

“La violencia viene en aumento. Ella no es natural”268, escribe René Schérer en el 

preámbulo a Vers une enfance majeure. La definición de infancia y adolescencia practicada, 

institucionalizada y divulgada, ha dado lugar a niños, niñas y adolescentes en el orden social. 

Dicho lugar no es otro que el ámbito familiar y pedagógico. Sin duda, no se trata de entender 

que los procesos de subjetivación son dados exclusivamente en el ámbito educativo y/o 

familiar, sin embargo, la orientación en ellos es mucho más clara respecto de los propósitos 

de la política. Como a los intereses morales de las sociedades, la escuela y la familia, tal 

como la conocemos hoy, son dos artefactos modernos. El papel del pedagogo radicaría en 

gobernar a niños, niñas y adolescentes desde el estatuto pedagógico legado. La autoridad del 

pedagogo en las escuelas no ha variado mucho, razón por la que aun seguimos confiando a la 

escuela el futuro de las sociedades que quiere verse en la formación de niños y niñas. En esta 

medida, la formación que se ha dispuesto desde la pedagogía moderna, como principio moral, 

está orientada al desarrollo de las habilidades racionales y morales. Al respecto, sentencia 

Schérer: “allá donde se trata de ejercer el intelecto (Mente) el alma se retira”269. 

La sensibilidad es capturada y disimulada, o peor aún, excluida al momento mismo en 

que se instala el dispositivo de pedagogización. Las pasiones deben rebasarse hasta 

domesticarse para entrar al proyecto de ciudadanía que le dará su lugar en el orden social, el 

 
266 René Schérer, « L’échec d’une mainmise ». En Vers une enfance Majeure. Textes sur l’éducation. Paris : La 

Fabrique Editions, 2006, 3 
267 Philipe Ariès. El niño y la vida familiar…, 156 
268 René Schérer, « L’échec d’une mainmise …», 3 
269 René Schérer & Guy Hocquenghem, L’âme atomique…, 41 



82 

 

infinito ha sido coactado en la solicitud cívica. El propósito emancipatorio de la pedagogía 

consistirá, entonces, en “que metido en el torbellino social, no se deje [les infantes] arrastrar 

de las pasiones, ni de las opiniones de los hombres”270. Agregará Rousseau, “de que vea por 

sus ojos y sienta por su corazón; y de que no le gobierne ninguna autoridad, como no sea la 

de su propia razón”271. Pues bien, si de algo está seguro Fourier será de que estas teorías de 

educación no han hecho más que granjearnos para imponer su deseo burgués, liberal y, por 

qué no, también colonial, respecto de esto denunciará Fourier: 

 

Los filósofos están tan confundidos sobre sus teorías de educación que, uno de sus más 

famosos oráculos, J.-J. Rousseau, no ha osado educar a sus propios hijos. O peores logros 

como los de Séneca y Condillac, el primero con su sublimidad moral consigue formar a 

Nerón, y el segundo con su profunda metafísica no formó más que a un ganso. La naturaleza, 

dando a los filósofos tales aparatos prueba, fácilmente, aquella confianza que debe tenerse en 

sus Luces.272  

 

Ahora bien, ya estando en este punto de la crítica filosófica, debemos afirmar que la 

concepción de emancipación de la pedagogía moderna es solo represión pasional, lo cual ha 

de presentarse categóricamente desde el binomio Schérer-Fourier, con algunos aportes de la 

perspectiva decolonial, específicamente, respecto de la colonialidad. Todo esto con relación a 

la teoría de la atracción apasionada de Fourier nos permite observar que el niño, y, sobre 

todo, la niña no ha sido jamás emancipados, insertados en lo social y político. La represión 

pasional es presentada analíticamente en dos dimensiones o niveles: individualmente, 

respecto de la sexualidad, el deseo y subjetividad o el carácter (Charles Fourier); y 

colectivamente, de acuerdo con la forma en que el individuo interactúa con su medio, su 

dimensión intersubjetiva, su lugar social y participación en asuntos políticos.     

3.2.1. Pedagogo-adulto: suplemento y subordinación  

El suplemento es aquello que se añade y que bien podría ubicarse del lado de la 

prótesis (como lo sugiere Freud) o de una tecnología (Foucault); no obstante, el suplemento 

está muy lejos de tener una vinculación deseante, es decir, no se añade por deseo, sino en pro 

de su interacción. Por tanto, el suplemento no es deseado, más bien hace parte de un proceso 

de codificación de dicho deseo, se añade para regular la pulsión. Este suplemento, en los 

términos pedagógicos, no es otro que la función pedagógica, pero la función paterna (la Ley). 

Para Fourier, “el infante reducido a estos [al padre desde J. Locke) y al pedagogo con J-J. 

 
270 J.J. Rousseau. Emilio…, IV, 75 
271 J.J. Rousseau. Emilio…, IV, 75 
272 Charles Fourier, Vers une enfance Majeure. Textes sur l’éducation. Paris : La Fabrique Editions, 2006, 30 



83 

 

Rousseau) como instructores naturales] corre riesgos”273, constituye un error para la 

educación civilizada. ¿De dónde viene “esa pretensión de transformar, en primacía, a todos 

los jóvenes”274?, ¿cuál es el interés pernicioso de empezar por la teoría para pasar a la 

práctica?, lo cual no hace otra cosa que perseverar el proceso de sujeción. Para Schérer, “el 

sujeto de la infancia es un sujeto reservado. En el sentido propio, (…), él está sujetado. 

Interdicto”275. Por tanto: 

 

El rasgo genial de Rousseau fue el poner en contacto y articular dos nociones aparentemente 

contradictorias e inconciliables: la de que no se podría forzar la naturaleza del niño, y la de 

que, no obstante, no se le puede educar sin oponerse a ella, sin desnaturalizarlo. Para ello será 

preciso que la ley humana, la del pedagogo, sea tan inflexible como una ley natural; y no 

puede serlo, sino porque obra el reparto entre el capricho y la autoridad de los hombres que 

pervierten y aquello que la naturaleza reclama pero que, para el niño, el preceptor será el 

único en adivinar.276 

 

El suplemento es la justificación que nos abre al control desde la infancia, el pensar, 

primero, que somos deficientes y codependientes para sobrevivir (lo cual es cierto por 

determinación natural) y, sucesivamente, el afirmar que la naturaleza es insuficiente para 

bastarnos a nosotros mismos, a diferencias de las otras bestias, pero, a su vez, nos ha donado 

el instrumento a través del cual podemos encontrar equilibrio entre una y la otra cosa. Es 

entonces la educación la suplencia necesaria para nuestro desarrollo. La instrucción dictada 

por el suplemento es simple, aunque el proceso sea complejo: dar al niño/niña de lo que 

carece y que es suficiente en el pedagogo-adulto. 

Justificando el suplemento como necesario en la vida de niños y niñas, se pone en 

marcha la colonialidad del ser y el saber, debido a que siendo el maestro quien porta el 

conocimiento necesario para la dirección, deben entonces subalternarse al adulto. Entonces, 

su punto de vista cognitivo ha declarado como “ilegítima” la existencia simultánea de 

distintas formas de conocer y producir conocimientos”277, ya que todo lo dicho debe estar de 

acuerdo con el centro epistemológico. Debido a esto para Rousseau solo hay dos opciones “o 

hacemos lo que él quiere, o exigimos de él lo que queremos; o nos sujetamos a sus antojos, o 

le sujetamos a los nuestros, no hay medios; o ha de dictar leyes o ha de obedecerlas”278. 

Entonces, los opuestos que relaciona Rousseau, que resalta Schérer de su genio, son la 

 
273 Charles Fourier. Vers une enfance majeure, 30 
274 Charles Fourier. Vers une enfance majeure, p. 
275 René Schérer. Enfantines..., VII  
276 René Schérer, La pedagogía pervertida…, 21 
277 Santiago Castro-Gómez. Hybris del punto cero, 47 
278 J.J. Rousseau. Emilio…, I, 19 



84 

 

introducción de la Ley del Hombre, apartando de facto la Ley natural. De aquí que el 

pedagogo, en tanto suplemento, debe actuar con procesos, mostrando continuidad, 

aparentando y naturalizando dicha desnaturalización. Este es el punto cero del proceso de 

subjetivación civilizatorio. 

 

El único hábito que se debe dejar que tome el niño, es el de no contraer ninguno; (…) 

preparad de antemano el reinado de su libertad y el uso de sus fuerzas, dejando el hábito 

natural a su cuerpo, y poniéndole en el estado de ser siempre dueño de sí propio, y hacer en 

todo a su voluntad así que la tenga.279 

 

No obstante, seguimos dando vueltas en círculo, ciertamente, un círculo vicioso. 

Rousseau persigue su propia cola, puesto que para que Emilio esté en libertad, debe antes 

estar coactado, para ser dueño de sí, debe antes ser dueño de alguien más, para hacer su 

voluntad, ha de estar antes sometido a la voluntad y deseo de otros y otras. Hipotéticamente, 

¿no saldrá este Emilio imaginario de Rousseau en su represión a ejecutar el mismo proceso al 

que fue sometido al ser considerado natural o necesario? El suplemento no ha emancipado a 

Emilio, a penas y se lo ha prometido, le ha hablado del cielo, pero no se lo ha hecho vivir, ya 

que aún no es tiempo (en realidad, nunca es tiempo).  

El suplemento pedagógico no guía en modo alguno, por el contrario, anticipa y 

prepara. Más bien, dirá a Emilio que por su flaqueza no puede hacer uso de la libertad, debe 

más bien lograrla; por tanto, sabiendo que ésta garantizará su felicidad, no tendrá otra 

alternativa más que obedecer. Y cuando sea adulto, mayor de edad, maduro y apto, se dará 

cuenta, de un portazo en la cara, que la libertad consiste en obedecer en la medida en que se 

goza de los beneficios, de un contrato que se ha firmado desde antes de nacer. 

Por otro lado, Rousseau expone, dentro de su crítica a la sociedad, la existencia de dos 

tipos de dependencias280, y en ello la intervención del suplemento es garantizar la 

dependencia de Emilio a las cosas (a la naturaleza), coordinando en el fondo el aislamiento 

social por causa de las leyes de los hombres que engendran vicios. Entonces, “para el autor 

del Origen de las desigualdades entre los hombres, es la entrada en sociedad la que deprava. 

El hombre solitario es bueno”281. Debido a esto, nos sugiere, aliviando la posible misantropía 

que perseveraría en Emilio, que su pupilo sea un ferviente observador del comportamiento 

social, aprendiendo a discernir del ejemplo entre bien y mal, de aquello que se debe o no 

hacer. La advertencia es clara: mira, pero no toques; analiza, pero no imites. 

 
279 J.J. Rousseau. Emilio…, I, 44 
280 Cf. J.J. Rousseau. Emilio…, I, 75 
281 René Schérer, « L’échec d’une mainmise » …, 4 



85 

 

Bajo esta justificación del lugar suplementario se accionan dos procesos en 

simultáneo: (1) que Emilio tenga como condición de su libertad la reserva y el aislamiento 

social. (2) y la subordinación a “las lecciones de la experiencia o de la impotencia”282. Pero 

¿qué hay detrás de esta benévola y altruista subordinación por el suplemento? ¿Qué es 

aquello que justifica su necesaria e imperativa acción sobre niños, niñas y adolescentes? 

Aquí vemos claramente como las reglas han cambiado, el dejar-hacer en el método 

inactivo rousseauniano (propio de la libertad de mercado), ha devenido inflexible: “nada 

otorguéis a sus deseos porque lo pida, sino porque lo necesite; ni sepa, cuando obra en él, qué 

cosa es obediencia, ni cuando por él obran, qué cosa es imperio”283. La necesidad, el deseo, el 

por qué están ahora sujetos al querer del pedagogo emancipado. Emilio, su cuerpo y su deseo 

han sido subordinados a aquello que promete garantizar su existencia. 

Es justo de este proceso de coacción de que resulta la subordinación del niño, niña y 

adolescentes al adulto; en esto consiste su posición en el orden social, tal cual como ya lo 

afirmamos, no se trata simplemente de un ámbito simbólico de la represión, sino de una 

condición material de la misma, sobre lo real mismo. Es decir, en nuestro orden social, de 

este lado del hemisferio (Occidente), y aludiendo a nuestro lugar de enunciación (LATAM); 

el niño, la niña y adolescentes están subordinados al deseo, a la norma, a la palabra, al mundo 

de los adultos (padres de familia, el maestro, el ciudadano), a elementos ajenos a sí. El cuerpo 

mismo del niño y la niña, su fisionomía, les vulnera y excluye, ejecutando sobre ellas y ellos 

una suerte de reducción simbólica e imaginaria justificada en su morfología. Es aquí, en la 

función del suplemento, donde podremos denotar, el ejercicio de la colonialidad del ser de la 

que hicimos mención arriba, Retomemos: 

 

El Nuevo Mundo se convertía entonces en el escenario natural para la prolongación del 

hombre blanco europeo y de su cultura cristiana (…) el discurso de la limpieza de sangre es, 

de acuerdo con la interpretación de Mignolo, el primer imaginario geocultural del sistema-

mundo que se incorpora en el habitus de la población inmigrante europea, legitimando al 

mismo tiempo la división étnica del trabajo y la transferencia de personas, capital y materias 

primas a nivel planetario284 

 

Buscamos interpretar la colonialidad del ser y del saber no como una metáfora o 

analogía, sino como fundamento y acción expresa del suplemento. La constitución de la 

pedagogía moderna-colonial ha heredado esta carga al bastarse del estado de naturaleza y 

 
282 J.J. Rousseau. Emilio…, II, 76 
283 J.J. Rousseau. Emilio, II, 76 
284 Santiago Castro-Gómez, Hybris del punto cero…, 57 



86 

 

aplicarla en el niño y la niña a través la concepción de infancia y de la incapacidad de estos 

para conocer con rectitud, lo cual se devela en la imposición de la explicación de su realidad, 

domesticando así su pensamiento y su forma racional de operar. Esta es la misma lógica que 

sometió a los pueblos de África negra y de América durante la colonización, lo cual también 

organizaría las sociedades en colonias. 

En el proceso de Independencia esto cambió de lugar, permeó su discurso libertario y 

paso de afuera a adentro. Entonces, la colonialidad del ser no operará en la pedagogía 

moderna con relación a la ascendencia o al linaje europeo, a la raza o al credo, sino apelando 

a un fundamento biológico: la comparación del hombre-adulto respecto del niño y la niña, 

asimismo del hombre y la mujer respecto al intelecto, la fuerza y virilidad. Es así como la 

invención de la infancia coloniza el ser por/para el saber. 

En este orden de ideas, el suplemento es la categoría naturalista que sostiene y funda 

la subordinación ontológica al interior de la práctica pedagógica, y la categoría de juventud 

(lo nuevo) justifica su acción política. No hay en la relación pedagogo-alumno una pasiva 

desigualdad por el saber; se trata de una superioridad, ya no étnica como en la colonización y 

el colonialismo, sino cognitiva y física que subyace a la idea progresiva de desarrollo, de 

mejora o perfeccionamiento. Es bajo este mismo término que durante la colonización de 

América no solo lograron “someter militarmente a los indígenas y dominarlos por la fuerza, 

sino de lograr que cambiaran radicalmente sus formas tradicionales de conocer el mundo, 

adoptando como propio el horizonte cognitivo del dominador”285. El proceso civilizatorio es 

regresivo, reflexivo y especular.  

El niño y la niña son tomados por el dispositivo de pedagogización estableciendo su 

subordinación ontológica y epistémica respecto del adulto. Se trata de demarcar cada vez con 

más severidad y precisión este límite infranqueable entre niños y adultos, mostrándolos como 

naturales y originarios de toda configuración social. Todo lo que pueda aprender por sí, en el 

más libre de los métodos pedagógicos, queda subalternizado a lo ya preconcebido, a la 

verificación y validación de la autoridad preceptoril. Somos testigos día a día de esta puesta a 

disposición a partir de la pedagogización, familiarización y psicologización que provee las 

condiciones de la represión pasional. Cada día somos testigos de cómo la Historia se repite 

sin diferencia. 

 

El maestro no posee tanto un saber en cuanto a técnicas de domesticación, métodos para 

condicionar y mantener el orden; no transmite tanto conocimiento como una moral adquirida 

 
285Santiago Castro-Gómez, Hybris del punto cero, 62 



87 

 

en su propia carne a su paso por la Normal. De ahí ese carácter rutinario, repetitivo e 

insustancial de los cursos escolares.286 

 

A este suplemento pedagógico le corresponde adoptar la forma de la naturaleza, más 

no por ello se aproxima a ella, puesto que “fija para cada edad sus necesidades, sus 

capacidades, sus derechos y sus límites (…) Dado que la naturaleza, en este punto, no ha 

podido jamás obrar convenientemente por sí sola”287. Entonces, “un niño cuya formación 

corresponde al hombre que se inspira en lo que quiere la naturaleza”288 será quien deba 

continuar el camino, hacer el relevo. Por tanto y sin remedio, la libertad aquí está “en el 

choque con la dura necesidad de las «cosas» se definirán en el marco de esta «suplencia»”289, 

siempre haciendo visible la carencia y deficiencia de infantes que el suplemento porta. 

La suplencia es la condición sine qua non para que Emilio goce de la libertad; para 

ello, tendrá que someterse al capricho del pedagogo, y aplazar el suyo, jugando con las reglas 

que éste le impone. La aparición del suplemento en el discurso pedagógico deviene 

tecnología de poder de tipo educativo, haciendo de la escuela un espacio naturalizado para la 

infancia. Así, en la suplencia “se inscribe su perfectibilidad, la cual hace posible la 

educación”290. Ahora, que el niño y la niña sean conscientes de ello, lo ignoramos, pero que 

esto atenta contra de su integridad, lo damos por hecho. El suplemento es para Emilio el 

límite que diferencia “la pura vida animal, abriéndolo a la formación intelectual y moral”291, 

es el puente colocado para la entrada al orden social, pero que anticipa el control y aniquila la 

voluntad de poder. Explica Schérer: 

 

El maestro tiene que suplir a la naturaleza sólo porque en el niño el sentido de lo útil está 

sesgado, está confundido con el de lo superfluo (…) Emilio es salvado, en su educación, por 

la suplencia preceptoril de la carencia de la naturaleza, pero a cada paso, en cada etapa, esta 

benéfica suplencia corre el riesgo de convertirse en su propio contrario.292 

 

El suplemento aquí juega al papel de productor de sombras, de representaciones que 

se naturalizan, primando, entonces, la enseñanza teórica y que se instituya la escuela como 

caverna. Maldonado-Torres explica que “la colonialidad del saber tiene que ver con el rol de 

la epistemología y las tareas generales de la producción del conocimiento en la reproducción 

 
286 Julia Varela y F. Álvarez-Uría. Arqueología de la escuela, 37 
287 René Schérer, Pedagogía Pervertida…, 20 
288 René Schérer, Pedagogía Pervertida…, 20 
289 René Schérer, Pedagogía Pervertida…, 22 
290 René Schérer, Pedagogía Pervertida…, 22 
291 René Schérer, Pedagogía Pervertida…, 22 
292 René Schérer, Pedagogía Pervertida…, 22 



88 

 

de regímenes de pensamiento coloniales”293, y es justo aquí donde identificamos el 

suplemento, en su función de asignación y dirección por la incapacidad de producir y elegir 

sus propias epistemes. Por esta misma vía, la suplencia constituye también la entrada a una 

represión pasional en la forma de una subordinación ontológica (colonialidad del ser) que lo 

pone a disposición, porque solo es posible reconocerse en la imagen del adulto, del ciudadano 

que es su horizonte político y moral. La captura ontológico-epistemológica del niño y la niña 

por el dispositivo de pedagogización es un redoblamiento de la función colonial en América. 

En nuestra sociedad contemporánea no hay libertad sin suplencia, y está será la 

exigencia de una buena educación, la disimulación constante de los dispositivos instalados. 

Una educación que se haga sentir como natural en sus procesos. Una educación que instituya 

la pareja normativa como consustancial a un proceso de emancipación desde la infancia. 

Suplencia que produce la necesidad de un proceso de veridicción que sujetará la instauración 

del panóptico en la escuela. 

Queremos aquí presentar al suplemento en la figura de pedagogo-adulto como uno de 

los elementos fundamentales de la ideología pedagógica (puesta en evidencia por Schérer e 

Illich) que al ser naturalizada “exige la reclusión de los niños en la escuela”294. Estas 

relaciones producidas por el dispositivo de pedagogización y sus alianzas antiguas 

(colonialidad del ser y colonialidad de saber) y con las más renuentes tecnologías y técnicas 

son propias de una dialéctica del amo y del esclavo, pero, a diferencia de ésta el dispositivo 

de poder, gracias a las condiciones puestas por el saber, disimula la relación dominantes-

dominados. Y tal cual, y a la antigua usanza, el dominador europeo [pedagogo-adulto] 

construye al “‘otro colonial’ como objeto de estudio [infancia y adolescente] (…) y, al mismo 

tiempo, construye una imagen de su propio locus enuntiationis imperial [adultez]”295. Lander 

nos ofrece un aspecto interesante a este respecto: 

 

Las otras formas de ser, las otras formas de organización de la sociedad, las otras formas del 

saber son trasformadas no sólo en diferentes, sino en carentes, en arcaicas, primitivas, 

tradicionales, premodernas. Son ubicadas en un momento anterior del desarrollo histórico de 

la humanidad, lo cual dentro del imaginario del progreso enfatiza su inferioridad. Existiendo 

una forma “natural” del ser de la sociedad y del ser humano, las otras expresiones culturales 

diferentes son vistas como esencial u ontológicamente inferiores e imposibilitadas por ello de 

llegar a “superarse” y llegar a ser modernas (debido principalmente a la inferioridad racial). 

Aniquilación o civilización impuesta definen así los únicos destinos posibles para los otros.296  

 
293 Nelson Maldonado-Torres, “Sobre la colonialidad del ser…”, 130 
294 Iván Illich, “Alternativas…”, 100 
295 Santiago Castro-Gómez. Hybris del punto cero…, 43 
296 Edgardo Lander, «Ciencias sociales…», 23 



89 

 

 

El suplemento pedagógico, desde la colonialidad del ser, anula o elimina la otredad a 

través de una reducción eidética, presentándola como categoría al final un proceso cognitivo 

que nunca toca la superficie de su objeto de estudio, pues lo envuelve para inventarlo. La 

alteridad de que presumen los estudios sobre la infancia, sus especializaciones, es una 

alteridad epistémica (Castro-Gómez), una abstracción que totaliza y se impone a niños, niñas 

y adolescentes impostando una conversación que, finalmente, es un monólogo. 

El proyecto civilizatorio y emancipatorio de la pedagogía moderna, desde la 

perspectiva colonial, exhuma su violencia que no solo es epistémica, sino también simbólica, 

psicológica y patrimonial con relación a los niños, niñas y adolescentes. Finalicemos con lo 

escrito por Fourier: “niños y niñas no conocen ni razón ni necesidad futura, son 

completamente naturales, en el placer del momento, sin querer considerar los resultados”297, 

la imagen viene de afuera, así como su represión pasional. 

3.2.2. Desexualización pedagógica: el tratamiento biopolítico del cuerpo infantil 

Antes del siglo XVII no había una representación colectiva de la infancia, es a partir 

de ahí que el interés psicológico, moral y pedagógico empezará a revolucionar la literatura. 

Razón para que Schérer afirme que el objeto privilegiado del siglo XVII y XVIII será el niño 

y la niña. A partir del sentimiento de la infancia generado a finales del siglo XVII, 

exacerbado en el siglo XVIII, la mirada de los adultos virará a una comprensión que antes no 

era percibida ni notada. Entonces, “en el siglo XVII, la escena de costumbres preservará la 

infancia en un lugar privilegiado: se aprecian innumerables escenas de infancia de carácter 

convencional”298. El niño y la niña ya no aparte, sino incluidos al interior del socius (a partir 

de una exclusión); la mirada ya no es de extrañeza, sino de comprensión de lo extraño. 

El niño (varón) y su inocente desnudez sin pudor, empezarán a ser mostrados a una 

sociedad que les requería en el orden. Un ejemplo de esto nos lo muestra Ariès con el putto: 

la representación en la escultura, de un niño desnudo con algunas características de ángel o 

querubín. Esta desnudez varonil y masculinizante representa la sexualidad infantil por 

primera vez; es su aparición en el imaginario. A nuestros ojos, fue este el proceso de una 

redefinición simbólica de la infancia, los rastros de su proceso de producción. Así también 

nos los deja ver Schérer: 

 

 
297 Charles Fourier. Vers une enfance majeure…, 45 
298 Philipe Ariès. El niño y la vida familiar…, 74 



90 

 

El infante, objeto de solicitud de la Ilustración, receptáculo de su saber, instrumento del 

progreso, deviene fuente de una claridad venida de otro lugar, de otro modo. Por su 

ingenuidad, escapa a la limitación, por su naturaleza, junta en sí el inicio y el final: desborda 

el tiempo histórico del lado de la destinación y del ideal.299 

 

Es así como se empieza a notar que “el niño (al menos el niño rico, noble y burgués) 

ya no está vestido como las personas adultas”300, y la fabricación de indumentaria infantil no 

se harán esperar, siendo el nuevo código para su aparición en el espacio público. Esto 

también podemos observarlo en la proliferación de los famosos manuales de urbanidad, 

propios de las escuelas jesuitas, que permearán indirectamente a las escuelas públicas. Los 

primeros actos de una separación del niño y la niña, respecto de su sexo, no se harán notar; 

para ello el develamiento del cuerpo desnudo infantil será necesario. Un interés distinto por la 

vida infantil emerge, “costumbres que distinguen así el traje de los niños del de los adultos, 

revela un interés nuevo, desconocido en la Edad Media, en separar a los niños, en ponerlos 

aparte vestidos de una especie de uniforme”301. 

Se tratará de un ejercicio analítico de orden social simbólico, las representaciones, en 

la medida en que se avanzaba en edad, imprimían fuerza sobre los cuerpos infantiles para 

hacerlos encajar en los nuevos códigos sociales. Un ejemplo de esto será que antes de los 

cinco años, la vestimenta infantil no se distinguía por sexo y su aspecto se inclinaba hacia lo 

femenino en el vestir, un rasgo importante para análisis de género, apareciendo lo femenino 

como algo neutro, y a su vez contario a lo masculino, lo cual se mantuvo, aproximadamente, 

hasta el siglo XIX. No obstante, “lo curioso, además, es que el interés de diferenciar al niño 

se haya limitado a los chicos: las niñas solo se distinguieron por las mangas postizas, 

abandonadas en el siglo XVIII, como si la infancia separarse a las chicas menos que a los 

chicos”302.  

El gentleman de Locke y el Emilio de Rousseau son la muestra fehaciente de la 

masculinización de la infancia. En “el Emilio sigue estando, aunque nos parezca sorprendente 

en la actualidad, dedicado fundamentalmente a la educación de la infancia masculina, ya que 

Rousseau concede a Sofía tan sólo un pequeño espacio”303. Esto evidencia la masculinización 

de la infancia, además de adscribirla sin tapujos a “la nueva clase social en auge”304; 

denotando con ello el carácter masculinizante de la pedagogía moderna y de su 

 
299 René Schérer, Enfantines…, 7 
300 Philipe Ariès. El niño y la vida familiar…, 79 
301 Philipe Ariès. El niño y la vida familiar…, 84 
302 Philipe Ariès. El niño y la vida familiar…, 88 
303 Julia Varela y F. Álvarez-Uría. Arqueología…,70 
304 Julia Varela y F. Álvarez-Uría. Arqueología…,70 



91 

 

emancipación305. Por tanto, el acceso a las Luces es la entrada a un mundo de hombres y para 

hombres. 

Una representación de esta instrucción exclusiva para las niñas será lo expuesto a 

finales del siglo XVIIII por Rousseau en su Emilio, respecto de Sofía: las prácticas sociales 

fundantes de la sociedad civil están inscritas no en un código binario de acceso a hombres y 

mujeres, sino un código unitario como representación del género humano, entonces, son las 

ciencias del Hombre, la historia del Hombre, la declaración de los derechos del Hombre, 

etcétera. Este proceso supondrá la privatización de numerosas funciones corporales y 

sexuales. La monogamia, aceptada cada vez más como una institución social obligatoria para 

los dos sexos, canalizará y regulará la sexualidad”306. Antes de todo esto, “se creía que el 

niño impúber permanecía ajeno e indiferente a la sexualidad (…) Además, porque no existía 

aún el sentimiento de que las referencias a la sexualidad (…) pudieran mancillar la inocencia 

de la niñez”307. La niñez carecía de sexualidad. Sin embargo, el develamiento de la desnudez 

produjo en los imaginarios de la época, la preocupación por protegerle, reservarlo, ocultarlo a 

sus ojos. El argumento que sostendrá esto no será otro, en principio, que moral: la inocencia 

infantil. Lo cual no hizo más que conducir a “una doble actitud moral con respecto a la niñez: 

preservarla de las impurezas de la vida, especialmente de la sexualidad tolerada, cuando no 

admitida, entre los adultos, y fortificarla desarrollando el carácter y la razón”308. 

René Schérer en su Emile perverti309 “les hace entender a los pedagogos que no han 

dado un paso desde que el Emilio propuso proteger al infante contra la perversión posible, 

estableciendo una distancia infranqueable y asexuada entre el infante y el educador”310. El 

pedagogo en su función ejerce, como representación de la Ley, la castración al momento 

mismo que entra en relación con su alumno. Aunque, paradójicamente, la función del 

dispositivo pedagógico empieza gracias a la exposición del sexo, o aún mejor, de su captura 

en secreto; y que, en lo sucesivo, a infantes y adolescentes se les exige ocultar cualquier 

 
305 Esto lo muestra un poco Ariès de la siguiente manera: “los muchachos comenzaron a acudir en masa a los 

colegios a finales del siglo XVI y principios del siglo XVII, mientras que la instrucción de las niñas (…), sin 

escolaridad propia, se las juntaba desde muy temprano con las mujeres, como antaño los niños con los 

hombres” (Philipe Ariès. El niño y la vida familiar…, 89) 
306 Julia Varela y F. Álvarez-Uría, Arqueología…, 76 
307 Philipe Ariès. El niño y la vida familiar…, 150 
308 Philipe Ariès. El niño y la vida familiar…, 167 
309 Hacemos referencia al Emile perverti de René Schérer publicado en 1974, texto traducido al español como 

Pedagogía pervertida por la editorial Laertes y publicado en 1983.  
310 Maurice Caveing, « René Schérer, Émile perverti, ou des rapports entre l'éducation et la sexualité, Collection 

Libertés 2000, 1974 », Raison présente, n°35 (Julio a Septembre, 1975), 123 



92 

 

muestra de sexualidad311, al mismo tiempo que se les clasifica en niño/niña, 

femenino/masculino, infantes y adolescentes. Ambiguo, pero funcional. A estas afirmaciones 

Schérer, partiendo de una lectura psicoanalítica, sostiene que: 

 

Ha sido justificado, codificado, racionalizado, demostrado “científicamente” por el 

psicoanálisis, una vez más, como siempre, la “latencia”. Invocando la sublimación necesaria 

para el aprendizaje, se demuestra a más y mejor que la escuela interviene, y solo puede 

intervenir, en el silencio de las pasiones. Esa es la condición de la cultura y de toda 

formación social que conduzca al niño hasta la edad adulta.312  

 

Las pasiones solo pueden ser silenciadas en la ejecución de un dispositivo auxiliar al 

de pedagogización, el dispositivo de sexualidad. Es así como el pedagogo vigila el sexo de 

cerca, previamente a la enseñanza, pero para ocultar a los ojos de niños, niñas y adolescentes 

(sobre todo) cualquier imagen que provea siquiera la sospecha de que ello le sea accesible 

(pedagogo-solapa). Vemos entonces que “la sexualidad impregna todas las relaciones de la 

educación, pero en el estado de represión”313. Aunque las cargas libidinales se muevan sobre 

el suelo y las paredes rayadas de la escuela, se niegan bajo el criterio de protección a la 

juventud, infantilizándole al “aislar, privar del derecho al goce, en la cual ella ve una 

amenaza para el orden”314. Frente a esto, tendremos que aclarar que desde luego no hay dos 

sexualidades, por un lado, la del infante, y por el otro la del adulto; “hay una sola, no la del 

adulto, desde luego; sino la sexualidad atrapada en una red de tensiones que, al margen del 

adulto, empieza a proyectar “al niño” y a constituirlo”315 (como lo presenta Foucault). 

El dispositivo de sexualidad se mueve en línea recta, en paralelo a aquel de 

pedagogización. No es que en la escuela se les haya olvidado que la propensión ideal del niño 

(Emilio) es ser hombre y la de la niña (Sofia) es la mujer, dos figuras perfectamente 

delimitadas, cultural, social y políticamente fijadas; más bien lo que ocurre aquí es secreto 

pedagógico. Entonces, los niños con los niños y las niñas con las niñas; los juegos, lo que se 

enseña, a donde se llevan, los colores, su forma de vestir y sentarse, de hablar y pedir las 

cosas, hace parte de la condición de este dispositivo. 

 
311 Nos referimos aquí a los hallazgos del psicoanálisis: “sobre la base de los trabajos de Freud, entre otros, en 

donde el infante, en posesión de una sexualidad «polimorfa», tendría derecho a una actividad sexual” (René 

Schérer, “Enfance: panoptique…”, 20) 
312 René Schérer, Pedagogía pervertida…, 119 [Cursivas nuestras] 
313 René Schérer, Pedagogía pervertida…, 123 
314 Maurice Caveing, « René Schérer » …, 123 
315 René Schérer, Pedagogía pervertida…, 29 



93 

 

El elemento desexualizador de la inocencia en la función pedagógica, exige un 

carácter mucho más inflexible, pero que a su vez sea sutil. Es decir, se requiere de una técnica 

que haga sentir la Ley, pero sin el ejercicio de la violencia física (aunque sí psicológica), que 

caracterizaba el antiguo régimen perceptivo, por eso en la dinámica del poder/saber, poco a 

poco se sugestiona a adolescentes e infantes, hasta fatigar su interés. De aquí que el pedagogo 

encarne e insufle en el niño y la niña la instancia psíquica del superyó (Freud), un imperativo 

categórico (como diría Kant) de tipo sexogenérico, desde donde no solo se harán cumplir los 

deberes y obligaciones, sino que también preservará esa inocencia (valoris infatilis) desde 

donde se autoconcibe como carente de sexualidad, de intelecto, de deseo, de fuerza y dominio 

de sí (Self-government).  

El establecimiento y puesta en marcha de un mandato de la masculinidad, por 

ejemplo, y asignación de roles no se harán esperar, será fundamental hacerlo lo antes posible. 

“Esta presión desexualizadora eleva a que el adolescente prácticamente no pueda dejar de 

identificar su propia reivindicación sexual con el simple deseo de anticiparse a la condición 

de adulto”316, lo que se convierte en una apelación revolucionaria del deseo. 

La pedagogía moderna, al igual que en la colonización, empieza su función de 

dominación sobre los cuerpos que, inevitablemente, codifica y condena en postergación. En 

esta medida, y como ya lo explicamos en el capítulo anterior, la pedagogía moderna ha 

heredado de la colonización su dispositivo de la sexualidad en función del dominio de los 

cuerpos sexuados, para su codificación. Vemos aquí la colonialidad de género como huella y 

latencia colonial.  

Es importante aquí ver como la colonización no implicó, exclusivamente, un proceso 

de ocupación de territorios, asesinatos y exterminio étnico, violencia y apropiación, sino 

también, en la misma medida, de violencia y abuso sexual y ocupación de estos cuerpos. Es 

decir, el cuerpo sexuado fue y ha sido importante para la colonización como lo es en la 

función pedagógica, aunque en la pedagogía el ejercicio sea en función de clasificar y, 

correlativamente, asociarlo a la categoría de ciudadano o ciudadanía, también lo hace 

dictaminando la binariedad de género en relación a roles sociales. 

 

El dispositivo de la sexualidad, según Foucault, de hecho, surge como un mecanismo de 

normalización de la sexualidad burguesa (…) En tanto que dispositivo, la sexualidad aglutina 

y cristaliza nuevas relaciones del yo consigo mismo y con los otros, y de acuerdo con 

Foucault, esta configura un nuevo campo de poder que se suma a los distintos mecanismos 

 
316 René Schérer, Pedagogía Pervertida…, 49 



94 

 

(…) La sexualidad en tanto que dispositivo de la modernidad se convierte así en el quid del 

liberalismo.317  

 

El hecho que comporta la inclusión del cuerpo a las discusiones políticas, sociales, 

económicas y culturales en torno a la colonialidad es un aporte de las corrientes feministas 

latinoamericanas decoloniales, quienes, por ejemplo, corrigiendo a Aníbal Quijano318, han 

objetado que la colonialidad del poder no está solamente ligada a la idea de raza y no es ésta 

la que, subordinada y deduciblemente, organiza el sexo, el trabajo, la autoridad colectiva y la 

subjetividad/intersubjetividad319. 

Esta crítica liderada por María Lugones reconoce en la colonialidad del poder el 

concepto de colonialidad de género, “basándose en una crítica constructiva de los preceptos 

de género que ella encuentra implícitos en la definición de la colonialidad del poder de 

Quijano”320. Dándonos a la vez herramientas conceptuales para identificar los alcances de 

este dispositivo de sexualidad, ahora en la educación, junto al dispositivo pedagógico.  

Se hace referencia aquí a la narrativa que sostiene la naturaleza de la sexualidad y el 

poder ligado al estatuto heteronormativo que prescribe la condición de las mujeres de forma 

desigual al interior de un sistema de tipo patriarcal y patrilineal, por ello no es extraño 

encontrar en Rousseau un mandato de masculinidad, al igual que la masculinización de la 

concepción e infancia, de mano del pedagogo-hombre a su Emilio: “Dad un oficio que 

convenga a su sexo (…) ni le agrada ni le conviene toda profesión casera y sedentaria que 

afemina el cuerpo y le torna débil”321; y agrega, “prohíbo a mi alumno los oficios malsanos, 

pero no los penosos, ni tampoco los peligrosos, que ejercitan a la par el ánimo y la fuerza y 

son peculiares solo de los hombres, las mujeres no los pretenden”322. 

Un aspecto relevante sobre el que prevalece la crítica de la colonialidad de género es 

la expuesta por Viviana Machuca: 

 
317 Leticia Sabsay, “Políticas queer, ciudadanías Sexuales y deconolización”. en Resentir lo queer en América 

Latina: diálogos desde/con el Sur (Barcelona: Egales, 2014); 51 [cursivas nuestras] 
318 Puntalmente, la objeción y crítica consiste en que “la narrativa lógica del concepto de la colonialidad del 

poder quizá no cometa el error de suponer qué género e incluso la sexualidad forzosamente son elementos 

estructuradores de las sociedades humanas al suponer que ello es así apriorísticamente. Quijano acepta sin 

darse cuenta las premisas patriarcales heterosexistas y eurocentradas que existen sobre género”. Del mismo 

modo, “la comprensión de género de Quijano su idea de raza se vuelve un concepto totalizante que in 

visibiliza al género como categoría histórica y como instrumento de la colonialidad del poder al mismo tiempo 

que obstaculiza un análisis intersección al de raza género clase y sexualidad” (Breny Mendoza, “La 

epistemología del sur, colonialidad del género y el feminismo latinoamericano”, en Tejiendo de otro modo: 

Feminismo, epistemología y apuestas descoloniales en Abya Yala, Cali, Editorial Universidad del Cauca, 

2014, 22)  
319 Breny Mendoza, “La epistemología del sur…”, 21 
320 Breny Mendoza, “La epistemología del sur…”, 21 
321 J.J. Rousseau, Emilio…, III, 258 
322 J.J. Rousseau, Emilio…, III, 259 



95 

 

 

Desde estas categorías se ha querido evidenciar el hecho de que con los procesos de 

descolonización no finalizó la colonialidad, o las estructuras, dispositivos y lógicas de 

dominación del sistema-mundo, capitalista-patriarcal-colonial en nuestros territorios, es decir, 

que a pesar de los procesos de “independencia” las estructuras de dominación continuaron 

intactas y operando.323 

  

A saber, el dispositivo de la sexualidad, localizado por estas corrientes feministas, al 

interior del engranaje de la maquina despótica de la colonización, prescribe e inaugura las 

relaciones de género y la heterosexualidad324, coadyuvando al encubrimiento de las formas en 

que las mujeres de América vivieron la colonización y vivían antes de ella. “El género junto a 

la idea de raza fueron al mismo tiempo constructos coloniales para racionalizar y generalizar 

a las sociedades que sometían”325. Entre tanto, la pedagogía moderna acepta y recoge estás 

prácticas, asumiéndolas como civilizadas e instituye la binariedad de género como primera 

marcación reforzada también en casa. Del pedagogo se esperará que sea capaz de representar 

al sujeto moral civilizado; por tanto, su injerencia es colonial, ya que anula la voluntad y el 

deseo del Otro, imponiendo el suyo como el único y verdadero. 

La violencia de la colonización solo ha pasado a otro ámbito, se ha civilizado, aunque, 

no ha dejado de ser severa. El patrón de poder descrito por Mignolo, Quijano y Maldonado-

Torres, por ejemplo, no funciona de modo lineal ni tampoco nuclear, funciona desplegándose 

en red. Aunque cabe precisar que la idea de raza para la distribución y organización social, en 

la pedagogía sí se subordina al sexo/género, lo cual lo podemos justificar en las políticas 

nacionales dictadas al establecimiento de los sistemas de educación. De esto no es difícil 

notar que la inclusión de las mujeres (niñas) a la educación propuestas por los humanistas 

renacentistas y, luego, por Rousseau y también con la Revolución fue una mascarada. El 

Emilio puede confirmárnoslo, la niña y la mujer al interior del sistema, y hasta hace muy 

poco, y no completamente, ha dejado de ser una ciudadana de segunda. 

Al incluir la lectura del dispositivo de la sexualidad y su localización en América en la 

colonialidad de género, podemos evidenciar como en las prácticas pedagógicas se incorporan 

(literalmente) las estructuras que determinan la sexualidad y conservan el patrón de 

 
323 Viviana Machuca. Hacia una teología feminista intercultural-descolonial de la liberación, Costa Rica: 

Escuela de Ciencias Teológicas, 2018, 33 
324 Hay estudios importantes sobre las culturas y pueblos mesoamericanos en donde se muestran unas prácticas 

de la sexualidad que estaban más allá de la heterosexualidad, lo cual también se expresaba en sus dioses y 

prácticas religiosas. (Cf. Sylvia Marcos, “Raíces epistemológicas Mesoamericanas: la construcción religiosa 

del género”, en Religión y género, México: editorial Planetaria, 2005) 
325 Sylvia Marcos, “Raíces epistemológicas”, 23 



96 

 

dominación de género. Por ello, estamos de acuerdo con Machuca en que “la colonialidad en 

sus diferentes expresiones y dispositivos (del poder, del saber y del ser) impuesta desde el 

siglo XVI, ha buscado sus estrategias para continuar vigente de formas solapadas”326. No con 

ello queremos indicar la presencia de Europa como centro, sino de una racionalidad que aún 

nos constituye y que su origen tomó el suelo europeo.  

Sin temor a equivocarnos, el dispositivo de sexualidad ayuda a los procesos de 

distribución y organización social basadas en el sexo/género, evidenciado en la 

especialización del trabajo, ligado a un determinismo biologicista que busca regular, a partir 

del sexo y el género, las manifestaciones sexuales desde la infancia, siendo sometida, en 

efecto, la adolescencia. Respecto a esto, René Schérer utiliza una noción bastante diciente de 

la condición de la infancia y la adolescencia respecto de aquella de los adultos, se trata de una 

cuestión que reivindica el rol del adulto como la imagen invertida del niño, la niña y 

adolescentes, a saber, la disyunción exclusiva: “por un lado, el niño y el adolescente; por el 

otro, el adulto formado”327, es exclusiva por que separa privilegiando a uno de los dos 

costados en detrimento del otro. No son dos mundos separados, sino el de la infancia y la 

adolescencia al interior del mundo de los adultos, por ello, la comparación con un estado de 

excepción especial para la infancia y la adolescencia. En esta disyunción exclusiva vemos 

actuar plenamente el dispositivo de sexualidad. 

Mientras esto ocurre, por el otro costado, se relaciona a la consecuencia generada por 

el dispositivo de sexualidad, es decir, la desexualización de los niños, niñas y adolescentes, 

como sujetos no-deseantes, distribuyendo en el socius los parámetros de la colonialidad de 

género. Esto es una “exclusión desexualizadora. La sexualidad se retira del niño y del 

adolescente (…) En la separación entre la pareja pedagógica, la sexualidad se convierte en lo 

no nombrado, en lo innombrable, en lo peligroso”328. Ambas cuestiones colocan al infante, 

como afirma Schérer, en un entre paréntesis, estando así “en una suerte de protección 

imaginaria, fantasmagórica, de objeto de deseo construido por todas partes por el adulto, 

puesto a distancia, inaccesible”329.  

La pedagogía moderna incluye, dentro de sus operaciones, una desexualización del 

niño, la niña y adolescentes. Sexualidad aquí entendida más allá de la simple relación genital, 

asimismo, liberando la categoría de toda reducción al mantenimiento de relaciones sexuales, 

aunque sin excluirlas. Nos referimos aquí a un carácter más constitutivo de lo humano que 

 
326 Viviana Machuca. Hacia una teología…, 33 
327 René Schérer, Pedagogía Pervertida…, 50 
328 René Schérer, Pedagogía pervertida…, 30 
329 René Schérer, Pedagogía pervertida…, 24 



97 

 

atraviesa diferentes dimensiones (psíquicas, sociales, culturales y políticas), y que toma como 

epicentro al cuerpo. De hecho, el problema de infancia y la adolescencia radica en el cuerpo.  

Partiendo de lo anterior, tendríamos que pensar la sexualidad en los términos de la 

política que emana de la vivencia del cuerpo, sus roles sensuales y sexuales, su identificación 

y orientación afectuosa, su conformación nerviosa y su placer, los deseos y pulsiones que 

configuran sus relaciones. La sexualidad siempre está en oposición a una conceptualización 

y/o categorización, aunque, según Foucault, es posible verla a través de los dispositivos que 

la muestran como pura, esencializada, fija e impermeable. En referencia al cuerpo, el discurso 

deviene condición material y práctica, entonces, ¿dónde se produce este proceso 

desexualizador de la infancia y la adolescencia? ¿Y bajo qué criterios se opera en la forma de 

este dispositivo de sexualidad? Son estas nuestras preguntas. 

Schérer dirá que “el niño, símbolo de una castración socialmente aceptada por una 

sociedad organizada en torno a una carencia central, a una desaparición deliberada del sexo, 

donde se erige solamente la sombra fantasmal de la ley”330. La vivencia de la sexualidad 

siempre está estancada en las instancias sociales que le coactan de su producción y 

reproducción. Por tanto, el niño y la niña son orientados a lugares precisos a través de una 

didáctica, que también es de tipo familiar y social, estableciendo roles y posiciones 

estrictamente definidas. Este es el porqué de las escuelas en sus manuales exijan vestimentas 

para niños y niñas, en una caracterización que les permita identificar el tratamiento y 

aplicación. Aquí es preciso hacer una advertencia desde la voz de Schérer: 

 

Antes de hablar de liberación sexual, como si solo se tratase de dejar al descubierto una capa 

profunda que existe en todo ser joven y que simplemente está tapada, conviene comprender 

cómo la inocencia proyectada en ese ser lo ha moldeado hasta tal punto que no puede escapar 

a su influencia.331 

 

La desexualización del dispositivo pedagógico que actúa siempre, desde la niñez, 

consiste en que la sexualidad nunca es vivida en acto, siempre se muestra en un espejismo 

que busca contenerle en sus imágenes hasta la llegada de la edad adulta; de nuevo, represión 

pasional. Es el adulto el ideal en que se inscribe la niña, el niño y adolescentes. La disyunción 

exclusiva consiste en ello, en hacerle ver de lo que carece a través de la suficiencia mostrada 

en los adultos. No obstante, con la sexualidad no ocurre igual que con las otras dimensiones, 

 
330 René Schérer, Pedagogía Pervertida…, 39 
331 René Schérer, Pedagogía Pervertida…, 49 



98 

 

tales como lo moral o lo intelectual, la escuela y el pedagogo no se ocupan de esto, la 

intensión es siempre ocultada deliberadamente, sea cual sea el motivo. 

La desexualización, producida por el mismo dispositivo de sexualidad opera en una 

doble faz, una visible y otra invisible; la primera, en el establecimiento de roles sociales y 

culturales precisos, y la segunda, en el ocultamiento a cualquier aparición de imágenes que 

estimulen en los adolescentes el advenimiento o siquiera la sospecha de las relaciones 

sexuales, del goce de su cuerpo. 

Cabe también aclarar que no se trata de apelar a un tipo de educación sexual, la 

cuestión va más allá de este asunto. Se trata de una condición de nuestra sociedad actual, su 

posición frente a la sexualidad y su vivencia. Hay que permitir que niños, niñas y 

adolescentes vivan su sexualidad fuera del estatuto que se ha determinado hasta nuestros días 

desde la sexualidad del adulto, pues no hay revolución sexual sin el trastocamiento de este 

orden imperativo. Schérer dice que “sus virtualidades sexuales y deseantes se restringen a 

medida que avanza en edad; se canalizan en la dirección inducida por la sociedad de los 

adultos, que utiliza para sus fines esta doble coacción”332. Esto implica que el adulto deba 

renunciar a sus privilegios, mismos que han creado la disyunción exclusiva y que, a su vez, le 

ha creado y dado un lugar en el orden social como hombres y mujeres clausurados. 

 Mantener la sexualidad en reserva provee la estabilidad de ambos mundos en su 

concentración molar y molecular, se necesita la desexualización para fines prácticos, aquí “la 

adolescencia, contenida en la espera, relincha de impaciencia, pero se identifica fácilmente 

con la imagen que de ella da el adulto”333. La represión no hace más que exacerbar la pulsión, 

es por ello por lo que estamos cada vez más en una sociedad hipersexualizada y violenta, y 

por la contención del deseo que se ha convertido en un producto más de consumo. 

3.2.3. Vigilancia y Estado de excepción 

Mirad que se acercan las pasiones y así que llamen a la puerta, vuestro alumno solo en ellas 

pondrá toda su atención.334  

No, el peligro no está en la información, sino en la práctica que a ella añade la 

imaginación.335 

 

La vigilancia es la operación necesaria que brindará seguridad a la escuela 

garantizando el establishment. La vigilancia y la observación no es exclusiva de la práctica 

pedagógica. La observación, vigilancia y control es un rasgo esencial de las sociedades 

 
332 René Schérer, Pedagogía Pervertida…, 49 
333 René Schérer, Pedagogía Pervertida…, 66 
334 J.J. Rousseau. Emilio…, III, 214. “Todo cuanto le rodea inflama su imaginación (…) Los errores de la 

imaginación transforman en vicios todas las pasiones de los seres limitados” (J.J. Rousseau. Emilio…, IV, 18) 
335 René Schérer, Pedagogía Pervertida…, 24 



99 

 

liberales, así como del trabajo por el conocimiento; es una herencia que asimila a aquello que 

constituye su proceso de objetivación. Dirá Rousseau: “Dejadle en libertad, miradle obrar sin 

decir nada; contemplad lo que haga, y del modo que lo hace. No necesitando convencerse de 

que es libre, nunca hace nada por atolondramiento”336. El ejercicio del dispositivo de 

pedagogización, en relación con la vigilancia, está directamente intricado con aquel del 

poder. Es así como el pedagogo interviene a una distancia prudente que le permita la 

observación permanente, no hay que perderle de vista.  

Ahora bien, ¿por qué observarle? ¿qué es lo que hay que observar? Rousseau ha 

insertado un elemento importante en la educación, consistente en la vigilancia, la observación 

soportada en un criterio de veridicción y verificación; es esto lo que ha cambiado las reglas 

del juego y coloca a la pedagogía moderna en la línea de producción política liberal. Por 

tanto, la libertad del niño, la niña, los y las adolescentes está siempre bajo la mirada del 

maestro, solo así es posible saberse emancipado o no337.  

El método pedagógico de Rousseau, de donde se decanta su programa educativo, su 

cambio de las reglas del juego, consistirá en acercarse a una suerte de amor maternal: “la 

vigilancia no tiene por qué ser severa; si es afectuosa y tolerante, conduce al mismo fin y 

encadena más íntimamente”338. La represión no ha acabado, como nos lo quiere hacer creer 

(o quizá así lo creía), más bien, está actuando por otros medios, y agrega, “si no teme el niño 

de vos ni práctica ni reprensión, siempre os lo dirá todo (…) Mientras sigue manifestándole 

su alma con esta libertad (…) nada tengo que temer, todavía no está inmediato el peligro 

(…)”339. Sin embargo, esta libertad, sometida a la vigilancia, está siempre prevista, por tanto, 

“si columbro en sus conversaciones la primera confusión de la vergüenza (…) no hay que 

perder un instante; si no me doy prisa a instruirle, en breve se instruirá él a despecho mío”.340 

El carácter escópico en la función pedagógica no es una condición suya, es del 

sistema que ha producido el orden social, al igual que las prisiones, las escuelas han sido 

diseñadas, arquitecturalmente, para este ejercicio inevitable. “Las escuelas son prisiones. Por 

lo tanto, los directores están autorizados a permitir clases fuera del edificio de la escuela (…) 

La escuela, que se suponía iba a enseñar todo a todos, se convierte ahora en todo para todos 

 
336 J.J. Rousseau. Emilio…, III, 199 
337 Respecto a esto nos encontramos con esta afirmación de Rousseau: “Vigilad, por tanto, atentamente sobre el 

mancebo; de todo lo demás se podrá reservar en él, pero a vos toca preservarle de sí propio. No le dejéis solo 

de día ni de noche; acostados en su cuarto: no se meta en la cama hasta estar rendido de sueño, y salga de ella 

así que despierte. Desconfiad del instinto (…) no se le ha de destruir, se le ha de regular” (J.J. Rousseau. 

Emilio…, IV, 202) 
338 René Schérer, Pedagogía Pervertida…, 67 
339 J.J. Rousseau. Emilio..., IV, 179 
340 J.J. Rousseau. Emilio.., IV, 179 



100 

 

los niños”341. El ejercicio se turna entre la escuela y la casa. No se trata, entonces, de dejarlos 

en libertad, como lo afirma Rousseau, sino de hacerles creer, simularla, mientras la mirada 

puesta sobre ellos se cerciora que se esté cumpliendo lo pactado en el contrato. Sin embargo, 

la condición material de esta libertad del niño, la niña y adolescentes adolece de legitimidad, 

no hay aun un contrato firmado, ellos y ellas no son tomados dentro de la voluntad general. 

Respecto a esta idea, Illich sostiene que: 

 

Debe entenderse claramente que el currículum oculto de las escuelas traduce la enseñanza de 

una actividad en una mercancía cuyo mercado lo monopoliza la escuela. El nombre que ahora 

damos a esta mercancía es “educación”, producto cuantificable y acumulativo de una 

institución profesionalmente denominada escuela, cuyo valor puede medirse por la duración y 

lo costoso de la aplicación de un proceso (currículum oculto) al estudiante.342 

 

A parte del enfoque económico que, sin duda aporta la pedagogía moderna, refuerza 

el sistema-mundo reproduciendo un homo economicus, a partir de un valor cuantificable que 

le da legitimidad a la escuela y a su función pedagógica hoy. Que el conocimiento sea 

medido, cuantificable y consumido son elementos de un mismo conjunto, no obstante, ello 

exige una medida ya-dada y proceso de verificación que no tiene otra vía que la vigilancia 

disfrazada de justicia y parcialidad. 

En la infancia y su inserción retardataria simulada en/por la escuela, la vigilancia es la 

construcción de un estado de excepción. El niño en tanto que objeto sagrado de la cultura, 

constituye una suerte de homo sacer o infans sacer producto de una prohibición en la 

formación de un limbo que le hace devenir un ente sin identidad jurídica (en proceso), por 

tanto, no localizable en el orden social, siendo la única posibilidad, a través de la mirada de 

los adultos, como también de los instrumentos que han puesto para su localización y 

locución, ya sea institucionales o culturales. 

Niños, niñas y adolescentes para estar vigilados deben ser dejados en libertad, una 

libertad simulada, en espacios controlados, “una coacción que adopta el aspecto de 

libertad”343 y que, a su vez, estructura su exclusión. Aquello de lo que debe cerciorarse el 

pedagogo, entonces, no será otra cosa que la correspondencia con el ideal exigido por el 

orden; de aquí que “el individuo en vías de formación pueda ser en todo momento controlado, 

inspeccionado, por aquellos que lo forman”344. La escuela y el grupo de especialistas de la 

 
341 Iván Illich, « Alternativas…», 129 
342 Iván Illich, « Alternativas…», 127 
343 René Schérer, Pedagogía Pervertida…, 34 
344 René Schérer, Pedagogía Pervertida…, 34 



101 

 

infancia adoptan la estructura y la dimensión ontológica panóptica, por lo cual no ha sido 

posible concebir una educación sin vigilancia, necesitando siempre garantizar el 

cumplimiento de lo ejecutado, de lo aprendido, de lo enseñado. Afirmará Schérer al respecto: 

 

El ideal de la pedagogía moderna, esa inquisición que intenta forzar los últimos 

atrincheramientos del misterio de la infancia, psicologizándola, no es, en el fondo, ni la 

adaptación ni la formación de todos de acuerdo con un modelo único, y menos todavía la 

represión abierta: consiste en que nada en el niño pase desapercebido para su tutor. El ojo 

omnipresente, el panóptico.345  

 

Nada debe ocultarse, todo es susceptible de ser escrutable, de ser auscultado. La 

vigilancia es también un modo del dispositivo de pedagogización, y la forma en como están 

construidas las escuelas, las aulas, en tanto que infraestructura física, hasta la organización de 

las clases, son conforme a la vigilancia. Los pupitres, el pizarrón, los alumnos y el profesor, 

todo hace parte de una distribución del orden del dispositivo panóptico del poder. La 

vigilancia aquí se establece como modo de inserción en lo social a partir de su exclusión. Es 

decir, al ser observado por el adulto el niño hace parte de la comunidad en tanto que 

existente, sin embargo, esta misma mirada le relega al notar su flaqueza y sus carencias.  

Siendo “depositario de la función de maduración y, correlativamente. de 

infantilización (van Ussel, Mendel, lllich, Lobrot, etc.) que opera sobre los individuos”346, el 

estudiante es identificado e inscrito por un proceso de producción generalizada. De aquí que 

“el niño se constituya como ser (y esta parte de todo ser) colocado bajo una mirada que 

controla y sondea (función de valorización)”347. Vemos como al igual que la inocencia, y 

también con base en ella, se ingresa al orden social la función de vigilancia, extensivamente, 

mostrándose como necesaria para el establecimiento del orden y para sus propósitos. La 

libertad entonces está en la escuela, así nos la presentan. 

 

El alumno piensa, de entrada, que escapa a sus padres; la escuela es su guarida, tiene su 

colegio o su instituto, y ahí forma sus bandas. Pero vuelve a encontrar un cercado, y vive en 

él, inconsciente, y poco preocupado por ello, de que está en todo momento cometido a la 

mirada del pedagogo. Se exhibe, creyendo provocar; quiere ignorar que, al otro lado del muro, 

su familia sigue vigilándole.348 

 

 
345 René Schérer, Pedagogía Pervertida…, 34 
346 René Schérer, Pedagogía Pervertida…, 37 
347 René Schérer, Pedagogía Pervertida…, 37 
348 René Schérer, Pedagogía Pervertida…, 67 



102 

 

Esta lectura, ciertamente, no es otra que aquella de la sociedad de control, misma que 

retrospectivamente empieza desde la infancia y que, actualmente, posee técnicas y 

tecnologías de poder más sofisticada que aquellas del siglo XVIII. El orden burgués, liberal, 

civilizado no aplica las mismas estrategias del antiguo régimen, considerando que bajo 

formas más amables y sutiles puede encontrar mejores y más duraderos resultados. Es por 

ello, que para controlar se necesita la vigilancia permanente y para hacerlo posible se requiere 

de la educación, o mejor, de la escuela. El control y la vigilancia está en casa porque nuestros 

custodios han sido previamente a travesados por un proceso de subjetivación: siendo vigilado 

se aprende a vigilar y, sobre todo, qué cosa vigilar.  

3.2.4. Escolarización, libertad retardataria  

La represión disfrazada de liberación349 

La escuela, criticada también por Rousseau (en concreto, aquella a cargo de la 

Iglesia), será entonces el espacio diseñado por los adultos, albergue de la praxis libertaria de 

niños, niñas y adolescentes; empero, es, a su vez, el lugar en donde se instalan los preceptos 

sociales y culturales de los cuales dependerá el éxito de la emancipación. Antes de que la 

educación lograra institucionalizarse, ya las escuelas existían como estructura física, llegando 

a América con los barcos negreros y la evangelización cristiana. No obstante, es por la 

configuración de la pedagogía moderna que la estructura cobrará un sentido más allá de lo 

epistemológico, pues será político en su vinculación al proyecto moderno de Estado. 

Las cartas ya están jugadas y el destino ya está dado, no hay azar, más que la opción 

de acatar o desacatar el precepto pedagógico congruente con el orden social dominante. La 

escuela es, entonces, la maquina político-pedagógica a cargo de los niños, las niñas los y las 

adolescentes, es la condición material en donde se unen y reúnen los dispositivos morales, 

sociales, políticos y sexo-genéricos que (re) producen al ciudadano; es ahí donde se 

restringen los excesos y la diferencia, ahí se regula la multiplicidad. La escuela funciona 

haciendo funcionar. En todo ello el pedagogo encuentra su papel como representación del 

Sistema construido para “vigilar y castigar”350, respaldado por el saber que detenta sobre el 

objeto puesto a disposición: la infancia y la adolescencia. 

Ahora bien, escuela y pedagogía moderna no son lo mismo, más si consustanciales 

con relación a niños, niñas y adolescentes. La pedagogía moderna es el mandato civil que 

“obliga a todos los niños de cierta edad a congregarse en grupos de alrededor de 30, bajo la 

 
349 René Schérer, Pedagogía Pervertida…, 58 
350 Cf. René Schérer, Pari sur l’impossible 



103 

 

autoridad de un maestro autorizado, durante 500, 1.000 o más horas al año”351, mismo que se 

“impone a todos los ciudadanos durante un periodo que abarca de 10 a 18 años de su 

juventud con un promedio de 10 meses al año con varias horas por día”352. La escuela es la 

estructura física creada para el ejercicio pedagógico. Ya varios siglos en funcionamiento la 

han naturalizado, y su institucionalización solo refuerza esta idea.  

El proceso de reclusión en las escuelas tiene como práctica pedagógica, su axiomática, 

consistente en el aplazamiento del goce, gracias a la ampliación de la escolaridad 

determinante en la preparación de cada individuo (proceso de valoración-veridicción). Nos 

referimos aquí a la escolarización353, entendida como “tiempo necesario de modelaje del 

individuo por la disciplina”354, donde serán calificados y medidos respecto a habilidades y 

competencias intelectuales y memorísticas. Así también como la “forma sistemática de 

recluir a los jóvenes desde los siete a los 25 años, y también el carácter de rite de passage”355. 

Desde esta perspectiva, la infantilización constituye un estado o condición social que se 

muestra como el síntoma social de la instalación del dispositivo pedagógico. 

La escuela se posiciona como máquina de distribución del poder y máquina de 

encerramiento que coloca al infante en reserva, aplazando su acción sobre lo social, 

justificado en el anhelado sueño de la libertad, ser-adulto. El niño va a la escuela con esta 

ilusión pedagógica, ser grande (mayor de edad), más no para ser mejor. Es en la escuela 

donde se reproducirán los estereotipos a los que se conduce la infancia, se justifican las 

jerarquías y las identidades estables, se les prepara para hacer parte de ellas. 

Ahí, en el aula de clases, en el salón de juegos, en la mirada penetrante del pedagogo 

se “producen individuos dóciles”356. Este aspecto, sumado a los anteriores, nos conducen a 

pensar que la emancipación propuesta en la pedagogía moderna no es más que “pamplinas 

liberales” – al decir de Fourier; es represión pasional. La niñez, en el orden civilizado, es 

visible en y por las instituciones; su misterio es encubierto, su misterio se retira.  

Según afirma Varela y Álvarez-Uría, la escuela en el siglo XVIII vendrá a crear una 

nueva forma de socialización, mientras el mundo se industrializaba, mujeres, niños y niñas 

eran supeditados a actividades segregadoras. Se trataba de estar dentro, pero siendo 

invisibles, imperceptibles. La niña y el niño empiezan a ser objeto de análisis histórico por la 

necesidad que el mismo medio estaba adquiriendo, el contexto lo exigía. De ahí que la 

 
351 Iván Illich, « Alternativas…», 123 
352 Iván Illich, « Alternativas…», 103 
353 Cf. René Schérer, Pari sur l’impossible 
354 René Schérer, Pari sur l’impossible, 14 
355 Iván Illich, « Alternativas…», 102 
356 René Schérer, Enfantines, 12 



104 

 

construcción de un discurso y unas prácticas pedagógicas, así como la apertura de la escuela a 

la infancia y a la adolescencia en relación a la política, reafirman el compromiso de la 

pedagogía con su medio real, con su presente. 

El problema que subyace a esto es que la represión pasional toma lugar en la escuela 

debido a que ésta no hace crecer desde el cultivo de las pasiones, sino desde su control y 

dominio, lo cual está, de antemano, coactado por un proceso de escolarización que lo único 

que efectúa es el aplazamiento de su inserción social y su participación política. Esta 

represión pasional se instituye aquí, ya que la aparición del suplemento (la justificación de la 

presencia del adulto en la enseñanza), la vigilancia panóptica (proceso de 

veridicción/verificación) y la desexualización son los códigos que se inscriben sobre los 

cuerpos para especializarlos y ceñirlos a un límite. Una de las consecuencias inevitables de 

este aplazamiento, que constituye una represión pasional, es la imposibilidad del acceso al 

trabajo. Es sobre este vector que es posible entender la represión pasional, siendo esto su 

condición material, ¿por qué retrasarlo? La pedagogía moderna ha efectuado el proceso 

contrario, se ha retraído sobre su mismo eje, la adultez. Es por medio del trabajo que se 

dignifica el género humano, lo contrario es degeneración. Entre tanto, nos dirá Schérer: 

 

La escuela desempeña, en este terreno, un papel evidentemente esencial, por medio del 

aplazamiento que impone en todas las actividades insertadas en la vida social. La 

prolongación de la escolarización, considerada por todas las conciencias progresistas como 

una conquista de la civilización, la liberación del joven respecto a la dura ley del trabajo, la 

posibilidad de vivir algún tiempo adicional descargado de las “pesadas” responsabilidades del 

hombre hecho y derecho, es, para él, el peor de los engaños. Ahí está la trampa.357 

 

La escuela bajo este precepto es el lugar donde se desactiva a los individuos, 

separándole del conocimiento y vivencia de sus pasiones para ceder al capricho de un 

dictamen ajeno a sus deseos. Todas las potencialidades son desactivadas por la asimilación 

que yace dentro los muros de las escuelas. Mientras niños, niñas y adolescentes pasan más de 

una década encerrados, el mundo (de los adultos) sigue constituyéndose sin tenerlos en 

cuenta, solo para mantenerlos a raya. La condición de infancia y adolescencia es el fondo 

ontológico del sistema, la cantera que produce individuos dóciles, serviles. Y sí, sin duda, 

detrás de todo esto no podemos evitar pensar que ello constituye un problema de clase358. 

Ya vemos como el desplazamiento de esta crítica nos ha arrastrado hacía el centro 

mismo del orden social, hacia el fundamento que sostiene el funcionamiento del capital. Es 

 
357 René Schérer, Pedagogía Pervertida…, 50 
358 Cf. Julia Varela y F. Alvarez-Uría. Arqueología de la escuela 



105 

 

por ello por lo que nos es inevitable no hacer del ethos colonial un elemento constituyente de 

la pedagogía moderna, de su discurso y de su práctica. No fue, por tanto, la clase burguesa la 

que hizo nacer al capitalismo sino el trabajo en su condición de explotación en los ingenios y 

la acumulación de riquezas, así como la posesión de tierras y el desplazamiento y exterminio 

de los pueblos y sociedades nativas en América y el Caribe. La explotación por el trabajo, el 

capital y la colonización de América son elementos interdependientes del sistema-mundo. 

Una sociedad que considera el aplazamiento una liberación, escrito a pie de página en 

la escolarización, genera sospecha, sin embargo, su justificación no sale del mismo embeleco 

moderno: la disyunción exclusiva, es siempre el adulto quien refuerza, en su presencia, por 

qué niños y niñas no son parte activa del orden social. Es debido a esto que consideramos que 

“hay, en efecto, una estrecha conexión entre el reconocimiento de la especificidad del niño y 

del adolescente, el titubeo a hacerle “entrar” demasiado temprano “en la vida”, y el 

reforzamiento de las prerrogativas pedagógicas del adulto”359. 

El proceso de retraimiento es posible verlo en este aplazamiento, el adulto, va hacia 

adelante anclado siempre sobre sí. Este círculo vicioso no ha permitido que el orden social 

dominante conozca otras posibilidades fuera de lo ya-dado. El capitalismo, si bien es 

expansivo materialmente, en su movimiento de producción es entrópico, él no crea nada, se 

traga las creaciones al margen de su límite para exponerlas como producto de consumo. “Es 

precisamente a través de los adultos que se perpetúan las formas orientadas al pasado”360, 

cada entrada al orden social por el adulto formado es la reconducción al estado anterior, una 

vuelta de tuerca al sistema de bielas que da movimiento a la maquina político-educativa. Del 

mismo modo, para Illich la escolarización lejos de ser un proceso emancipatorio posee la 

cualidad de un ritual de iniciación, es decir, en nuestros términos, de un proceso civilizatorio: 

 

El currículum oculto es un ritual que puede considerarse como la iniciación oficial a la 

sociedad moderna, institucionalmente establecida a través de la escuela. El propósito de este 

ritual es el de esconder a sus participantes las contradicciones entre el mito de una sociedad 

igualitaria y la realidad consciente de clases que certifica.361  

 

Si bien, como dice Illich, esta ritualización logra esconder las contradicciones, es este 

mismo ritual, la escolarización la que en sí mismo proyecta un mito: la emancipación por 

medio de la enseñanza. Es por ello por lo que estamos de acuerdo en que es éste el “arraigado 

 
359 René Schérer, Pedagogía Pervertida, 51 
360 René Schérer, Pedagogía Pervertida, 53 
361 Iván Illich, « Alternativas…», 130 



106 

 

en una tradición, ya sólida en el tiempo de los enciclopedistas, el hombre occidental concibe 

al ciudadano como un ser que “pasó por la escuela”362, esta es la ilusión pedagógica que nos 

mantiene en su control. La sociedad ha sido, es y sigue siendo escolarizada, aceptando el 

dogma escolar como designio divino y por naturaleza. Entonces, ¿Qué hacer con ya casi dos 

siglos de críticas? ¿Qué hacer hoy cuando sabemos a ciencia cierta que la escuela y los 

sistemas escolares han fracasado? ¿Qué pensar y hacer cuando está fácticamente comprobado 

que las escuelas no garantizan ni la libertad, ni la igualdad ni la fraternidad, y mucho menos 

la felicidad?363 Realmente, ¿aun creemos que la educación a cargo de la pedagogía moderna, 

de ese curriculum oculto ha dado algo valioso a la humanidad?  ¿Qué ha legado el proceso de 

configuración global concretado en las Independencias a Latinoamérica y el Caribe? Sostenía 

Illich: “en América Latina la escuela acentúa la polarización social, concentra sus servicios – 

de tipo educativo y no educativo- en una élite”364. 

Ahora bien, distinguir entre aprendizaje y escolaridad, como hace Illich, o entre 

educación y pedagogía, en nuestro caso, es fundamental en el paso que nos invita dar esta 

crítica, lo cual nos lleva a separar el proceso (enseñanza-aprendizaje) de la estructura 

(pedagogo-alumno) y erradicar su telos. Este problema, que nos obliga a radicalizar nuestra 

postura, podríamos bien concretarlo trayendo lo dicho por Schérer que, ciertamente, nos 

conduce a profundizar en la construcción de alternativas, sin perder de vista la magnitud del 

problema que implica nuestra contemporaneidad (en la segunda década del siglo XXI):  

 

Tanto si se considera que, negando al adulto, se ofrece al individuo la posibilidad de seguir 

siendo educado (pero, en este punto, caemos nuevamente de lleno en una pedagogía 

generalizada y distribuida por los poderes que siguen siendo “adultos” con relación a los 

ciudadanos de menos años), como si nos contentáramos con injertar en el adulto una capa de 

infancia, remitiéndolo de nuevo a su dependencia respecto de aquello de lo que se creía 

emancipado.365 

 

Requerimos un concepto de emancipación que sea capaz de presentar y no representar 

al niño, la niña y adolescentes en el orden social, sin la figura, imagen y materialidad 

obligante del adulto-pedagogo. Una emancipación que provea desde la infancia mecanismos 

 
362 Iván Illich, « Alternativas…», 101 
363 “Hoy ya se hace evidente que la escuela no está alcanzando estas metas, y su ineficacia ha motivado un 

aumento en las investigaciones tendientes a mejorar el proceso de enseñanza que se sigue en las escuelas y a 

adaptar los planes de estudio y la administración escolar a las circunstancias concretas de una sociedad en 

desarrollo. Pero dicha investigación no es suficiente; se hace necesaria una revisión radical” (Iván 

Illich, «Alternativas…», 99) 
364 Iván Illich, «Alternativas…», 100 
365 René Schérer, Pedagogía Pervertida, 53 



107 

 

y no dispositivos de poder que no se le anteponga un imperativo categórico como condición 

de su inserción social. Requerimos de una emancipación que sea capaz de vincular la 

educación sin demarcar procesos de subjetivación que se condensen en un solo modo de ser y 

estar en el mundo como ocurre con la ciudadanía o el ciudadano. 

Hemos visto que la emancipación del niño, la niña y adolescentes, su lugar como tal 

en el orden social, no es otro que la reserva, el aislamiento, la vigilancia por/en la escuela, su 

emancipación es la escolarización. Todo ello, en orientación al intelecto que ha tomado como 

base la colonialidad del saber y respecto de un ethos colonial cofundador de la práctica y el 

discurso pedagógico moderno. Por ello, tendremos que hacer un doble esfuerzo, por un lado, 

ser capaces de pensar la educación sin escuelas y sin su estructura dominante (pedagogo-

alumno) para liberarnos del curriculum oculto. Y, por el otro lado, pensar la propuesta de un 

concepto de emancipación desde el binomio Schérer-Fourier, teniendo en cuenta el 

pensamiento decolonial, lo cual nos insta a evitar los entramados del discurso colonial de la 

pedagogía moderna que nos ha develado la crítica. Por tanto, en este orden de ideas, no 

podremos repetir la operación discursiva solo trasladándonos de un lugar a otro, invirtiendo el 

orden, sin alterar el producto, siendo esta una de las cuestiones que nos obliga a 

desmarcarnos de la propuesta decolonial. Es en función de todas estas preguntas, directrices y 

advertencias que hemos pensado en el siguiente capítulo.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



108 

 

CAPÍTULO CUARTO 

Hacia una infancia mayor, repensar la emancipación. 

Una educación estético-pasional desde el binomio Schérer-Fourier 

 

El presente capitulo tiene como propósito pensar lo imposible: una educación sin escuelas, 

pedagogos o pedagogía; sin subordinación preceptoril, ontológica y autoritaria; sin mandatos 

impositivos por disyunción exclusiva, sin prescripción de un tipo de sexualidad exclusiva y 

excluyente. Para ello, proponemos partir de otro fundamento, cambiar la marcha que la 

pedagogía moderna ha producido con sus dispositivos para una educación de tipo colonial. Se 

trata entonces de cambiar la marcha sin cambiar al niño, la niña, las y los adolescentes; este 

es el primer paso que nos sugiere una revaloración de la emancipación desde la educación. 

“Durante generaciones hemos tratado de hacer del mundo un mejor lugar para vivir, 

aumentando cada vez más el número de escuelas”; [y asimismo el número de dispositivos] 

pero hasta ahora hemos fracasado”366. 

Hemos sido testigos del progreso y desarrollo de la industria, de las sociedades y las 

naciones. Hemos creído que dicho progreso y desarrollo es directamente proporcional a una 

sociedad escolarizada, contrario a ello, sus resultados han ido en detrimento de la humanidad. 

Con la crítica filosófica evidenciamos que el problema de la emancipación a cargo de la 

pedagogía moderna es estructural y sistémico. Por tanto, el cambio no consiste en innovar en 

metodologías más flexibles (ya hemos recorrido por mucho tiempo este mismo camino) o en 

formar profesionales mejores calificados epistemológicamente y en valores cívicos para 

generar una revolución educativa en las escuelas. Esto solo ha prolongado la permanencia de 

su control y funcionamiento social. No, el problema, como lo hemos querido presentar, es de 

fondo, y viene de más atrás. Hemos cargado por más de tres siglos con una herencia colonial 

que sigue aun sobre los rieles de un proyecto civilizatorio que parece imparable. Es por ello 

por lo que nos proponemos repensar la infancia, la educación, la política y sus relaciones. 

 Nuestra apuesta consiste en tomar a la estética como fundamento, y a través de ella 

posibilitar la creación de otras subjetividades desde lugares exentos de colonialidad, lugares 

que no estén poblados y ocupados de antemano por dispositivos, traduciendo esto, al final, en 

un aporte decolonial. Si el problema de la colonialidad ha sido declarar un centro que define o 

nomina la periferia para un control epistémico, político y ontológico, entonces, hay que 

apostar por la descentralización, y el abandono de toda superación discursiva que nos 

devuelva a los mismos lugares coloniales, separados, escindidos y antagónicos. Para llegar a 

 
366 Iván Illich, « Alternativas…», 125 



109 

 

ello, y siguiendo con el mismo orden metodológico de la presentación de esta investigación, 

explicaremos categórica y analíticamente la revaloración del concepto de emancipación 

partiendo de la propuesta del binomio Schérer-Fourier, posibilitando con ello una lectura 

decolonial de la emancipación desde la infancia. Por ende, iremos del fundamento estético 

que expondremos bajo el nombre de estética pasional, para, luego, desplazarnos a repensar la 

infancia como infancia mayor; respondiendo, en primera instancia, a la colonialidad del 

saber, de ser y de género que ha servido de cabeza de lectura del dispositivo de 

pedagogización.  

Hecho lo anterior, expondremos la categoría de trabajo atractivo, en donde 

resaltaremos las condiciones materiales de una emancipación desde la infancia, así como su 

inserción social y política directa y sin mediación, planteando una sustitución de escuelas por 

series y grupos pasionales (subordinación autoritaria por subordinación pasional). Con esto 

último, buscamos presentar la educación fuera de los dispositivos de la pedagogía moderna-

colonial, y en su lugar, proponer mecanismos que estén en pro del cultivo o crecimiento de 

los niños y niñas en la creación de subjetividades estéticas, de otros modos de entrar en 

relación con el mundo, en lo social y consigo mismos367. Desactivando aquella red 

heteronómica y heterárquica de dispositivos que la han constituido.  

 

4.1. Estética pasional, repensando el fundamento de la emancipación 

La estética (…) es el “acto supremo de la razón”, “abraza todas las ideas”, hace que “la 

verdad y la bondad en la belleza” se emparenten. Para Fourier (…) la ética y la estética no 

hacen más que una.368 

Estetización de la política, no su desaparición (…) conversión de la guerra es sí misma. La 

guerra es impensable desde la estética.369 

Tomar la estética como fundamento primero de la emancipación de los niños, niñas y 

adolescentes propone una contramarcha respecto del proyecto civilizatorio moderno y su 

origen colonial enraizado en la producción de modelos y estatutos, y del cientificismo y el 

exceso de producción de dispositivos para el control de la producción de las subjetividades 

desde la infancia. Esto, como ya lo denunciamos, ha configurado a la pedagogía moderna en 

su función social y política: darle un lugar en el orden social a los niños, niñas y adolescentes 

 
367 Esto lo hemos retomado de Félix Guattari, lo cual, a gran escala, significa “una recomposición de las 

prácticas sociales e individuales que yo ordeno según tres rúbricas complementarias: la ecología social, la 

ecología mental y la ecología medioambiental, y bajo la égida ético-estética de una ecosofía (…) Las 

relaciones de la humanidad con el socius, con la psique y con la «naturaleza»” (Félix Guattari. Tres ecologías. 

Radio pirata Ediciones, 2012, 15) 
368 René Schérer. Pari sur l’impossible, 86 
369  René Schérer & Guy Hocquenghem, L’âme atomique…, p. 335 



110 

 

a partir de una colonialidad del saber. Es así como sentimos la necesidad de plantear otro 

fundamento, motivo que bien podríamos expresar junto a Fourier así: “la razón, por muchas 

exhibiciones que haga de sus progresos, no ha hecho nada por la felicidad, en tanto que no ha 

procurado al hombre social esta fortuna que es objeto de sus deseos”370. Y agrega:  

 

Si se comparan los deseos con los pocos medios que tenemos para satisfacerlos, parece que 

Dios haya actuado desconsideradamente, dándonos pasiones tan ávidas de alegría, pasiones 

que parecen creadas para hostigarnos, excitando miles de fantasías, cuyo deseo no podemos 

satisfacer ni en la décima parte del orden civilizado.371 

 

La pedagogía moderna al adscribirse a la razón científica ha operado a partir de dos 

modos en simultáneo: la objetividad y la producción de conocimiento. La colonialidad de 

saber por la colonialidad del ser, y viceversa. La colonialidad solo nos muestra el punto cero 

de la reverberación e intercambios entre las instancias de dominación que solo a través de una 

analítica del poder ha sido posible identificarlas en las trayectorias de sus flujos. Aclaremos: 

no intentamos eliminar la razón de los procesos educativos ni sociales, sino desplazar su 

condición de superioridad y centro absoluto adherido a la función pedagógica en que el 

adulto es su representante. Su exclusiva acción sobre los procesos políticos y sociales es la de 

un aparato colonial de dominación. 

En resumen, debemos eliminar el estatuto ontológico-epistemológico que subyace a la 

colonialidad, exponiendo su excluyente verticalidad, y empezar a pensar la desigualdad de 

saberes como apertura a la multiplicidad, y la diversidad no como frontera política, sino como 

posibilidad de integración social a partir de la diferencia y de identificar lugares comunes. 

La estética a la que hacemos mención quiere ir más allá de las lecciones sobre arte, 

más allá de su exclusivo lugar en la historia del arte, de su relación a los museos; 

dislocándola hasta hacer que ilumine la vida misma y nos done un estatuto ontológico que no 

determine más que en su indeterminabilidad, que no absolutice el movimiento. “La estética 

no puede ser considerada como un simple ornamento, un simple accesorio (…) ella es el 

coronamiento”372 del movimiento social.  

 
370 Charles Fourier. La théorie des quatre mouvements. París : Les Presses du Réel, 1998, 31 
371 Charles Fourier. La théorie…, p. 188 
372 “El movimiento social, su teoría debe explicar las leyes según las cuales Dios dirige la organización y la 

sucesión de los diversos mecanismos sociales en todos los globos habitados/El movimiento animal, su teoría 

debe explicar las leyes según las cuales Dios distribuye las pasiones e instintos a todos los seres de creación 

pasada o futura en los diversos globos./El movimiento orgánico, su teoría debe explicar las leyes según las 

cuales Dios distribuye las propiedades, formas, colores, sabores, etc., a todas las sustancias creadas o a crear 

en los diversos globos./El movimiento material, su teoría ya explicada por los geómetras modernos, ha hecho 

conocer las leyes según las cuales Dios rige la gravitación de la materia para los diversos globos. (Fourier, 



111 

 

Un estatuto ontológico que no prescriba jerarquías y estratificaciones, y más aún que 

las imposibilite, nos abre paso a una desactivación de dispositivos para la activación de 

mecanismos, ya que estos primeros coactan y reducen la producción a instancias comunes y 

únicas, homogenizando los resultados. Mientras que, por su lado, los mecanismos exacerban 

la multiplicidad por la diferencia y nos llevan a otros modos de relación y asociación. En este 

sentido, la estética pasional es un elogio a la multiplicidad y variedad, asimismo, 

reivindicación de la diferencia, promesa para la singularidad, la rareza y el exceso en la 

proliferación de detalles, situándose en los discursos e incentivado otras prácticas.  

No se trata, basándonos en Schérer, de una estetización como principio reductor, ni 

una eliminación de las racionalidades; por el contrario, se trata de hacer operar un 

“movimiento de conversión que nuestro tiempo, por otro lado, por sus diversas vías, está 

dispuesto aceptar, y está iniciando”373. Esta estética que más allá de su vinculación a la 

necesidad, a la sensibilidad receptora de nuestros sistemas de percepción, es capaz, por esta 

misma vía, de producir imaginarios para la creación de nuevas subjetividades, lo cual “no 

tiene nada de superfluo: es el punto culminante de la vida misma, su razón de ser, su 

destino”374. La estética a la que nos referimos deja de observarse agolpada en la mera función 

artística, y estándolo, va más allá: plena de su cotidianidad, de la experiencia, de la 

existencia, de su humanidad (sin humanismo) y por su deseo. La comprensión estética no es 

estrictamente razonable y consciente, no es estrictamente conceptual, pero sí radicalmente 

corporal y visceral, es por ello por lo que solo por la razón podemos notar sus excesos y sus 

delirios creativos. Cambiemos de lugares, lo sublime por la moral y los centros de creación 

por una heterogénesis productiva de las subjetividades, cambiemos los centros por pivotes en 

movimiento, las aspiraciones representacionales por lo impresentable del barroco: 

 

Hay que completar los dos sistemas de educación del cuerpo y del alma, y luego podremos 

tratar un en un solo capitulo aquella del intelecto o de los estudios, y de la frecuencia de las 

escuelas en todo el curso de la infancia. Esta marcha, es bien diferente a aquella de la 

educación civilizada, donde solo se forma el intelecto, sin preocuparse por lo material o los 

sentimientos (…) infantes de educación civilizada no han sabido ni de vigor ni de 

sentimientos.375  

 

 
1998, p. 149) Y “el movimiento aromal, es un sistema de distribución de aromas conocidos y desconocidos, 

dirigen a los hombres y animales, formando los gérmenes de vientos y epidemias, rigiendo las relaciones 

sexuales de los astros y proporcionando los gérmenes de especies creadas” (Charles Fourier, Théorie…,129) 
373 René Schérer. Pari sur l’impossible…, 86 
374 René Schérer. Pari sur l’impossible…, 86 
375 Charles Fourier. Vers une enfance…, 144 



112 

 

La estética en Fourier, respecto a esto, solo quiere ampliar el alcance de la educación, 

no empezando por el intelecto, sino por el cuerpo y el alma, por el vigor, la destreza física, y 

la estimulación sensible de las pasiones, resultando en una la proliferación de imaginarios. 

Estética sobre la que está impregnada de extremo a extremo su obra, su propuesta social y 

política, su ilusión. Al observarse de cerca veremos que se nos aparece como prolongación 

del barroco376, su exceso en el detalle, en las formas y los modos de la organización social, su 

obsesión por la descripción escrupulosa es lo que nos permite pensar la estética más allá de la 

teoría del arte, y llevar sus postulados a una afirmación de la vida, siendo uno de ellos sus 

tratados y consideraciones sobre las pasiones, su teoría de la atracción apasionada 377. 

El carácter pasional nos permite presentar la estética como otra unidad de 

comprensión de la vida, “unidad que nunca se hace alrededor de un único polo u objeto, 

nunca en correspondencia al yo egoísta, sino a las pasiones destrabadas”378. Examinando y 

exponiendo otras conformaciones que no pasan por el método y la racionalización de los 

movimientos creativos, sino que proceden integrando e incorporando existenciarios. Ella nos 

deja a la vista los modos de producción de las subjetividades que no tienen una única 

instancia de producción, liberándolas de su captación, de aquello que las (pre)dispone, 

abriéndonos a otros modos que pueden explorarse fuera de dichas disposiciones. 

“Esta estética, contrariamente al imperialismo del gusto, hace posible las derivaciones 

raras (bizarres), de fantasía singulares, y asimismo acepta los malos gustos”, la extravagancia 

y lo informe y amorfo. Por tanto, si se quiere pensar lo imposible, tendremos que tomar como 

punto de partida esta estética de las pasiones, y junto a ella rozaremos el infinito de una 

sensibilidad en su estado puro, aquello que siendo aún es, que libera al cuerpo en el alma, en 

misma la medida que les da unidad de la que solo destruyéndose podrán separarse379.  

 
376 Explica Schérer a este respecto que “para que lo guardemos y lo tengamos presente en el espíritu que Fourier 

es de la generación de Hegel, Schelling, Novalis, Schlegel, Tieck” (René Schérer. Pari sur l’impossible, 86) 
377 Para Fourier existen doce pasiones dispuestas en tres grupos: el primer grupo, son las pasiones relacionadas a 

los sentidos (pasiones sensitivas o del cuerpo), el gusto, el olfato, la vista, el tacto y lo auditivo, conocidas por 

todos. El segundo grupo, son las pasiones de vinculación social (las pasiones del alma) que se refieren a la 

amistad, al amor romántico y a la ambición, también conocidas por nosotros. El tercer grupo de pasiones no 

ha sido ni conocidas ni exploradas en nuestro orden social actual o Civilización, puesto que no hay 

condiciones para su desarrollo y, contrario a ello, solo se bloquean, obstruyen y atrofian: la cabalística que es 

el deseo de superación individual y colectivo que puede observarse en los comerciantes; el mariposeo como 

aquel impulso y necesidad de cambio o variación de actividad, lo cual puede ser aplicado al ámbito social, por 

ejemplo, en el relación al trabajo; y la pasión compuesta es aquella fuerza que crea las relaciones entre 

pasiones, con las de su mismo grupo y con las de los otros grupos, es una operación azarosa, y es el modo en 

que se producen socialmente los caracteres, es decir, en el modo en que estamos socialmente en lo social.  
378 René Schérer. Pari sur l’impossible…, 93 
379 En palabras de Lucrecio, el cuerpo y el alma “están unidos entre sí con raíces comunes y no parece que 

puedan separarse sin su destrucción […] dado que la causa de su existencia está unida, como también está 

unida la naturaleza de ellos” (Lucrecio. La naturaleza. Madrid: Editorial Gredos, S., 2013, 325-345) 



113 

 

 

Según su acepción primera, la estética se relaciona a la sensación (aisthesis), ella es doctrina 

de lo sensible. Fourier confirma este origen, pero lo enriquece con toda la dinámica pasional, 

la coloca en movimiento. La estética es el desarrollo potencial de cada una de las cinco 

pasiones sensuales: vista, oído, gusto, tacto y olfato, en la cual ella se funda.380 

  

La estética pasional no puede fundarse y afirmarse más que en lo social, en sus lazos 

sociales, ahí donde el individuo y el socius son irreductibles uno respecto del otro, y 

permanecen en una tensión permanente y necesaria. Lo pasional de esta estética, las pasiones, 

muy lejos de su psicologización y moralización liberal, expone sus elementos políticos y 

sociales fundados en una estética de la existencia humana y su relación con lo no-humano o 

lo Otro. En palabras de Fourier, “nada más fácil a establecer que estos contrapesos pasionales 

sobre los cuales fracasa vergonzosamente la moral”381. El argumento metafísico de Fourier 

sobre la existencia de las pasiones, más que fundar una trascendentalidad, nos devela la 

naturaleza inmanente de lo humano y que de haber una esencia está no es simple, es 

compuesta, ya que, confirmándolo en Gottfried Leibniz, con sus mónadas, las pasiones son 

concebidas como las sustancias primeras en la formación del carácter382 de todo ser humano, 

pero éstas, en tanto que partículas atómicas, siempre están y son en asociación, en 

vinculación con otras. 

La explicación analítica de las pasiones es retrospectiva a la configuración del carácter 

(subjetividad estética), recreando el momento anterior de toda formación individual; 

guardando así una relación intrínseca a la formación del orden social, entonces, “el 

crecimiento que conduce a la estetización del sentido no se completa (…) en el orden simple, 

más bien exige el orden combinado. La satisfacción estética, siendo de base sensual, no existe 

(…) más que en el estado compuesto”383. Es así como vemos en las pasiones el lugar de lo 

“sublime, aquel de la estetización integral de la vida (…) que no se limita jamás al individuo, 

pero exige toda la escalada de los caracteres y la exploración del conjunto de acuerdos 

 
380 René Schérer. Pari sur l’impossible…, 89 
381 Charles Fourier. Vers une enfance majeure…, 91 
382 Cfr. René Schérer & Guy Hocquenghem, L’âme atomique: los caracteres son los modos en que un individuo 

es/está en un orden social, es una especificidad de las subjetividades, en tanto que producción creativa del que 

se da una relación social. Estos caracteres son el resultado de la puesta en relación de las doce pasiones gracias 

al Uniteísmo, resultado que, por ejemplo, encontramos en aquello que le es propio al artesano, al cocinero, al 

profesor, al maquinista, al jardinero, etc. Fourier no habla de subjetividades y mucho menos en el sentido 

contemporáneo, sin embargo, para Schérer los procesos que se gestan para la producción de los caracteres son 

procesos de subjetivación estética, regularmente, los mismos que se gestan, a una escala mayor, en la creación 

de subjetividades. (Cf. ¿Cómo se producen las subjetividades estéticas?) 
383 René Schérer. Pari sur l’impossible…, 90 



114 

 

posible”384. La estética pasional, entendida en este marco de inteligibilidad de lo sensible, se 

muestra en una doble orientación, en lo molecular como infinitesimalmente pequeño, y lo 

molar como lo infinitesimalmente grande; individuo y colectividad, respectivamente. 

 

La sublimidad estética completada según el unitarismo, permite definir una estética del 

movimiento que rompe con todas las estéticas contemplativas. No hay una estética 

englobante bajo la dirección de las Bellas Artes, pero, poco a poco, movimientos de 

estetización (…) La estética pasional revaloriza todas las singularidades y admite solo 

singularidades.385 

 

 La estética pasional se opone a la objetivación, en la misma medida en que no 

produce conceptos, sino categorías leídas siempre por sus vinculaciones. Dichas categorías 

no son programáticas, porque no forman sistemas, sino conjuntos. Por tanto, la estética así 

puesta no es objetivable, no obstante, sí subjetivable respecto de un proceso que vincula al 

individuo íntima e inmanentemente con el socius. Es por ello por lo que lo obtenido de la 

experiencia como dato pierde su valor estético al ser a travesado por el convenio que reduce y 

reproduce lo común.  

La multiplicidad es un rasgo estético producto de la Colonización de América en la 

conformación del sistema-mundo, lo cual ha sido encubierto, aquello bien podríamos exponer 

en la obra del martiniqués Edouard Glissant respecto de su concepto creolización386. Mismo 

aspecto que conduce desmarcarnos de los caminos e interpretaciones que toman las posturas 

decoloniales respecto de los ecos de un pasado colonial en nuestro presente. Asimismo, muy 

diferente a lo que podría perseguir una lectura en clave decolonial, el proceso de creolización, 

leído desde la estética pasional, no arriba a la construcción o develamiento de una identidad, 

sino subjetividades en sublimidad –tomando el termino de Fourier, bellas en su exceso y su 

 
384 René Schérer. Pari sur l’impossible…, 92 
385 René Schérer. Pari sur l’impossible…, 93 ; 94 
386 En el pensamiento de Glissant, la creolización (créolisation), traducida en muchas ocasiones como 

criollización, significa una forma de imbricación de pueblos de diversa índole, lo cual no tiene que ver de 

forma exclusiva con lo cultural, puesto que también tiene que ver con los fundamentos ontológicos que 

soportan a estos pueblos, sus imaginarios, prácticas y discursividades, sus lenguas y demás. En esta medida, 

durante y después de la colonización el mundo se creoliza, siendo está la dimensión soco-antropológica y 

ontológica de lo que Wallerstein ha denominado sistema-mundo y geocultura que, a diferencia de éste, en 

Glissant presenta un brote estético que plenifica al ser-caribe. Entonces, la creolización como proceso queda 

presentada así: “el mundo se criolliza o, lo que es lo mismo, que las culturas del mundo, en contacto 

instantáneo y absolutamente consciente unas de otras, se alteran mutuamente por medio de intercambios, de 

choques irremisibles y de guerras sin cuartel, pero también por medio de progresos de conciencia y de 

esperanza que autorizan a afirmar (...) que las distintas familias humanas actuales se despojan con dificultad de 

aquello en lo que han insistido desde antiguo (…) identidad de un individuo no tiene vigencia ni 

reconocimiento salvo que sea 

exclusiva respecto de la de todos los demás individuos” (Edouard Glissant. Introducción a una poética de lo 

diverso. Colección Empero, 2016, 16) 



115 

 

polisemia simbólica y vinculaciones de los imaginarios. La estética pasional se nos muestra 

como exaltación de la multiplicidad por las singularidades que ella resguarda.   

La riqueza del territorio de América que, entre otras cosas, coloca al Caribe como la 

puerta y el lugar de intersección cultural primera en la Colonización, es signo de la 

producción de la estética pasional. Negros, indígenas, blancos y árabes, África, Asia, 

América y Europa expuestos en un socius que los expropia de sus culturas primeras y su 

pureza racial y cultural, y los imbrica en una mezcla sin precedentes. Entonces, es así como 

Glissant ve en la Colonización el fundamento de una poética que teñida de sangre, muerte y 

violación crea una nueva imagen del mundo creol. Desde aquí, la existencia de un estatuto 

ontológico que subordinó otros modos de existencia a la europea colonialista, no es más que 

un dispositivo de poder que fabricó discursos sobre una pureza ya no existente desde la 

configuración de la modernidad y el sistema-mundo o la globalización. 

La multiplicidad como fundamento de toda comprensión ontológica desde la estética, 

y el disenso en la política (en su relación estética) como posibilidad de pacto. Desde el 

binomio Schérer-Fourier, la estética, con estas características, no busca explicar o definir la 

naturaleza del niño, la niña y adolescentes como condición anticipada a la emancipación, sino 

más bien resguardarla, dejarla ser-hacer en su secreto, en su opacidad, en su singularidad 

estética. Haciendo honor a la estética de las pasiones no buscamos ni métodos ni programas 

educativos, mucho menos una conceptualización de la infancia, sino más bien principios 

estéticos que nos aproximen a su expresividad, un lugar en el orden social que solo sea 

buscado por ellos y ellas.  

Así como lo es para Fourier, más allá de su inserción directa y sin mediaciones al 

orden social, la libertad es lograr la felicidad, y ésta, a su vez, tiene que ver con el 

crecimiento y el cultivo de las pasiones. La marcha de esta educación estético-pasional posee 

un principio eudaimónico. Nuestra postura busca oponerse, luchar, si se quiere, contra la 

colonialidad de la pedagogía moderna y superar su proyecto a partir de principios estéticos 

que contribuyan a aportar al imaginario las alternativas, caminos para pensar más allá del 

límite posible impuesto por el Sistema: la escuela y la figura pedagogo-alumno.   

 

4.2. Repensar el niño y la niña: hacia una infancia como Constelación 

¿Cómo repensar sin resituar y reconceptualizar, ni estatizar ni colocar centros sobre 

aquello que está siempre en devenir, en movimiento? Debido a esto es que la estética juega 

un papel importante en la revaloración de la emancipación de esta investigación, siendo su 

primer paso arribar a otra comprensión de la infancia, o mejor en hacer devenir la infancia. Si 



116 

 

el problema de la pedagogía moderna ha radicado en la captura del niño, la niña y 

adolescentes en el concepto de infancia y adolescencia, lo cual los colocó bajo un cautiverio 

socialmente aceptado y epistemológicamente fundamentado en una trayectoria que vemos 

venir de la Colonización; entonces, estamos llamados a no repetir el fundamento de esta 

historia de la represión. 

La solución, en tanto que decolonización de la infancia, es repensar a partir de un 

proceso de desterritorialización sobre lo que se ha presentado como consustancial al niño y la 

niña: inocencia, debilidad, in-seriedad, irracionalidad, adeseante, asexual, en desarrollo, 

carente y subordinado/subalternizado. Dos caras de un mismo proceso, en el proyecto 

moderno civilizatorio. Por tanto, si el problema ha sido la concepción de naturaleza que ha 

dado a niños y niñas su representación, entonces, debemos explorar otros modos, otras 

formas que nos aproximen sin definirles ni reducirles. Debemos evitar a toda costa sustituir 

unos dispositivos de colonización por otros.  

Por eso hemos preferido hablar de mecanismos para darle nombre a estos procesos 

que, lejos de ser coercitivos, buscan estimular y hacer crecer a cada individuo en sus deseos, 

pasiones y singularidad. Dichos mecanismos que operan a nivel del imaginario de la infancia 

y la adolescencia son: la atracción apasionada, la opacidad, el sexo neutro, la infancia mayor. 

Con ello queremos presentar, con Schérer-Fourier, a la infancia como Constelación y no 

como sistema. Una infancia como devenir, sin telos pedagógico, moderno, civilizatorio; 

infancia con un fin en sí misma, la niñez por la niñez. La conclusión a lo que, en últimas, 

debe llevarnos esto es que niños, niñas y adolescentes pueden forjar por y en sí mismas (os) 

su emancipación en el seguimiento fiel de su deseo, al dejar actuar la atracción apasionada 

que es la puerta siempre abierta a lo social. 

 

No proponemos un contra-sistema, situemos al infante en la constelación donde él se tiene. 

(...) Las figuras de la constelación no son fantasmas ni metáforas. Pueden ser consideradas 

como paradigmas, pero estos son, sobre todo, los tensores de un campo de fuerza. O, si se 

quiere, las estrellas entre las cuales (…) el infante toma lugar en la vía láctea.387  

  

 

 

 

 

 
387 René Schérer y Guy Hocquenghem. Co-ire…,134 



117 

 

4.2.1. Atracción apasionada 

Los comportamientos humanos son de naturaleza fractal.388 

La naturaleza nos susurra al oído389 

El sentido de la naturaleza del que encontramos su representación en uno de los más 

influyentes teóricos modernos, Rousseau, visto con mayor claridad en el Emilio, se nos 

presenta como bonanza, al ser creación de Dios, misma posición de partida que toma Fourier 

(también Newton, Leibniz). No obstante, existe una diferencia con este último en mención, 

puesto que para el ginebrino la naturaleza en relación con lo humano es insuficiente, razón 

por la que debemos inventar artefactos, suplementos que suplan la acción de la naturaleza, 

haciendo un esfuerzo por superar esta acción de la naturaleza, reforzarla. Esto significa el 

progreso, la meta y propósito de toda instrucción. 

Tanto para Rousseau como para Fourier, no hay nada de malo en la naturaleza, por 

tanto, en el ser humano; pero mientras para Rousseau está bondad es inocencia, insuficiencia 

e imperfección, para Fourier es todo lo contrario, puesto que, en su diferencia, la naturaleza 

es suficiente y el movimiento social no es un salto cualitativo en la configuración de una 

segunda naturaleza, sino el seguimiento fiel de su Ley. Es así como la naturaleza en Fourier 

tiene la potencia de organizar el mundo humano, y es a esta naturaleza humana a que le ha 

dado el nombre de atracción apasionada. 

 La atracción apasionada, en tanto que ley natural, nos muestra cómo se compone el 

movimiento social, ella nos explica cómo se articula y funciona. Ciertamente, aquí podemos 

encontrar un claro antecedente de lo que, un siglo más tarde, Karl Marx y Friedrich Engels 

llamaran materialismo histórico390, puesto que a través de la ruta trazada por la atracción 

apasionada puede observarse la evolución histórica de las sociedades, ahora civilizadas.  

Para Fourier esta ley natural, esta regla universal de la que propende el movimiento 

social, que permitirá al hombre su retorno a la naturaleza, entonces, “Newton ha descubierto 

la ley de la materia, que es la atracción. Hay, pues, una ley paralela para las almas: es la 

atracción apasionada, es decir, los impulsos que animan a los seres vivientes, los instintos, las 

tendencias, las pasiones”391. Para Fourier “la ley de la atracción universal es el “principio 

activo del universo” y el “agente universal de Dios”, es “Dios en acción”392. 

 
388 Edouard Glissant. Poiética de la Relación. Universidad de Quilmes Editorial, 2017, 222 
389 Charles Fourier. Vers une enfance majeure…, 53 
390 A este respecto afirman Armand y Maublanc: “basta con remplazarlas por formulas menos herméticas, 

recogidas aquí y allá en sus obras, para ver dibujarse una doctrina bastante cercana ya el marxismo, es decir, a 

la sociología científica, y que no ha perdido nada de su actualidad” (F. Armand y R. Maublanc. Fourier. 

México: Fondo de cultura económica, 1940, 81) 
391 F. Armand y R. Maublanc, Fourier, 87 
392 F. Armand y R. Maublanc, Fourier, 88 



118 

 

El pensamiento de Fourier está en relación con la metafísica de Kepler393, Newton y 

Leibniz394 de la existencia de la realidad sustentada en un Dios, en un designio divino. Es esta 

la cábala en donde reposa su estética, mística que regenera un imaginario poético en el siglo 

XIX. Para Fourier su “plan del régimen societario no es el plan de un hombre, aún de un 

hombre genio, es el plan mismo de Dios. Fourier no es un simple inventor, es el portavoz, el 

instrumento de la Providencia”395. Él ha entrañado en los misterios de Dios, como Newton, y 

gracias a ello le ha sido develado una ley natural que dirige el movimiento social, el 

fundamento original de la educación natural, como del movimiento social, sus 

transformaciones y de la creación de la subjetividad.  

Explica Schérer que “la teoría de la atracción apasionada (…) consiste en un cambio, 

pero un ‘cambio de marcha’”396. Ella es, como también podríamos decir junto a Félix 

Guattari, “la cabeza de lectura de una máquina de Turing”397, la hoja de ruta para el 

establecimiento del sistema social fundado sobre las pasiones y los deseos de los individuos. 

No obstante, “nuestros deseos, nuestras pasiones se presentan como ‘tigres encadenados’ en 

civilización”398, entonces es necesario su libre crecimiento o desarrollo, su puesta en libertad.  

De las pasiones, siendo las sustancias últimas, de sus combinaciones y vinculaciones, 

depende el forjamiento del movimiento social. En palabras de Fourier, “Dios nos ha dado una 

brújula societaria y no dos. Esta brújula es la atracción desarrollada por series. Ella debe ser, 

en la unidad del sistema de Dios, brújula para infantes de un año como para hombres de 

cincuenta años”399. La ley de la atracción apasionada tiene tres fines, de los cuales dos nos 

indican todo lo contrario a una necesidad, abriéndonos a la posibilidad de la contingencia; a 

saber: “1) Al lujo o placer de los 5 sentidos; 2) A los grupos y series de grupos, lazos 

afectivos; 3) Al mecanismo de las pasiones, caracteres, instintos; y por consiguiente a la 

Unidad universal”400. Es en el mecanismo pasional donde se visibiliza la existencia de los 

tres grupos de pasiones, y es en el tercero desde donde interesa fundar el concepto de 

 
393 La relación Fourier-Kepler es concebida así: “el que puede hacer comprender mejor la mezcla desconcertante 

del misticismo y de realismo que es la obra de Fourier, es el del gran astrónomo Kepler, a quién Fourier 

estimaba en su en sumo grado (…) así, para Kepler, Todo el universo está creado por Dios, pero Dios no lo ha 

creado arbitrariamente: ha seguido leyes matemáticas que son absolutamente rigurosas y necesaria” (F. 

Armand y R. Maublanc, Fourier, 79-80) 
394 Respecto a Leibniz, Armand y Maublanc lo explican así: “la idea, o más bien, el sentimiento confuso de que 

está impregnado el fourierismo, es la confianza absoluta en un Dios creador de toda realidad, optimismo tan 

total en su género, como el de Leibniz, aunque llegue a conclusiones opuestas” (F. Armand y R. Maublanc, 

Fourier, 85) 
395 F. Armand y R. Maublanc, Fourier, 74 
396 René Schérer, Enfantines…, 27 
397 Félix Guattari. Caosmosis. Buenos aires : Manantial, 1998, 140  
398 René Schérer, Enfantines..., 27 
399 Charles Fourier. Vers une enfance majeure…, 46 
400 Charles Fourier. El nuevo mundo industrial y societario. México: Fondo de Cultura Económica, 1989, 85 



119 

 

emancipación. Son “tres pasiones poco conocidas y difamadas, a las que llamaré: 10) la 

cabalística, 11) la voluble, 12) la compuesta”401. El tercer grupo de pasiones, llamadas 

distributivas402, y que en nuestra sociedad son “llamadas vicios, aun siendo infinitamente 

preciosas”403. 

La atracción apasionada “es el impulso dado por la naturaleza con anterioridad a la 

reflexión, que permanece persistente a pesar de toda la oposición de la razón, del deber, del 

prejuicio, etcétera”404. A la decimotercera pasión Fourier la llamó uniteísmo; para entender 

este neologismo, Schérer nos propone pensarlo como egoísmo invertido, entendiendo aquí al 

egoísmo como la base del orden social vigente, la civilización. A contravía del egoísmo, el 

uniteísmo es amor, un pivote en movimiento, es la manifestación del movimiento atractivo. 

Él es la base productiva de donde se forman los caracteres, a nivel individual, y en donde se 

articularán los Grupos y Series, a nivel colectivo y social. Uniteísmo es el nombre que recibe 

el hogar del movimiento pasional, en él se construyen las más grandes asociaciones 

industriales y las subjetividades. Simone Debout lo explica también así: 

 

Dios ofrece a los hombres, para tocar sus destinaciones, el teclado de las pasiones. Así como 

hay doce notas musicales, hay doce pasiones, más una pivotal o clímax análogo a la treceava 

nota de la gama (…) La treceava pasión es el uniteísmo o pasión de la unidad. Es ella el 

objetivo común y la variedad de las otras pasiones, aunque ella no tenga lugar en el orden 

civilizado, en el cual no se ha enfatizado más que en su contra realidad, el egoísmo.405 

 

Debido a lo anterior, los seres humanos solo conocemos estos dos grupos de pasiones, 

aquellas de los sentidos y aquellas del alma, “aunque de manera limitada y simple”406. Para 

Schérer-Fourier, aislar a niños, niñas y adolescente es un acto contra natura, contradice 

nuestra naturaleza social, puesto que un proyecto social y político nunca es de un individuo 

 
401 Charles Fourier. El nuevo mundo…, 86 
402 La pasión cabalística hace énfasis en la ambición y en el deseo de superación, pero no egoístamente, 

haciendo crecer al individuo y a la colectividad, “es el espíritu de partido” o de competencia en su sentido más 

limpio y positivo, está presente de manera particular en los comerciantes y los ambiciosos. La pasión 

compuesta hace parte de un “fuego ciego (…) es un entusiasmo que excluye a la razón (…) su dominio es 

especialmente el amor”, ella distribuye y ponen en relación las pasiones de manera libre, sin cálculo 

predeterminado alguno, además, de hacer permanecer abierta la formación de caracteres que, en el lenguaje de 

Schérer, toma su sentido con relación a la subjetividad. La pasión alternante o mariposeo se vincula a la 

necesidad de cambio, es la pasión de la variedad periódica, “ella contiene la mecánica social y el más alto 

rango entre las doce (…) ella es principio de libertad, como la cabalística de riqueza y la compuesta de 

justicia”. (Simonne de Debout, “Introducción”. La théorie des quatre mouvements. Paris : Les presses du réel, 

1998, 47)   
403 Simonne de Debout, “Introducción” …, 47   
404 Charles Fourier. El nuevo mundo…, 85 
405, Simonne de Debout, “Introducción” …, 47 
406 Jair España, “Pasiones bloqueadas y aberraciones mentales: puntos de encuentro entre Julio Enrique Blanco y 

Charles Fourier”. Revista Huellas, No. 102, 2017, 202. 



120 

 

aislado, sino comunitario o colectivo. En la atracción apasionada y en su visible puesta en 

funcionamiento sobre la arena social queda develado que el ser humano es social por 

naturaleza y solo hablamos de su condición biológica que se le impone y que es evitada por el 

cuidado, sino porque es una tendencia, su pulsión. Para aclarar esto, para Fourier lo social y 

lo político son conjuntivos, pero lo político no entendido desde un programa de gobierno, 

sino en la forma básica de organización y distribución socioafectiva.  

La naturaleza en Fourier adquiere una dimensión ontológica que va a contracorriente 

de la idea de un tránsito y abandono del estado de naturaleza como condición para la 

socialización, por tanto, no existe, desde esta perspectiva un estado presocial, pues tanto los 

pueblos de América como los europeos han estado siempre en un estado social, lo que ha 

variado es la forma en que éste se ha configurado y establecido. Esta es una diferencia no 

estratificable. Entonces, niños y niñas no son convertidos en sociales, lo son de antemano, 

mucho más sí han sido civilizados y programados. El proceso civilizatorio es colonial en el 

sentido en que imposibilita la acción de la atracción, al imponer modos de ser de unos sobre 

otros. A este respecto, encontramos dos proposiciones que nos colocan en una posición 

antimoderna y anticolonialista: 

 

“No hay que cambiar al hombre, no hay que cambiar las pasiones” (Fourier); conjunta y 

complementaria es la crítica de una ilusión, aquella de que el hombre sea perfectible, creencia 

sobre la cual reposa la civilización toda entera, con su fe en una perfectibilidad que legitima la 

idea misma de una pedagogía.407 

 

Por ello, sentencia Fourier: “hay que dejar de calumniar las pasiones, pues, se verá 

como todas ellas devienen preciosas en el régimen societario”408. La idea de perfectibilidad es 

rebatida al no tener nada que perfeccionar, puesto que la naturaleza es perfecta en sí misma, 

la imperfección denunciada, por ejemplo, por Rousseau, no es más que el bloqueo del 

movimiento pasional. El trabajo de la pedagogía no está sobre el fundamento de un 

suplemento de la naturaleza, sino fundamentado en un proyecto de civilización que 

contradice un orden natural al imponer un solo funcionamiento (sistema-mundo). Es decir, al 

imponer un mismo modelo de ser y estar en socius. Por ende, no hay nada que cambiar en el 

ser humano, en el niño y la niña, en ello está de manera más pura la manifestación de la 

naturaleza, en sus manías e impulsos tomados como trastornos por no encajar y cumplir con 

 
407 René Schérer, Enfantines…, 27 
408 Charles Fourier, Vers une enfance majeure…, 43 



121 

 

lo exigido socialmente. Desde aquí, podríamos ver en la colonialidad una modulación 

biopolítica que contradice la atracción en detrimento de los individuos y las sociedades. 

Entonces, “la perfectibilidad, en Rousseau, se opone a la sociabilidad. Ella no debe 

ser tomada por una fuerza que guiaría al hombre desde la soledad hasta lo social”409, puesto 

que lo social no es un asunto exclusivo y racional, presenta también una dimensión ético-

estética infranqueable; lo natural o animal del ser humano no debe ser considerado como 

irracional, y a la estética como ausencia de razón, ambas cosas hacen parte de un mismo 

conjunto y de un mismo proceso. De este modo, Fourier borra la frontera entre la cultura y la 

naturaleza, entre la naturaleza y lo social, entre lo racional e irracional, imbricándoles en un 

proceso de corte antropológico y estético que desborda la premisa civilizada: “el infante 

naturalmente de Fourier no es hecho por soledad”410, es imbuido en el movimiento social, al 

que le debe su carácter y formación. 

Para Fourier es necesario que haya una prioridad sustantiva en la formación del orden 

social que, contrario a Rousseau, no inicia con las instituciones sociales, sino por el individuo 

y sus pasiones, he aquí su principio social fundamental, individualidad y no individualismo. 

En palabras de Fourier, citado por Armand y Maublanc, “el objeto de la transformación social 

es (…) identificar el interés individual con el colectivo de tal manera que el individuo no 

pueda encontrar beneficio sino en las operaciones que benefician a la masa entera”411. 

De este modo, en Fourier no hay contrato social como principio racional, el contrato 

es la usurpación del proceso de la naturaleza como razón suficiente. “En efecto, ella [la 

sociabilidad] es fuente de desarrollo por las facultades y las actividades, de las cuales no se 

sabe si uno debe tratarlas, finalmente, como una perfección del hombre (…) o como 

desnaturalización”412. No es que los niños y niñas, en su estado prematuro e imberbe, sean 

imperfectas, incompletas y, por tanto, perfectibles, sino más bien, que sus facultades y 

actividades florecen en la medida en que deben ser, y se refinarán en su uso; por eso la 

escuela tulle e inutiliza. No hay cabida a una comparación, puesto que de la misma forma en 

que un niño o niña no pueden hacer ciertas cosas, asimismo, hay cosas que el adulto respecto 

de ellos tampoco puede llevar a cabo. Empero, no es un argumento que demarque una 

subordinación como estatuto ontológico, sino un estatuto ontológico diferencial, el cual 

denota la manifestación de la naturaleza de forma singular. Los procesos que buscan el 

 
409 René Schérer, Enfantines…, 32 
410 René Schérer, « L’échec d’une mainmise ». 5  
411 F. Armand y R. Maublanc, Fourier, 82 
412 René Schérer, Enfantines…, 32 



122 

 

perfeccionamiento cambian el curso de un proceso natural desinhibido al perseguir un fin 

político enajenante, independiente a su deseo, y ajeno al deseante.  

4.2.2. Opacidad (es) 

Reclamamos, para todos, el derecho a la opacidad.413 

En sus trabajos sobre la modernidad/colonialidad, Walter Mignolo trae a lugar a 

Edouard Glissant retomando su noción de imaginario, entendida como “construcción 

simbólica mediante la cual una comunidad (racial, nacional, imperial, sexual, etc.) se define a 

sí misma”414. Muy a lugar, Mignolo advierte que la forma como Glissant entiende dicha 

noción no es como una imagen mental (mentalidades), como bien la lee “el discurso analítico 

contemporáneo, en el cual el Imaginario forma una estructura de diferenciación con lo 

Simbólico y lo Real”415. En palabras de Glissant, “el imaginario no dirige a las exigencias 

constrictivas de la idea. Prefigura lo real, sin determinarlo a priori”416. Glissant es un poeta y 

ensayista, y su lugar de enunciación es el Caribe como región del mundo, tomándolo así 

mismo como fuente inagotable de su perspectiva a la estética.  

Tal como Mignolo lo ha hecho con la noción de imaginario, igualmente hemos 

querido introducir otra noción del martiniqués: opacidad, oponiéndola a aquella de inocencia 

y transparencia epistemológica que suponen la naturaleza y esencia del niño y la niña en los 

discursos sobre la infancia y la adolescencia. En el niño y la niña la transparencia es 

psicológica, moral, pedagógica, política y biologicista, efecto de la colonialidad del saber por 

el ser. En la transparencia está lo objetivable, mientras que la opacidad es lo que escapa a su 

marca, a la captura de toda objetivación posible. 

En la transparencia está el trabajo de la colonialidad del saber, al nivel del imaginario, 

de su función epistemológica subordinante que presenta como sustancial la estructura que 

define y condiciona. Lo que impone la colonialidad desde el discurso de la infancia es lo 

Uno, un arquetipo ético y manual convenido para tratar y regular a los niños y niñas, también 

para saber su comportamiento y aquello que debe enseñárseles a desear, el conductismo es así 

la regulación consciente de un ser esperado. La opacidad, por su lado, es el resguardo del ser, 

del Otro: el devenir-infante (devenir-enfant). En la Poética de la Relación Glissant expone la 

opacidad así: 

 

 
413 Edouard Glissant. Poética de la Relación…, 224 
414 Walter Mignolo, “La colonialidad a lo largo y a lo ancho…”, 55 
415 Walter Mignolo, “La colonialidad a lo largo y a lo ancho…”, 55 
416 Edouard Glissant. Poética de la Relación…, 222 



123 

 

En tanto que subsisten los centros de dominación, estamos de acuerdo que ya no son lugares 

superiores y exclusivos del saber, ni metrópolis del conocimiento. Frente a la generalidad 

abstracta de este conocimiento (…) Se superpone, en adelante, la densa materialidad de la 

presencia de los pueblos. Con ella, el conocimiento cambia, o al menos la epistemología que 

hacemos de éste. Su transparencia, es decir, su legitimidad de hecho, no se funda más que 

sobre un derecho. La transparencia deja de aparecer como el fondo del espejo donde la 

humanidad occidental refleja el mundo según su imagen; en el fondo del espejo hay ahora 

opacidad (…) pero también, a decir verdad, un incierto inexplorado, aún hoy, y casi siempre 

negado, ofuscado, cuya presencia insistente no podemos dejar de vivir.417 

 

La transparencia se convierte en enajenación epistemológica al separar de sí a su 

objeto (al niño, la niña y adolescentes) e introducir un fantasma que posa sobre sus cuerpos 

como un objeto de identificación, pero también, y en la misma medida es violencia 

ontológica. En su lugar, la opacidad contrarresta esta acción del yo conquistador, haciéndola 

devenir línea de fuga (en los términos de Deleuze y Guattari) o desvió absoluto (como lo diría 

Fourier). Ella se nos presenta como mecanismo de evasión de la imagen del Ser impuesto, 

ella es la protección de la alteridad frente a este ego conquiro, invalidando su acción de 

dominación epistemológica y ontológica en su ausencia de claridad; “el pensamiento de la 

opacidad me protege de las vías univocas y de las elecciones irreversibles”418. 

Al mostrarse a contraluz por la opacidad solo podemos conocer de aquello sus 

contornos, a partir de una aproximación estética. En su infranqueable singularidad, entonces, 

el poeta nos da el lenguaje para un acceso que siempre fracasa antes de entrar. La infancia ya 

no como souvenir, sino como devenir, la manifestación del ser, aquello que no-es porque 

siempre está siendo, su estabilidad es el tránsito imparable, su sujeción a un movimiento 

inacabado. Por tanto, la permanencia del ser es devenir, aquello que siendo no es. Para 

Glissant, se trata de “la fuerza poética (enérgeia) del mundo (…) La violencia obrando en lo 

real”419, “el impulso, el jet o surgimiento de la vida. La Apertura es lo indeterminado ante 

toda determinación que es necesariamente negación”420. 

Hay en todo esto un reclamo que no se agota en la escritura, pero que ella recoge y 

manifiesta: el derecho a la opacidad que también es un derecho a la diferencia. En palabras de 

Glissant, “no es el encierro en una autarquía impenetrable, sino la subsistencia en una 

singularidad no reductible (…) el derecho a la opacidad no implicaría un autismo, fundaría 

 
417 Edouard Glissant, Poiética de la Relación, 143 
418 Edouard Glissant. Poética de la Relación…, 222 
419 Edouard Glissant. Poética de la Relación…, 220 
420 René Schérer. Enfantines…, 159 



124 

 

realmente la Relación en libertad”421. En esta medida lo opaco no es lo oscuro. Si la 

colonialidad es el lado oscuro de la modernidad, de la Ilustración, de la pedagogía moderna; 

lo opaco es signo de aquello que no puede reducirse en la relación, es una Relación que no 

jerarquiza, por tanto, que provee la multiplicidad, lo diverso de la existencia y la vida en 

general. La irreductibilidad epistemológica, la resistencia psicosomática a un único registro. 

Las verdades absolutas que han determinado el modo de ser de niños, niñas y adolescentes, 

aquello que les ha determinado a ser de un cierto modo, es posible evadirlo o distraernos a 

partir de la fulguración del pensamiento de la opacidad.  

El niño, la niña y adolescentes no pueden ser comprendidos más que en proximidad, 

el conocimiento se relativiza en la inmanencia del ser que se revela. Lo universal del 

concepto de infancia solo toca la superficie del niño y la niña, lo que éste predica es 

reductible. Al respecto afirma Glissant radicalmente: “no necesito “comprenderlo” para 

sentirme solidario con él, para construir con él, para amar lo que hace”422. Es así y de este 

modo que la opacidad funda el derecho de un ser ético-estético. La opacidad reúne y, a su 

vez, singulariza lo que reúne, entonces, “el consentimiento general de las opacidades 

particulares es el equivalente más simple de la no-barbarie”423.  La infancia y a la 

adolescencia a la luz de la opacidad, nos presenta a niñas, niños y adolescentes fuera de un 

estatuto ontológico que le subordine a la naturaleza del adulto, a un proyecto predeterminado, 

a deseos precodificados, preindividuales, a figuras epistemológicas (discursivas) que dicen 

aquello que son. Entonces, si la opacidad es lo que se distancia de la barbarie, la transparencia 

es colonialidad y barbarie, violencia ontológica y epistémica.  

Mientras la colonialidad acecha el ser, por opacidad nos escabullimos de ella. De ser 

así, entonces, qué función tendrá la educación respecto de los niños, niñas y adolescentes, 

para Fourier, por ejemplo, es mucho más importante una educación del cuerpo y del alma, y 

no la intelectual (hasta que sea pedida y deseada), contradiciendo así el principio moderno-

colonial de que el desarrollo es intelectivo y la educación es por vía del conocimiento 

intelectual (exclusivamente), y que sea este el índice del desarrollo social. Por ello, 

preguntamos ¿y el vigor, el sentimiento, la sensibilidad? No son estos elementos 

fundamentales de lo humano.  

 

La educación del alma o la porción noble del hombre (…) inicia por perfeccionar por mucho 

tiempo la porción subalterna o molde material y formarla en todas las habitudes que ella 

 
421 Edouard Glissant. Poética de la Relación…, 220 
422 Edouard Glissant. Poética de la Relación…, 223 
423 Edouard Glissant. Poética de la Relación…, 224 



125 

 

quiere dar al alma, es decir, en la justicia, la verdad, la unidad, en el horror de todo lo que 

dañaría esas virtudes sociales que deben ser virtudes materiales como pasionales, de haber 

unidad en el sistema de la naturaleza.424  

 

El niño y la niña de Fourier – como lo llama Schérer- desde temprana edad aprenden 

valores ético-estéticos que le dan un lugar no de sumisión, como lo son los valores ético-

morales ya sea la obediencia, la tolerancia, el respeto (temor), la humildad o la solidaridad. El 

niño y la niña así poseen un valor estético porque están a cargo de su propia sensibilidad y 

subjetividad, porque han sido capaces de hacerse cargo; no porque respeten las reglas, sino 

porque son capaces de co-construirlas, y en ello encuentran su pertenencia, y superan la 

enajenación de un mundo excesivamente regulado, normado. Esta opacidad con relación a la 

educación, al niño y la niña la podemos encontrar también en una categoría estética de 

Schérer, el alma, ella tan vieja como portadora de sentido, cautiva de viejos sistemas de 

representación religiosos, racionales, una categoría tanto transhistórica como transdisciplinar. 

Es con ella donde Schérer nos muestra nuestra relación sensible con el mundo de la vida. 

“El alma de la modernidad, refugiada en la infancia, no es el producto de un 

programa, sino el resultado de una consumación específica, de una circulación subyacente a 

la sombra de los proyectos racionales, pedagógicos, parentales”425. El alma escapa al 

esquema, por eso todos buscan representarla, ella no se reduce ni a lo pedagógico ni a lo 

religioso, ella se resiste siempre a su captura, “a los diálogos familiares y a toda razón”426. Su 

respaldo, su fuente y fundamento es estético, estética del fragmento y la singularidad, de un 

lazo social en que no se representa. Es en ella donde infantes encuentran su primera relación 

con el mundo, por ella lo significan, lo comparten, hacen de la opacidad, su modo de ser, 

hacen de la variedad y multiplicidad su estadio ontológico: “el alma es su signo de fuga”427. 

Rousseau la reconoce en el niño, y la educación burguesa lo devela en su sentimiento de 

infancia, pero, “para limitar, reservarla, buscando implantar en el niño la idea que entre lo 

inanimado y lo animado, lo humano y lo animal, lo artificial y lo natural”428.  

 

 
424 Charles Fourier. Vers une enfance majeure…, 78 
425 René Schérer. L’Ame atomique…, 38  
426 René Schérer. L’Ame atomique…, 38 
427 René Schérer. L’Ame atomique…, 38 
428 René Schérer. L’Ame atomique…, 38 



126 

 

4.2.3. Sexo neutro o tercer sexo 

Los niños y las niñas, mezclados; mezclados con los adultos, en los trabajos, ajenos a Edipo, 

no conocen, pues, más pasiones que las suyas propias o las que son provocadas, y pueden 

satisfacerlas plenamente.429 

  

El sexo neutro como categoría respecto de la sexualidad infantil aparece en la primera 

década del siglo XIX de la pluma de Charles Fourier, quien pone en evidencia, antes que 

Sigmund Freud y el psicoanálisis, la existencia de una sexualidad infantil, muy contrario, a 

las opiniones de la época. Con dicha categoría contestaremos al funcionamiento del 

dispositivo de la sexualidad puesto a funcionar junto a la colonialidad de género al interior de 

la pedagogía moderna y su molde sexogenérico. No obstante, respecto al descubrimiento 

psicoanalítico, en Fourier no hay un elemento importante que daría vuelta a su concepción de 

la sexualidad infantil: el inconsciente. 

Su análisis, en esta medida, no puede examinarse comparativamente con la maquina 

freudiana, ello sería forzar conceptualmente estas disposiciones, por tanto, “no convirtamos a 

Fourier en un simple pre-freudiano, diciéndonos: “si hubiera leído a Freud””430, más bien, 

busquemos otra vía a través suyo, puesto que, “incluso después de Freud, Fourier nos lleva un 

poco más lejos”431. No obstante, para fourieristas como René Schérer, Simone Debout y Jean 

Goret432, al interior de esta categoría hay una omisión de Fourier que, aunque “es 

indudablemente posible y útil un psicoanálisis de Fourier, o al menos la investigación de las 

vías que siguió su represión de la sexualidad infantil”. Esta omisión, prohibición consciente o 

no, aun así, posibilita una reflexión que sigue adelantando a Fourier a su época, puesto que al 

categorizar un tercer tipo sexualidad humana en los niños y niñas rompe con la distribución 

original (binaria y de identificación) del dispositivo de sexualidad y la colonialidad del 

cuerpo. 

Cercano al psicoanálisis, el sexo neutro imposibilita la identificación impositiva de la 

identidad, abriéndonos a un espectro más amplio que aquel de la binariedad que cosecha los 

frutos de la heteronormatividad; es en esta medida comprensiva que el sexo neutro se posa 

como punto cero de la exploración de deseo, saltando fuera de la estructura deseante adscrita 

a la dualidad sexogenérica y a la dinámica familiar. Entonces, “el niño como un neutro 

sexual, no a título privativo, sino a modo de la más grande disponibilidad y apertura para 

 
429 René Schérer. Pedagogía pervertida…, 79 
430 René Schérer. Pedagogía pervertida, 78 
431 René Schérer. Pedagogía pervertida, 78 
432 René Schérer. Pedagogía pervertida…, 76 



127 

 

favorecer las asociaciones pasionales. Lo neutro, pivote del movimiento”433. El sexo neutro 

en relación posibilitante contra el dispositivo de pedagogización, lo cual tiene que ver con un 

carácter pasional que es producido al incluir un tercer sexo que separa, radicalmente, a niños 

y niñas de la influencia (sexual) del adulto. 

 

Emilio, tanto si se le dice como si no, y aunque se le disimule su sexo, está educado 

exclusivamente como niño, para convertirse en hombre (Sophie en mujer, y uno y otra para 

encontrarse y casarse). El niño falansteriano, en cambio, aunque está diferenciado como niña 

o niño (el modo de vestir es distinto, el niño lleva uno de esos bonitos trajes ostentoso de las 

pequeñas hordas y las pequeñas bandas), no lo está de modo exclusivo, ya que los niños y las 

niñas están mezclados en todas partes. Sus actividades son rigurosamente intercambiables, 

con la única diferencia de que hay una proporción desigual de niños o niñas según los grupos. 

No se embrutece al niño, desde sus primeros años, haciéndolo que se imagine como futuro 

papá o futura mama. Nada de muñecas, ni de hogares solitarios. Las mamas no aparecen más 

que en el trasfondo, y son más objeto de lástima que de admiración; y ceden de buen grado los 

niñitos a las mujeres (porque las hay, y no son forzosamente madres) que se sienten atraídas 

por esos afligentes engendros.434 

 

Lo anterior citado condensa en su mayoría la intensión última y contestataria del sexo 

neutro respecto de la colonialidad de género que opera al interior del dispositivo de 

pedagogización. El sexo neutro como categoría estética nos presenta una opacidad o 

ambigüedad, un devenir e indeterminación durante la infancia, lo cual no tiene absolutamente 

nada que ver con la concepción de infancia en Rousseau como indefinición, tabula rasa, 

inocencia o ignorancia; por el contrario, es una disposición genuina y natural al dejar-hacer, a 

la ejercitación de su propio deseo, al encuentro primero con la atracción apasionada.  

El sexo neutro consiste en la no-asignación de categorías de género o roles sociales 

durante la infancia, permitiéndoles de este modo una libre exploración de su sexualidad, de 

sus identidades, de sus gustos, del mismo modo que un libre desarrollo de sus pasiones y 

producción de su carácter, suprimiendo así del panorama social los roles o posiciones que 

exclusivamente son preservadas y asignadas a hombres o mujeres.  

El sexo neutro, más que cualquier forma pasiva de la sexualidad, del deseo, es todo lo 

contrario, se trata del niño y la niña sin identificación y en la vivencia del deseo en la línea 

fronteriza de los sexos, la neutralidad, entonces, “no sólo indiferencia, sino también es 

ambivalencia”435. En este sentido, el dispositivo colonial del género impone una marca 

cultural que naturaliza asemejándola a un proceso biológico; desde este esquema el niño visto 

 
433 René Schérer. Enfantines…, 158 
434 René Schérer. Pedagogía pervertida…, 78 
435 René Schérer. Pedagogía pervertida…, 79 



128 

 

como hombre en potencia y la niña como mujer portadora de la feminidad, algo que ha 

constituido una de las críticas al psicoanálisis al reproducir este marco referencial 

heterosexual estructurante del deseo.  

Este mecanismo, que contraponemos a dicho dispositivo, consistiría en descolonizar 

al niño y la niña, liberándolo así de su simétrica relación, impuesta, entre su sexo y su deseo, 

gustos, orientación, trabajos, ocupaciones, etc. Asunto “demasiado temprano anclado en él, 

de pequeño macho “formado así” y no de otro modo, o de pequeña hembra”436; es así como el 

tercer sexo de Fourier nos permite encontrar en ello un modo de desactivar y “deconstruir el 

discurso en el que el adulto le ha sujetado desde antes de que nazca”437. Por el sexo neutro los 

niños y niña yacen mezclados por igual, y se excluyen de toda identificación necesaria, 

connotada en un imperativo categórico que pueda impostar su deseo. El niño y la niña son, 

exclusivamente, los creadores, portadores y quienes deciden sobre el sentido y destino de su 

sexo y sexualidad. 

Ahora, el sexo neutro, tercer sexo o sexo mixto en Fourier tiene un argumento socio-

antropológico que se coloca como fondo de su teoría pasional; éste aquí guarda relación con 

el segundo grupo de pasiones, las pasiones asociativas o pasiones del alma o afectivas, que 

tiene que ver con el motivo o impulso vital de asociación: la amistad, el amor y el 

familismo438, cada una de ellas es imperante en una etapa especifica de la vida humana, no 

obstante, las tres están en cada uno de nosotros.  

Para Fourier, será la amistad la pasión pivotal de la infancia, “una amistad colectiva, 

una devoción por el honor de la camaradería infantil”439; así como será el amor la pasión 

pivotal en adolescentes, es una diferencia pasional que le da a niños y niñas una especificidad 

que le coloca al mismo nivel con adultos y adolescentes, asimismo los singulariza. En 

palabras de Fourier: “en la diferencia pasional, puesto que niños y niñas son privados de los 

dos lazos sexuales que no conocen; estas son afección del amor y aquella de la paternidad 

(familismo), ellos son, entonces, sexo neutro en pasional y en material”440, lo cual es 

comprobable cuando niños y niñas se unen al orden social de forma activa en esta diferencia. 

La colonialidad de género no trata únicamente de una distribución pasiva del sexo al 

interior del socius, esta clasificación denota una jerarquía de la participación desigual por el 

sexo; ya lo hemos visto en la larga trayectoria del feminismo, su lucha y sus logros, así como 

 
436 René Schérer. Pedagogía pervertida …, 80  
437 René Schérer. Pedagogía pervertida …, 80 
438 Esta categoría en algunos textos de Fourier aparece como paternalismo. 
439 Charles Fourier. Vers une enfance majeure, 31 
440 Charles Fourier. Théorie de l’unité Universal I. Bibliothèque Paul-Émile-Boulet de l'Université du Québec à 

Chicoutimi, 2001, 391 



129 

 

su crítica a la organización política, económica social y cultural heteropatriarcal. Para 

Fourier, a este respecto, la permanencia de los tres sexos al interior del orden social, su 

participación social y política, no está condicionada a priori, es la naturaleza la que le dicta a 

cada individuo, sin importar su sexo, sus actividades; es la organización de las pasiones en la 

producción de su carácter lo que determina su quehacer, aporte y lugar en la sociedad, y no 

un imperativo categórico. Sus pasiones y deseos son los que le indican qué hacer. 

En su crítica al orden civilizado burgués de finales del XVIII e inicio del XIX, Fourier 

dice que “la igualdad y la fraternidad se alían a un fantasma de libertad” que, en lugar de 

posibilitarla, ordenan la renuncia a ella (la aporía que ya hemos identificado previamente). A 

este respecto, sugiere: “yo voy a donar una teoría de la libertad sobre-compuesta (sur-

composée)441, que asegura a las sociedades industriales derechos equivalentes”442. El lugar en 

el orden social no tiene otra regla o ley más que el seguimiento fiel de la atracción apasionada 

y el mecanismo pasional, la inserción social y la participación política no pasa, en Fourier, 

por un estatuto ontológico de subordinación ni etaria, de clase, raza o sexo. Empero, si un 

estatuto ontológico pasional, dicha inclusión al movimiento social debe estar “constatada por 

el consentimiento pasional, unánime y permanente de todos los individuos de los tres sexos, 

hombres, mujeres e infantes”443; son estos los “tres sexos por los que está compuesto el 

género humano”444. 

Ahora bien, lo que a todas luces se nos muestra como importante respecto al sexo 

neutro es que desplaza al dispositivo de sexualidad del ejercicio pedagógico, en la clara 

reproducción de estereotipos en los niños y niñas, impidiendo que no “se confunda nunca a 

los niños y niñas con los hombres y mujeres”445, la diferencia pasional, mencionada arriba, 

funciona como mecanismo de resistencia ante cualquier proceso de poder-saber que busque 

reducir sustancialmente a infantes por los adultos. Es claro entonces que el niño y la niña 

desean, pero que dicho deseo es radicalmente diferente al deseo del adulto. Entonces, “la 

infancia privada de las dos pasiones afectivas [amor y familismo], forma una clase diferente a 

los dos sexos que funcionan bajo estas pasiones menores”446. Cabe decir que para Fourier la 

pasión más importante de estas tres es la amistad, puesto que la considera superior por su 

 
441 Esto podrá observarse en el apartado siguiente, en donde se analizará la categoría de trabajo, como el modo 

material de la emancipación. 
442 Charles Fourier. Théorie de l’unité Universal I, 385 
443 Charles Fourier. Théorie de l’unité Universal I, 385 
444 Charles Fourier. Théorie de l’unité Universal I, 392 
445 Charles Fourier. Théorie de l’unité Universal II. Bibliothèque Paul-Émile-Boulet de l'Université du Québec à 

Chicoutimi, 2001, 293 
446 Charles Fourier. Théorie de l’unité Universal II, 293 



130 

 

intensidad en la producción de lazos sociales, reflejadas en la formación de grupos y series, 

asimismo en la composición pasional del individuo. Cerremos el apartado con lo expuesto 

por Schérer que, a nuestros ojos, presenta la intensión ulterior de nuestra propuesta: 

 

No se trata de conducir desde una disyunción exclusiva, característica de la tensión entre los 

sexos en el plano social, (…) sino a una disyunción inclusiva que permita al individuo 

reconocer en sí mismo al hombre o a la mujer que en sí contiene y encontrar su identidad solo 

en la multiplicidad permutante de los papeles o, como quería Fourier, encontrarla por medio 

de su presencia en la multiplicidad de grupos.447 

 

4.2.4. Una infancia mayor  

Cuando se hace referencia a la infancia en tanto que devenir, no es simplemente con 

relación a un proceso biológico, de la naturaleza humana a nivel fisiológico. No, no se trata 

de una simple maduración de los órganos, hay en ello también una dimensión imaginaria y 

estética que siempre es permeada por esas transformaciones, siendo aliada en la producción 

de la subjetividad y los modos de ser sobre los que ella se inscribe. Entonces, el devenir es 

mucho más que una dimensión biológica, el devenir-infante debe gestionar la apropiación de 

un estadio de vida humana que nos ha sido arrebatado por alevosía, un lugar que ha sido 

colonizado antes de que pudiera ser habitado, invadido con imágenes que, quizá, no han sido 

buscadas, que le han impostado su existencia y su deseo, una vida no-deseada, indeseable que 

permea toda formación material y espiritual, y moldea toda existencia. 

El devenir, entonces, como proceso creativo, emancipación en la dimensión de un 

imaginario; por tanto, emancipación estética, sin duda alguna: “devenir todo singular, 

correspondiente a una disposición propia del artista a su disposición subjetiva (…) donde 

devenir reviste, a la vez, la forma sustantiva y activa de un estado y de un verbo”448, es esta la 

orientación creadora que porta el niño y la niña, solo ellos y ellas, como piensa Nietzsche, 

pueden crear, el niño y la niña son “un empezar de nuevo, un juego, una rueda que gira, un 

primer movimiento, una santa afirmación (…) para el juego de la creación se necesita de una 

afirmación santa: el espíritu ahora lucha por su propia voluntad”449. Entonces, así como la 

infancia y la adolescencia son el punto cero de la represión, también es posible concebirla, 

como el punto cero del despliegue creativo de otras subjetividades, de otros modos de 

existencia, quizá nunca concebidos, ni especulados e inimaginables, nunca vistos. 

 
447 René Schérer, Pedagogía pervertida, 60 
448 René Schérer, Enfantines, 148  
449 Friedrich Nietzsche. Así hablo Zaratustra. Un libro para todos y para ninguno. Biblioteca Ercilla, 1933, 25 



131 

 

Fuera de las disposiciones de los aparatos coloniales que producen la infancia, el niño 

y la niña pueden evitar devenir familiares, escolares, ciudadanos, en cuanto tomen en sus 

manos la potencia de este devenir. Para que esto ocurra, el adulto debe renunciar a los niños y 

niñas como punto de partida de cualquier proyecto social, político y moral; como también 

renunciar a su superioridad, a su privilegio en la coaptación de los procesos de subjetivación, 

a “sus transferencias, sus castraciones, su subordinación de la infancia a una significación 

única, a la verticalidad de una única constitución”450. El adulto debe renunciar a la 

transparencia como modo relacional con los niños, niñas y adolescentes, y encontrar en la 

opacidad una nueva ruta epistemológica y relacional. “Pensar el devenir-infante, pensar la 

infancia a partir de sí, en su orbe, es retirar toda la vestimenta de ideas (…) que toda una 

tradición pedagógica y psicológica imponen a la infancia”451.  

Una infancia mayor no se logra con disminuir la edad como acceso a la ciudadanía. 

Mayor no en el sentido de una madurez psicológica y física en que se basa la superioridad de 

los adultos sobre los niños; no se trata de una cuestión jurídica. Nos referimos más bien a una 

función, la función mayor e irremplazable de la infancia452. No el niño y la niña mayor como 

adultos empequeñecidos, la emancipación de niños y niños no radica en hacer que ocupen el 

lugar de los adultos, sino permitir, sin intervención, que sus pasiones se desarrollen, cultiven 

y crezcan sin intromisión, más que por su deseo y los vinculantes sociales que forjan su 

propio carácter, que se les permitan desear y crear un mundo que sea suyo. Es así como, por 

ejemplo, en Schérer-Fourier la infancia deviene pivotal, piedra angular, columna vertebral 

(cheville ovrière) del movimiento social.  

“El devenir-infante es el doblez o despliegue de la infancia replegada, aquella que la 

educación obliga a replegarse sobre sí misma”453. Se trata de ver en la infancia un 

movimiento infinito, una sensibilidad que no se agota en la niñez, sino que reproduce al 

adulto, así como también nos lo ha hecho ver el psicoanálisis: el niño se convierte en el 

interlocutor del adulto, en la huella indeleble de su porvenir. El devenir es la producción de lo 

real de la vida, “productor de una realidad aún desconocida [que] se confunde con la 

trayectoria misma de un proceso de creación”454. Esto así entendido permite encontrar al niño 

y la niña en otro imaginario, en el cual no se representa como minoría social, que sus 

cualidades fisiológicas, cognitivas y pasionales no le condenan al aislamiento, sino que, por 

 
450 René Schérer, Enfantines…, 149 
451 René Schérer, Enfantines…, 149 
452 René Schérer, Vers une enfance…, 18 
453 René Schérer, Enfantines…, 153 
454 René Schérer, Enfantines…, 162 



132 

 

el contrario, son la base fundamental de su inserción social. Aquí la diferencia no es un 

problema, sino la solución por opacidad. 

“El niño [y la niña] de Fourier es aún, [son] también héroe, ejemplo”455. Entonces, 

reiteramos, la emancipación no consiste en hacer entrar al mundo de los adultos a los niños y 

niñas, en eso no consiste una infancia mayor, sino más bien en que estos tomen su lugar en el 

movimiento social de forma diferenciada y no a partir de los establecimientos, leyes y normas 

de los adultos. Se trata, por tanto, de hacer valer “las pasiones que la infancia coloca en juego 

y porta en el más alto punto de crecimiento, aquellas de la ambición y la amistad”456, las 

cuales son llamadas por Fourier como pasiones mayores, por encima del amor romántico 

(presente predominantemente en los adolescentes) y en el familismo de los adultos y los 

ancianos. Una infancia mayor como función debe entonces ser comprendida, en términos 

emancipatorios, como la desactivación de los dispositivos puestos alrededor de niños y niñas 

que le impiden tomar control de su propio devenir, de su propia creación. Esto significa 

devolver a la infancia el alma robada, colonizada, silenciada que ha hecho de los niños y 

niñas átonos y carentes de voluntad, incapaces de agencia. Schérer vindica está unidad 

dinámica y productiva, infancia y alma como relación estética de lo humano: 

 

Las almas no están en el interior, sino alrededor. Ellas rodean, buscando situarse incubadas y 

súcubas (…) El alma se reúne y reúne. Pivote, punto de anclaje e irradiación, punto 

“metafísico” en el sentido de Leibniz (…) Mónada. Lo simple y lo múltiple concentrándose. 

El alma se despliega y se contracta, ella se metamorfosea en llama, en aliento, en infante.457 

 

A esto equivale, para nosotros, la infancia mayor desde una dimensión estética, en 

dejar que las almas rodeen al niño y a la niña, que les den su cualidad estética, dejarles en su 

libre exploración y producción. En el alma está la puerta siempre abierta y presente de la 

desaparición del niño y la niña como devenir, un monadismo infantil que no puede reducirse 

a un simple animismo ni a la espiritualización de la infancia. Esta “monadología barroca 

preside la constelación de la infancia”458, en tanto que proceso de producción dinámico y 

heterogénetico. El alma es, en el pensamiento de Schérer, lo que acentúa y condensa la 

potencialidad o impulso estético del niño y la niña. Desde el alma, y junto a la estética 

 
455 René Schérer, « L’échec d’une mainmise…», 18 
456 René Schérer, « L’échec d’une mainmise…», 18 
457 René Schérer, L’ame atomique, 53 
458 René Schérer. L’ame atomique…, 53 



133 

 

pasional, se trata de una “metafísica de lo sensible, donde la clausura no se contradice con el 

infinito que en ella se cubre”459.  

Ahora bien, la única forma de hablar de una infancia mayor no está determinada, de 

forma exclusiva, en la relación productiva de un imaginario que les sitúe y les dé voz, así 

mismo que cree otras subjetividades a partir de otros estamentos no coercitivos y de acción 

colonial. “No existe para Fourier, propiamente hablando, minoría social; no hay barrera entre 

las funciones industriales y cívicas que aíslen al niño y la niña en tanto que individuo 

incapaz, ciudadano incompleto”460. Esta emancipación en pro de dar lugar a una infancia 

mayor también tiene una dimensión material imprescindible para la creación de 

subjetividades, puesto que no son exclusivas de un proceso intelectivo o psicológico en la 

instancia absoluta de un “Yo”. La subjetividad, su producción, rebasa esta instancia y se 

inscribe en el movimiento social del que niños y niñas no están marginados. 

 

4.3. Repensar la educación: el trabajo atractivo y la emancipación  

Desde que puede andar, se le abandona a la naturaleza y a la atracción. No se le aconseja 

sobre vicios o virtudes, ni trabajo o estudios; se le deja ir a donde le plazca, salvo a que sea 

hacerle admitir.461 

La obra de Fourier, en la cual ninguna parte podría dejar de diferenciarse, en donde todas 

concurren en el efecto de conjunto; obra fragmentada en la que se resiente, en cada 

fragmento, la pulsión viviente, pareciéndose a un poema surrealista más que aun 

programa de partido. Surrealismo o romanticismo, ambas prolongaciones del barroco.462  

 

No buscamos en este último apartado presentar los pormenores del proyecto social, 

político y educativo de Charles Fourier, así como tampoco su funcionamiento. Más bien nos 

limitaremos a presentar una lectura de dicha propuesta y su funcionamiento respecto de las 

niñas, niños y adolescentes, exponiendo los derroteros fundamentales de una educación que 

se separa, radicalmente, de los estamentos coloniales sobre los que ha operado, en gran 

medida, la educación actual basada en la pedagogía moderna. Así como también de cualquier 

pretensión pedagógica decolonial que sigue persistiendo, aun con su crítica, en una 

colonialidad del saber y del ser, manteniendo la subordinación que no permite la 

emancipación desde la infancia; y a través de la cual se sigue preservando la estructura de 

dominación de la que hasta ahora la educación no ha podido desembarazarse: pedagogo-

alumno.  

 
459 René Schérer. L’ame atomique…, 53 
460 René Schérer. Pari sur l’impossible…, 178, 
461 Charles Fourier. Vers une enfance majeure…, 30 
462 René Schérer. Pari sur l’impossible. La philosophie hors de soi. Presses, 1989, 86 



134 

 

La obra de Fourier es basta como rica y encantadora (charmé), por lo cual siempre se 

está en riesgo de perdernos en sus minucias, en su barroco estilo de escritura, en lo estético de 

su pensamiento. Para Schérer-Fourier, la educación desde una propuesta estético-pasional no 

puede separarse del trabajo. La educación y el trabajo son consustanciales al proyecto 

emancipatorio del niño, la niña, los y las adolescentes, son la condición material del 

crecimiento y refinamiento social, asimismo individual en las dos escalas de la atracción: 

pasional e industrial. La educación práctica en Fourier radica en la incorporación al trabajo. 

Pero ¿y qué hay de la explotación, más aún, del trabajo infantil que redobla dicha 

explotación? Para responder a esta pregunta, como primer movimiento, tendremos que 

oponer al trabajo y su condición de explotación al trabajo atractivo y deseado, examinando el 

antecedente colonial del trabajo, ya criticado por Marx, pero antes examinado por Fourier y 

los anarquistas.  

4.3.1. El trabajo atractivo, el fin de lo pedagógico 

No es admisible pensar que la explotación por el trabajo solo ocurrió durante la 

colonización de América y la esclavitud, esta última importada en los barcos negreros 

atiborrados por la trata y desplegados por toda América. Empero en la instalación de los 

ingenios está su precedente, ahí están las condiciones coloniales, aún percibida en las 

relaciones de poder y la alienación de la producción. Este asunto nos reenvía, sin duda, al 

liberalismo político-económico, al problema liberal de la propiedad privada y la alienación de 

las fuerzas de producción profundamente reflexionado con y después de Marx. 

 El deseo es capacidad y la atracción condición de su crecimiento y desarrollo. Si la 

naturaleza “nos lo hace atrayente, es porque no podremos nunca perjudicar a los niños en la 

Armonía463, donde otros placeres vienen constantemente hacer diversión (…) y a prevenir el 

exceso”464. El trabajo infantil es explotación debido a las condiciones materiales, económicas 

y políticas. En este orden de ideas, la causa de la explotación no es el trabajo, sino las 

condiciones sobre las que este se establece y, sobre todo, las económicas actuales; tal cual 

como bien sentencia Félix Guattari: “separar el deseo del trabajo: tal es el primer imperativo 

del Capital (…) El trabajo y el deseo sólo entran en contradicción dentro del marco de 

 
463 Armonía aquí no debe entenderse como un tal calma, tranquilidad, quietud o inmovilidad absoluta, sino como 

un equilibrio u horizontalidad con la “exterioridad” consistente en dar y recibir, lo cual implica el 

movimiento, el cambio o devenir. Esta armonía es una aproximación a todo lo concerniente al llamado, 

actualmente, ecosistema sostenible. “Armonía es un estadio superior, un sistema de funcionamiento que 

alcanza la humanidad orientada por las pasiones, luego de haber pasado unos estadios inferiores como la 

barbarie, el patriarcado, la civilización” (Jair España. Pivotes y mecanismo de la “Masculinidad Consciente”. 

La masculinidad pensada desde la Filosofía Política. Perspectivas Revista de Ciencias Sociales, 4, 2017, 202).  
464 Charles Fourier, Vers une enfance majeure…, 91 



135 

 

relaciones de producción, de relaciones sociales y de relaciones familiares bien definidas: las 

del capitalismo y el socialismo burocrático”465. No hay que pasar por alto que la base de la 

explotación, en primera instancia, ha sido la colonialidad de poder y de género, prolongada 

por la colonialidad del saber y del ser.  

Repensar la emancipación desde el trabajo exige, conceptualmente, sobreponerse, o 

superar, entonces, su condición de explotación. Sabemos que el trabajo tiene una condición 

de explotación latente, que bien se ha evidenciado desde la diáspora africana en el comercio 

de negros y negras como esclavos a América, asimismo con la erradicación, por la misma 

razón, de muchas poblaciones indígenas en estos mismos territorios. El trabajo, desde la 

instalación de los ingenios y quizá mucho antes, trae de suyo la reproducción de un patrón de 

poder y que aun con la revalorización del sistema económico-político capitalista (de la 

monarquía absolutista al liberalismo y neoliberalismo), la condición de explotación no ha 

acabado, más sí ha continuado por otros medios. 

Por tanto, nuestra intención no es abogar por un trabajo basado en el modelo 

económico capitalista y soportado por las políticas neoliberales puestas en función después de 

la crisis del 1929466, y exacerbadas, luego en la crisis del 2008467 y con la pandemia del 2019-

2021468. Para nosotros es inadmisible afirmar o pensar la inserción de niños, niñas y 

adolescentes al trabajo en las condiciones actuales, y mucho menos pensarlo como medio de 

emancipación. No obstante, no hay obviar que: 

 

Ni el trabajo en sí mismo, ni la inserción precoz en la sociedad de los adultos son causas de la 

explotación del niño y la niña, lo cual revela un desconocimiento de la atracción apasionada. 

Desconocimiento igualmente de las atracciones diferenciales, en una sociedad que se da por 

ambición la elaboración de un modelo de infante, el Infante (con E mayúscula), estándar.469  

 

Nos referimos al trabajo, pero desde otra naturaleza, aquella que emerge de la 

potencia de la atracción apasionada. El trabajo es explotación, porque no es deseado, porque 

aburre, asfixia, porque no ejercita las pasiones ni su crecimiento, porque al especializarse solo 

reproduce la explotación y la colonialidad por medios sutil y escrupulosamente disimulados. 

Un síntoma es esperar que acabe el día, gozar del descanso a medio día, o en un fin de 

semana y no del trabajo. Su condición material y espiritual de explotación salta a la vista. La 

 
465 Félix Guattari. Revolución molecular…, 23; 24 
466 Cf. Michel Foucault. El nacimiento de la biopolítica… 
467 Cf. Amaia Pérez Orozco. Subversión feminista de la economía. Madrid, Traficantes de sueños, 2014 
468 Cf. Franco Berardi. El tercer inconsciente. La psicoesfera en la época viral, Caja negra, 2020 
469 René Schérer. Pari sur l’impossible…, 179 



136 

 

explotación ha permeado cada centímetro de nuestra sociedad como de nuestros cuerpos, ha 

gangrenado la capacidad e imposibilitado la variedad. El torno sobre el que gira hoy día el 

trabajo sigue valiendo para la Colonización como para nuestra contemporaneidad: el 

beneficio económico, la acumulación en detrimento de las pasiones y el deseo. 

A contracorriente, el trabajo atractivo es observado en los niños y niñas por medio del 

juego y sus asociaciones espontáneas y deseadas.  Entonces, reiteramos, el trabajo es 

explotación al no ser deseado, al reproducir un patrón de poder de tipo colonial que aliena al 

trabajador del producto, pero también cuando no se enriquece ni pasional ni materialmente, 

cuando el trabajador no se reconoce en lo que produce. Por su lado, el trabajo en Fourier 

dignifica, mientras que en nuestra actualidad socava y humilla. Muy contraria a esta visión, 

“lo que hace Fourier es proponer el trabajo no como una imposición ni como obligación, sino 

como una actividad atrayente que brinda la posibilidad de poner en movimiento las 

pasiones”470, el trabajo en el mismo tiempo del juego. Asimismo, lo ha afirmado Marcuse, 

refiriéndose a Fourier: 

 

Fourier ha sido el primero, como reconocieron Marx y Engels, y también el único en poner de 

manifiesto esta diferencia cualitativa entre la sociedad libre y la no-libre, sin asustarse, como 

en parte se asustó Marx, al ponerse a hablar de una sociedad posible en la cual el trabajo fuera 

juego. Una sociedad en la cual el trabajo, incluso el trabajo socialmente necesario, pudiera 

organizarse en armonía con las necesidades y las inclinaciones instintivas de los hombres.471 

 

La educación que trae de suyo la vinculación a la sociedad por el trabajo debe hacer 

crecer en los individuos el vigor, la destreza y la instrucción, estos son los elementos y 

principios rectores de una educación natural, de una educación estético-pasional. En el orden 

combinado (Armonía) la atracción es industrial, por tanto, se tratará de conducir al niño y 

niña, pero “sin servir a la voluntad ni de los padres ni de instructores, y dejándole en la más 

absoluta libertad”472. Esto así presentado implica un conocimiento más complejo de lo 

llamado por Schérer atracciones diferenciales, las cuales constituyen una distinción modal de 

la atracción que, respecto al trabajo, adquiere el apelativo de industrial y guarda relación con 

la influencia de las Series y Grupos, siendo estas últimas la puerta abierta al orden social para 

los niños y niñas. La atracción industrial es la forma molar, la manifestación social de la 

atracción que se organiza en torno al trabajo y al ejercicio pasional. 

 
470 Jair España, “Charles Fourier y el “trabajo atractivo”: análisis de su influencia en la propuesta política de 

Karl Marx”. Revista el fogón de Descartes, Núm. 4, 2018, 4 (Marcuse, 1967:32) 
471 Jair España, “Charles Fourier y el “trabajo atractivo” …, 5 
472 Charles Fourier. Vers une enfance majeure…, 30 



137 

 

Desde esta perspectiva educativa que permite la inserción social por medio del 

trabajo, posibilita que, a los 15 años, las (los) adolescentes estén preparadas, y no solo, 

intelectualmente, sino también en aportes efectivos a distintas artes y técnicas, asimismo en 

ciencias, y psicoemocionalmente. Cuando el trabajo es atractivo se trabaja infatigablemente, 

se es tomado, como diría Fourier, por el encanto. Esto que, en los niños y niñas, es 

considerado como juego, broma o inseriedad, es lo que constituye la verdadera esencia del 

trabajo atractivo. “Cuando a grupos de infantes la atracción les toma y estimula, les hace 

trabajadores mucho más ardientes que los hombres de edad”473.  

Ahora, cómo abolir está imagen del adulto cómo guía y oráculo del destino social de 

niños y niñas, cómo descolonizar la infancia de la subordinación epistemológica y ontológica 

disparada desde el bureau del maestro: “la emulación es suficiente para dirigir a todos”474. El 

mundo de los adultos queda separado ontológica y materialmente del mundo infantil respecto 

de su incidencia, control y producción; su función colonial queda desactivada cuando los 

niños y niñas están a cargo, por sí mismo, de su educación y su integración social. La 

instrucción no desaparece, sino que toma otro lugar, la emulación. Niños, niñas y 

adolescentes son orientados por sus semejantes. Se trata de una instrucción escalonada por 

edades, conocimiento y experticia. Fourier explica esto así: 

 

El verdadero instructor del niño y la niña, el único resorte que puede hacerles nacer el fuego 

sagrado, la emulación industrial, es en la compañía de otros niños y niñas de más edad, de 

entre seis o de menos de un año, quienes son más eminentes en dignidad y condecoraciones, y 

ejerciendo sobre ellos (as) la influencia del encanto corporativo. Es de aquí de donde nace la 

subordinación pasional infantil.475 

 

La subordinación pasional está ligada a dos preceptos fundamentales, por un lado, a 

una cuestión etaria, como ya se ha explicado, y por el otro lado, a la atracción por medio de la 

cual el instructor es elegido, buscado, deseado, pasional y no impuesto. El niño y la niña (y 

extensivamente el adulto) deciden con quien trabajar, en que talleres hacerlo, a que Grupos o 

Series de grupos pertenecer. Es en el trabajo, como modo de socialización, donde el 

mecanismo pasional forma el carácter y produce la subjetividad. No se trata de un orden 

solipsista o de aislamiento, en donde niños y niñas configuran su carácter y después van al 

orden social; todo ocurre en simultaneo, a partir de un movimiento reversible. La subjetividad 

no se produce en el aislamiento, más bien, es ése el lugar de la imposición y represión de la 

 
473 Charles Fourier. Vers une enfance majeure…, 31 
474 Charles Fourier. Vers une enfance majeure…, 32 
475 Charles Fourier. Vers une enfance majeure…, 57 



138 

 

producción. Aunque cabe resaltar que la disciplina no desaparece, pero no bajo el 

hostigamiento y la obligación de corte colonial, sino por devoción y admiración. 

Esta educación que se une al trabajo no solo les hace ser productivos desde temprana 

edad, sino que también, siendo educación del alma, los abre desde la niñez a la comprensión 

de un funcionamiento al que, en nuestras sociedades, conocemos solo hasta la adultez, y 

mientras eso llega siempre estamos al margen, confundidos. El conocimiento por la práctica 

pasional efectúa un desplazamiento de la episteme colonial que solo ve jerarquías ligadas al 

ejercicio de poder como dominación y control, y no como intercambio y posibilidad de hacer 

crecer al otro, es en esto donde la decolonialidad no ha ido demasiado lejos. 

La educación estético-pasional, que al final y por principio, busca oponerse a la 

pedagogía moderna, estimula las pasiones por el trabajo atractivo desde la infancia, “no se 

trata más que de dirigir este fuego industrial desarrollándolo por las series de grupos 

rivalizados, encantados, engranados; los cuales tienen la propiedad de entrenar con 

vehemencia al trabajo productivo”476. Es así como este tipo de educación contrapone la 

emulación a la pedagogía y didáctica en el aprendizaje, procurando más bien la inserción 

directa del niño y la niña por medio del trabajo atractivo.  

Los talleres, niños y niñas entremezclados, escalonados en grupos por edades y 

organizados socialmente en series de grupos, son el impulso vital que posibilita la creación de 

subjetividades otras, como también de la puesta en función de mecanismos que en su reunión 

orquesten nuestras pasiones. Se trata, entonces, igualmente, de una educación con un claro 

alcance social, como función social y política, pero también, y en la misma medida en el 

desarrollo y crecimiento del individuo en su singularidad y deseo. Es por eso por lo que 

apelamos a un fundamento estético que se incorpore al imaginario. 

4.3.2. Las pequeñas hordas, un despliegue pasional de la infancia 

Hemos hecho referencia a las Series Grupos y serie de grupos, pero no hemos 

explicado esto. Empecemos por aquí: la pregunta no debe ser ¿por qué cambiar las escuelas y 

las instancias pedagógicas, familiares y psicológicas actuales para dar un lugar social a niños, 

niñas y adolescentes? sino ¿y por qué no hacerlo? No es por miedo, sino por supresión de la 

imaginación, por denegación del deseo. Para Fourier, la evidencia de la existencia de la 

atracción apasionada de manera más efectiva es observada en la formación de hordas y 

bandas conformadas por niños, niñas y adolescentes, las cuales en nuestras sociedades 

pueden compararse con los colectivos de adultos como guerrillas, clubes o casinos.  

 
476 Charles Fourier. Vers une enfance majeure…, 57 



139 

 

¿Qué es lo que hace que niños y niñas en parques, escuelas, barrios, etc., se vinculen 

al otro sin aun conocerse, sin siquiera saber su procedencia, sin importar la raza, religión, 

clase o sexo? Pues, desde esta perspectiva, es esta la acción de primer orden de la atracción 

(apasionada), asimismo el juego de la relación que surge por opacidad, de la suspensión de 

toda comprensión para socializar. No obstante, la atracción, luego, se abre a otro 

ordenamiento, dando lugar a la atracción industrial que sostiene, a fin de cuentas, la 

conformación de grupos y series de grupos. 

Pues bien, “el trabajo es doblemente odiado en los niños, sea por su coacción o por 

forzarlo, sea por la monotonía y la pobreza que reina en los talleres civilizados”477, esto no 

tiene que ver con el trabajo en sí mismo, como ya anunciamos. El trabajo será atractivo 

cuando nos abandonemos a la fuerza poética de la atracción pasional. Este es el sentido de la 

educación para Fourier, es este su motivo o razón de ser, la estimulación de las pasiones, 

crear mecanismos que posibiliten y desarrollen en mayor grado las pasiones, su 

diversificación, sus composiciones. Por ello la intención será aquí donde el niño y la niña 

participen en el mayor número posible de grupos y en diferentes talleres u oficios. Por tanto, 

no se trata de reservar y coactar su sociabilidad, sino de hacerla estallar, llevarla al exceso, al 

mayor grado de excitación posible, hasta conseguir su sublimidad. Un niño y niña pasional 

demuestran no una especialización, siendo bueno en una sola cosa, sino quienes lo son en 

muchas, la multiplicidad y cambio es aquí el fundamento del trabajo, su fundamento estético. 

 

La inserción del individuo en el grupo y la serie o secta, lejos de tener el sentido de una 

fusión, posee una exaltación de la intensidad pasional. La infancia confirma el análisis general 

de las pasiones, según la cual la Civilización no puede dar más que “placebos” sin conducir a 

un pleno desarrollo,478 

 

Debido a esto último, y contra cualquier objeción a la individuación o a la 

desaparición del individuo por la masa; en las disposiciones del grupo, el niño y la niña no 

son absorbidos por el grupo, no pueden. En el grupo, contrario a ello, deben afirmar su 

singularidad al afirmar, a su vez, el grupo. Lo social aquí no pasa por un proceso de 

abstracción que la hace transcender, el grupo es el niño y la niña, y viceversa. “No existe 

infante que no tenga, atractivamente (…) un grupo de elección en el cual se sienta libre, se 

sienta sí misma”479. Debe existir una necesaria tensión entre el grupo y el individuo, es esta la 

 
477 Charles Fourier. Vers une enfance majeure…, 60 
478 René Schérer. Pari sur l’impossible…, 176 
479 René Schérer. Pari sur l’impossible…, 176 



140 

 

clave. En Schérer-Fourier, no hay un sujeto que regule la función social a priori, más si hay 

subjetividades, subjetividades sin sujeto. El sujeto es devorado en el proceso creativo de la 

subjetividad, siendo colocado a un costado y no en el centro, enganchado en la máquina.  

Ahora, recordemos, la atracción tiene tres fines, el tercero de ellos es el mecanismo 

pasional que es la base del movimiento social, su integración, producción y posibilidades. 

Una Serie apasionada en Fourier es de acuerdo con este tercer fin y, específicamente, al 

trabajo. El cálculo que sugiere la serie “es una clasificación regular de géneros, especies, 

grupos, seres u objetos, colocados simétricamente, en relación con una o varias de sus 

propiedades”480. El mecanismo pasional con relación a las Series posibilita una lectura del 

principio social, siendo este el acceso matemático a la realidad social, al ser siempre de otra 

manera, en devenir. Para entender mucho mejor esta noción en el pensamiento de Fourier, 

Armand y Maublanc proponen una lectura matemática, nada aislada de los conocimientos y 

aplicaciones del pensador francés: 

 

Una serie (…) a uno y a otro lado de un centro o pivote, según una progresión ascendente de 

un lado y descendente del otro (…) Estas series apasionadas deben corresponder a las series 

naturales: por ejemplo, habrá tantos grupos destinados al cultivo de un fruto como variedades 

de este fruto (…) en el interior de estos grupos y entre ellos, se establecen relaciones 

extremadamente complejas.481  

 

La conformación total del orden social por las Series nunca está clausurada sobre sí. 

Aquí las tres pasiones excluidas y bloqueadas en Civilización (cabalística, el mariposeo y 

compuesta) toman su lugar en el funcionamiento del mecanismo pasional. Ellas coordinan el 

paso y conformación de Grupos a Series de grupos. En todo esto y por medio de las tres 

pasiones distributivas encontramos, explícitamente, el mecanismo de la atracción industrial y 

el camino a la emancipación de los niños, niñas y adolescentes. “Este polvo de grupos no 

podría llegar a crear la armonía: aquí es donde interviene, gracias al juegos de las tres 

pasiones distributivas (…) el móvil esencial de la vida social, y más generalmente, del 

universo entero: la serie”482. Vemos entonces sobre un mismo lugar, al individuo y al grupo, a 

la atracción apasionada y el individuo, la atracción industrial, las Series y los grupos, y en 

todo esto, al conjunto del orden social y su maquínica. En el pensamiento de Fourier vamos 

desde lo infinitesimal que corresponde a la Ley de la atracción apasionada y composición 

 
480 F. Armand y R. Maublanc. Fourier…, 102 
481 F. Armand y R. Maublanc. Fourier…, 102 ; 105 
482 F. Armand y R. Maublanc, Fourier…, 101 



141 

 

pasional, pasando por la conformación del individuo y su carácter, hasta arribar al orden 

social mismo.  

El aporte del pensamiento de Fourier permite abrir la perspectiva a un horizonte que 

se nos devela estético, aquel de la multiplicidad contenida en la conformación de las Series, 

puesto que, “una serie solo se alimenta de desigualdades contrastadas y escalonadas”483. 

Debido a esto, la represión pasional consiste en el bloqueo de las pasiones y sus relaciones, 

del mismo modo que al desvío de las rutas que nos llevan al encuentro con la atracción 

apasionada que es nuestro Dios y maestro. 

La autoridad en las cuadrillas de niños y niñas en los talleres de trabajos posee 

implicaciones estéticas que se vinculan a lo que subyace pasionalmente al trabajo. “El código 

de disciplina determina las atribuciones de cada Coro [grupo, horda, banda], y la 

subordinación que debe reinar entre ellos”484. Las jerarquías al interior de las hordas o bandas 

en los talleres presentan una desigualdad de saberes y experticia que no marcha en pro de un 

proyecto personal, ni de clase, sino del trabajo en tanto que tal, y la subordinación pasional 

no subalterna ontológicamente, solo prácticamente por emulación. “La idea de señalarse y la 

admiración de su propia obra. Una amistad colectiva, una devoción por el honor de la 

camaradería infantil”485, nos ofrece las rutas que dispone la atracción, al desplazar el centro, 

al egoísmo, e ir al uniteísmo; buscando satisfacer, a partir de la autoridad, no al “Yo” que 

exhibe a la otredad de forma subalterna, sino la satisfacción que por ella lleva su aporte al 

engranaje social y al crecimiento individual. Es en esto último que los talleres son concebidos 

como el entrenamiento del niño al trabajo, su inserción social prematuramente.  

4.3.3. Emancipación estético-pasional: las pasiones distributivas y la infancia 

Una de las críticas más certeras que podemos hacer a los sistemas de educación actual 

es su capacidad para inutilizar todo lo que, durante quince años, ha proliferado pasionalmente 

en el niño, la niña y adolescentes en favor de la especialización. La emancipación desde la 

atracción apasionada, y desde su perspectiva educativa, radica en la puesta en función de las 

tres pasiones distributivas para fundar nuevos imaginarios y otras sensibilidades. Ellas son los 

móviles del mecanismo pasional y acreedoras de las combinaciones en los grupos y la 

formación del carácter en el individuo. En ellas vemos las posibilidades del cambio y la 

transformación de la educación y del lugar que hoy ocupan niños, niñas y adolescentes al 

 
483 F. Armand y R. Maublanc, Fourier…, 107 
484Charles Fourier. Vers une enfance majeure…, 33  
485 Charles Fourier. Vers une enfance majeure..., 52 



142 

 

interior del orden social, como también lo que permite pensar una educación fuera de las 

vinculaciones operante de la colonialidad.  

 

El niño en Armonía logra a los cuatros años lo necesario en materia de educación, puesto que 

sabe ganar su vida, ejerciendo una cantidad menuda de funciones que ocupan en nosotros 

temas de vigor.486 

En el orden societario un niño o una niña, iniciados en los grupos, en las series graduadas y 

talleres mínimos, demanda el trabajo al salir de la cuna, desde el instante en que puede 

echarse a andar, ponerse de pie y seguir a los bambinos semejantes.487 

 

Mientras en Civilización la inserción social y la participación política debe esperarse 

hasta los veinte o veinticinco años con suerte, Schérer-Fourier nos instan a que es suficiente 

con que ya se pueda andar. La escolarización que se muestra como la plétora del proceso de 

emancipación desde la pedagogía moderna, la vemos acá en los talleres, en los trabajos 

grupales de las series pasionales. Entonces, “fracasamos sobre la educación corporal (…) el 

niño se aleja del vigor debido a los progresos del estado social”488, y fracasamos aún más 

sobre la educación del alma, “ya que el padre es obligado a adoctrinar al niño (…) estudia 

lecciones que no tiene interés alguno y sin fruto, no le son deseadas”489. La educación ejerce 

así una dirección invirtiendo el orden, de la práctica a la teoría, aumentando la estimulación 

de la atracción y las pasiones en el niño y la niña. Por ejemplo, con el mariposeo o pasión 

voluble variando “al infinito las iniciaciones dadas al niño, limitando las sesiones a una corta 

duración”490, aquello que patológicamente se cuestiona hoy en día en el niño, su 

hiperactividad, el déficit de atención (TDAH), desde aquí es leído como el efecto de la 

función de esta pasión alternante truncada. 

El mariposeo es el deseo de variedad de actividad, Fourier, por ejemplo, pensaba que 

los seres humanos no podemos estar demasiado tiempo realizando una misma actividad, esto 

atrofia el mecanismo pasional y es la razón de la pérdida del deseo. Afirma: “la naturaleza 

quiere que varie sus ocupaciones de hora en hora”491, lo cual genera un doble efecto positivo, 

por un lado, el individuo conoce, experimenta y aprende más de un oficio aumentando la 

combinación pasional. Y por el otro lado, asimismo genera aportes en distintas áreas y 

 
486 Charles Fourier. Vers une enfance majeure…, 79 
487 Charles Fourier. Vers une enfance majeure…, 90 
488 Charles Fourier. Vers une enfance majeure…, 106 
489 Charles Fourier. Vers une enfance majeure…, 107 
490 Charles Fourier. Vers une enfance majeure…, 106 
491 Charles Fourier. Vers une enfance majeure…, 36  



143 

 

proporciones al orden social. La estimulación pasional a la que hemos hecho mención como 

principio de la educación consiste en poner en marcha mecanismos que le hagan a niños y 

niñas y adolescentes ir de grupo en grupo, de taller en taller, pero por atracción, por lo que, “a 

los 15años, todos los trabajos de fábricas y de cultura que son cosas, de la destreza y del 

vigor”492.  

Asimismo, como el mariposeo permite la variedad material y espiritual de la 

atracción, la pasión compuesta, diversifica la producción de caracteres, expandiendo el 

número de grupos y asociaciones posible a los grupos de trabajo. En la pasión compuesta está 

el sustento de la estética pasional respecto de la multiplicidad y la diversidad. Lo compuesto 

es el modo de funcionamiento del movimiento social, pasión que puede liberar no solo al 

nivel del individuo, sino al nivel del orden social. 

Por su lado, la pasión cabalística, aquella que evoca la ambición, pero no una 

ambición ciega y egoísta, es más bien el deseo de superación entre individuos, entre grupos y 

grupos de series del mismo tipo. Despertar esta pasión, en lugar de ser un problema a la 

integridad en la competencia, se convierte en el motor del desarrollo social; puesto que la 

competencia, la ambición y el celo puestos en un eje muy distinto al del amor propio (como 

lo predica Rousseau) hace que el motivo en la superación del otro no sea para dañarlo, sino 

para hacer crecer la producción. 

Estos tres jinetes del fourierismo nos muestran una posibilidad para la creación de 

imaginarios. El asunto es aplicar estas “tres reglas garantes del crecimiento de la atracción, el 

desarrollo de las tres pasiones distributivas”493 asimismo de prácticas que no sean prescritas 

por una racionalidad colonial, política y científica que subyace a los discursos y prácticas 

pedagógicas y que, por ejemplo, una descolonización, de quererse, debe estar ligada a la 

generación y apertura de otras posibilidades que comuniquen y establezcan otras relaciones, 

no dominio y superioridad, sino de diálogo e intercambio con otros lugares de enunciación.  

Una emancipación del niño, la niña y adolescentes desde la educación nos dispone, en 

un primer momento, desplazar la imagen de una pareja pedagógica (pedagogo-alumno) en 

donde el niño y la niña son definidos y controlados como condición de inserción social. La 

puerta que abre la crítica filosófica presentada aquí es aquella de la inmediata inserción 

social por medio de la fuerza del deseo y el desarrollo libre de las pasiones (que puede que 

superen número las trece pasiones de Fourier). 

 
492 Charles Fourier. Vers une enfance majeure…, 37 
493 Charles Fourier. Vers une enfance majeure…, 111 



144 

 

 Esta es la defensa de la inserción social de niños y niñas a partir de la observación de 

su más alta sensibilidad “al encanto corporativo que el hombre hecho (…) sirviendo siempre 

en asociación, tendrá para sí mismo amplios beneficios en las series y grupos a los que hace 

parte”494. Con todo esto, y como lo advertimos al inicio de este capítulo, nuestro interés no ha 

sido el de proponer la educación natural de Schérer-Fourier como modelo o arquetipo de una 

educación, sino más bien, mostrar cómo a partir de los principios que de ello pueden 

extraerse, pueda ser pensada e iniciar el camino a modos de inserción social y política desde 

la infancia que no predeterminen ni se impongan como condiciones de un modo especifico.  

Desde este imaginario, buscamos presentar que la única posibilidad de emancipación 

no radica en y por las escuelas, así como tampoco en la base practica y teórica que 

fundamenta la pedagogía moderna (que pasan por altos las posturas decoloniales). Las 

propuestas de emancipación deben abogar por otros fundamentos, otros pivotes que estimulen 

el pensamiento y nos lleven a mejores lugares. Desde estas perspectivas la instrucción no se 

da, no se impone, “la regla es esperar a que infante demande la instrucción”495, no es decirle 

al niño y a la niña lo que debe hacer, sino esperar que la atracción misma se lo muestre. La 

sociedad escolarizada solo produce individuos dóciles, e incapaces. La educación estético-

pasional expuesta desde el binomio Schérer-Fourier solo quiere abrirnos a la posibilidad de 

pensar una inserción social y política desde la infancia más allá de lo prometido por la 

pedagogía moderna-colonial.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
494 Charles Fourier. Vers une enfance majeure…, 123 
495 Charles Fourier. Vers une enfance majeure…, 112 



145 

 

 

CONCLUSIONES 

 Ha sido mucha la historia que hemos recorrido como humanidad, misma historia que, más 

que cálculo racional para predecir el futuro, nos ha develado en nuestra investigación aquello 

que nos constituye, aquello que hemos sido y de lo que somos parte. Nuestra historia inscrita 

en este lugar de enunciación, nos ha renviado a la Colonización, ese momento en que los 

territorios de América y el Caribe fueron plegados a otras dinámicas de vida, otras 

naturalezas, discursos y prácticas que con celeridad marchaban a la realización de un 

proyecto imperial. Dicha marcha dio los elementos para la producción de un momento oscuro 

e intensamente creolizante de nuestra humanidad, oxímoron que aún nos sostiene; haciendo 

imposible, ontológicamente, lo Uno e impidiendo hablar de identidad y pureza de razas. 

Quienes aún continúan haciéndolo no hacen más que impostar la realidad, ella siempre será 

dinámica y fractal. 

Desde la colonización, como ya lo presentamos, hemos venido siendo testigos en 

carne propia de un conjunto heterogéneo de acontecimientos que dieron origen a América y, 

sobre todo, al Caribe. Por tanto, nuestra labor en esta investigación no ha sido otra que haber 

desentrañado esos elementos respecto de un tema específico, la emancipación. Ella yace 

adscrita a la asociación entre educación y política. Quisimos entonces desenmascarar la falsa 

naturaleza de esta relación, no obstante, evitando, en nuestra propuesta, el retorno hacia un 

horizonte identitario que ya está fuera de nuestro alcance, y que quizá es hoy inexistente, un 

retorno en el que se corría el riesgo de seguir repitiendo patrones de los que hemos buscado 

desembarazarnos.  

Ya lejos hoy del punto cero de producción de esto que somos, solo es posible pensar 

de forma regresiva esta historia nuestra y ver en ella los elementos que siguen repitiendo esta 

violencia categórica, derramando sangre y trayendo muerte. Es entonces así, como nuestra 

investigación, ha identificado y tomado como objeto de estudio a la pedagogía moderna, la 

infancia-adolescencia y la política estatal; son esos elementos que, en su articulación, aun 

definen y modelan nuestra existencia desde un predicamento emancipatorio de bienestar y 

progreso que solo nos ha reprimido, marginalizado, subordinado y colonizado desde la niñez. 

Proceso de asimilación civilizatorio que ostenta de traer felicidad al género humano. Ha sido 

está la razón de nuestra crítica filosófica, así como también el motivo de habernos 

desmarcado de forma radical de proyectos que se mueven en esta misma dirección, es decir, 

proyectos ligados a la construcción de modelos que promueven rivalidades férreas y caducas 

en favor de una identidad nacional o territorial, así como de racismos. 



146 

 

Nuestra intención, plenamente estética, como ya quedó evidenciada, no fue la de 

proponer un programa o un modelo acabado de educación que lleve a la emancipación de 

niños, niñas y adolescentes –y en efecto, de adultos-, sino más bien dibujar los contornos de 

un objeto que requiere de la presencia dinámica y plena del movimiento social para su 

creación, de su activación desde el socius. No es, por tanto, esto aquí el final, sino un 

momento inicial de la marcha que tiene que darse y hacerse. Aquí solo anunciamos los 

principios desde una estética que se nos ha presentado como dínamo posibilitador de otras 

realidades sociales y políticas. Ella porta otro modo de pensamiento, comprensión y praxis 

emancipatoria. Hemos querido postular con este fundamento los derroteros para la creación 

de otras formas de existencia, para abrir otros caminos a la emancipación que no estén en el 

horizonte político de un proyecto o un modelo, sino más bien que estén ligados al deseo, al 

flujo pasional, a nuestro cuerpo y alma, al descubrimiento de sensibilidades.  

Buscamos reivindicar aquí la capacidad poética de la existencia humana más allá de 

los artilugios que se nos han instalado como propios o naturales, los cuales al fundamentarse 

en la estética ensanchan los caminos, y el límite puesto a la imaginación es roto para dar paso 

a otras formas de existencia marginales, desconocidas e increadas. Una estética que insta a 

pensar lo imposible y encontrar en ello su impulso vital. Una estética de lo no-ya-dado.  

Este camino dispendioso que decidimos tomar para construir nuestra investigación, 

tomando como punto de partida la Colonización en tanto pasado constitutivo de nuestra 

existencia latinoamericana y del Caribe, así como también al análisis de su despliegue 

durante el siglo XVIII; nos ha permitido localizar el momento en que la emancipación fue 

pensada desde la educación y junto a la política, tomando, por primera vez en Occidente, 

como objeto a niños, niñas y adolescentes. Esa pedagogía moderna que ha abanderado este 

proceso, propio de un ethos colonial heredero de la barbarie en estos territorios, es quien ha 

donado una concepción de emancipación que aún sigue reproduciéndose como sinónimo de 

progreso y desarrollo de las sociedades civilizadas como camino idóneo a la libertad y la 

felicidad, pero muy al contrario, ha traído degradación y segregación; separando a niños, 

niñas y adolescentes del movimiento social para recluirlos en un espacio de permanente 

vigilancia, de excesiva prioridad intelectual y moral, de tratamientos biopolíticos sobre los 

cuerpos para la producción de la subjetividad de acuerdo a las demandas de la civilización. 

Nuestra crítica filosófica ha estribado sobre este asunto, esta forma colonial de la 

educación ligada al estatuto político recalcitrante y liberal, un tipo específico de racionalidad 

que nos constituye desde la niñez como condición necesaria para la inserción social. Ligada 

al derecho romano de mayoría de edad: niños, niñas y adolescentes están siempre bajo la 



147 

 

sombra del adulto, de su imagen como ejemplo civil a captar y seguir. El tratamiento de la 

emancipación nos ha llevado, de acuerdo a esta crítica, a tomar una posición radical, en 

donde vemos el problema no en la educación en tanto que tal, sino en la pedagogía moderna 

como actitud y praxis educativa. 

En razón de esto nos vimos en la tarea de repensar la emancipación a partir de dos 

movimientos estéticos: (1) repensar al niño y la niña y (2) repensar la educación, lo cual en 

vez de llevarnos a los mismos lugares que reincidirían en proclamar una sustancia inscrita en 

la infancia, la hemos pensado en el marco de la diferencia y la multiplicidad, impidiendo, por 

tanto, que hayan lecturas fijas y una reducción sistemáticas sobre los niños, niñas y 

adolescentes, rechazando las lecturas que impostan su deseo. Fragmentar esa imagen 

conservada por tres siglos fue nuestro compromiso, y consideramos su logro en esbozar su 

aproximación estética en una poética que Schérer le ha llamado Constelación de la Infancia. 

Cuatro elementos quisimos tomar de Schérer-Fourier, los cuales, contrario de buscar 

una sustancialidad del niño, niña y adolescentes; busca excluirnos de sus figuraciones, 

haciéndoles tomar un lugar en donde son en/por sí mismos. Entonces, el movimiento de la 

atracción apasionada, la opacidad, el sexo neutro, la infancia mayor, nos han proporcionado 

otra forma de encontrar al niño, niña y adolescentes al interior del orden social fuera de la 

imagen del adulto; no obstante, con la misma autonomía, independencia y capacidad de 

gestión. Es decir, sin escuelas, sin estatuto moral o psicológico que les dispongan a su 

pedagogización/escolarización. Más bien, que su vulnerabilidad sea su potencialidad y no la 

justificación de su encierro y segregación social y política.  

¿Cómo sería un mundo en el que desde la niñez se permita el libre fluir del deseo en la 

composición pasional? ¿Qué habría de otro si nos permitiéramos explorar desde la niñez otras 

formas de existencia más allá de las conservadas y enseñadas? Hemos repensado la educación 

conforme a este grado de laxismo, un dejar-hacer antiliberal y antimoderno, de aquí la idea de 

una vinculación al trabajo atractivo como modo de inserción social directa, sin fin 

pedagógico o político, sino solo y netamente pasional, en beneficio de lo colectivo y lo 

individual. 

En efecto, si queremos una emancipación tendremos que ser capaces de abandonar a 

los brazos de la atracción apasionada e industrial a niños, niñas y adolescentes, hacerles útiles 

y productivos. De acuerdo a esto, dos son los caminos que señala nuestra investigación: por 

un lado, la trasformación política y social de nuestra sociedad civilizada para llevar a cabo el 

postulado material de la concepción de emancipación propuesta desde el binomio Schérer-

Fourier; y por el otro, la inserción pasional en la educación como perspectiva pedagógica, lo 



148 

 

cual implicaría seguir reproduciendo la estructura escolar con ciertas variaciones que le 

permitan a niños y niñas encontrarse y explorarse a sí mismas (os) sin mediación, injerencia, 

ni supervisión. Difícil elección, pero ya en las últimas décadas, y mucho más evidente 

durante y después de la pandemia, se ha evidenciado con mayor severidad el fracaso de la 

civilización: de la política y la gubernamentalidad, de la educación en las escuelas, del 

sistema económico y el trabajo. 

Vemos, entonces, en la educación con una orientación estética un cambio de marcha, 

la apertura no solo a otros grados de comprensión de la realidad, sino también a la 

transformación de la vida (Zoè), de los fundamentos que la sostienen más allá de las leyes 

(nomos) más allá de la gubernamentalidad y los Estados (razón política). Hacer que los flujos 

se concentren sobre el movimiento social, que podamos decidir cómo vivir la vida en 

comunidad, desde la tensión creativa entre lo colectivo y lo individual. En ello consideramos 

a la educación como posibilitante de esta transformación, pero no apelando a los elementos 

ya existentes que solo han demostrado su incapacidad para dar felicidad al género humano. El 

llamado es y sigue siendo explorar otras alternativas, caminos y rutas, ir a lo desconocido, a 

lo imposible, prescindiendo de todas las estructuras materiales e ideológicas que expuso 

nuestra crítica filosófica. Entonces, al decir de Schérer-Fourier, “Utopías por utopías, ¿por 

qué no elegir el más bello de los sueños?”496: “proponer a las destinaciones mundiales y al 

bloqueo de las pasiones por la civilización una solución, aquella de la reconciliación del 

movimiento social con el movimiento pasional”497.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
496 Fourier, Charles. Théorie de l’unité Universal II…, p. 16  
497 René Schérer & Guy Hocquenghem, L’âme atomique…, p. 317 



149 

 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

Abbagnano, Nicola. Historia de la pedagogía. México, DF: Fondo de cultura económica, 1992 

Adorno, Theodor y Horkheimer, Max. Dialéctica de la Ilustración. Madrid, Editorial Trota, 1998, 

Agamben, Giorgio, “¿Qué es un paradigma? Revista Fractal [en línea], 2008 

Andreassi, Alejandro, “Emancipación: Breve Recorrido Por El término”. Kult-Ur 2 (3), 2015 

Araújo, Alberto “Condorcet Y La Educación: Aportes Para La Formación De Un "Hombre Nuevo" 

Revista Educación Y Pedagogía Vol. 12, 2000, 

Ariès, Philipe. El niño y la vida familiar en el Antiguo Régimen. Taurus ediciones, 1987 

Armand, F. y Maublanc, R. Fourier. México: Fondo de cultura económica, 1940, 

Berardi, Franco. El tercer inconsciente. La psicoesfera en la época viral, Caja negra, 2020 

Jair España, “Charles Fourier y el “trabajo atractivo”: análisis de su influencia en la propuesta política 

de Karl Marx”. Revista el fogón de Descartes, Núm. 4, 2018 

Cassirer, Ernst. Rousseau, Kant, Goethe. Filosofía y cultura en la Europa del siglo de las luces. 

México: Fondo de Cultura Económica, 2007 

Castro-Gómez, Santiago. “Giro decolonial, teoría crítica y pensamiento heterárquico”. En El giro 

decolonial: reflexiones para una diversidad epistémica más allá del capitalismo global. comp 

Santiago Castro-Gómez y Ramón Grosfoguel. – Bogotá: Siglo del Hombre Editores. 2007 

Castro-Gómez, Santiago. Historia de la gubernamentalidad. Razón de Estado, liberalismo y 

neoliberalismo en Michel Foucault, Bogotá: Siglo del Hombre Editores, 2010 

Castro-Gómez, Santiago. La hybris del punto cero: ciencia, raza e ilustración en la Nueva Granada 

(1750-1816). Pontificia Universidad Javeriana, 2005 

Caveing, Maurice, « René Schérer, Émile perverti, ou des rapports entre l'éducation et la sexualité, 

Collection Libertés 2000, 1974 », Raison présente, n°35 (Julio a Septembre, 197 

D’Alembert, Jean le Rond. Discurso preliminar. (Guadalajara: Universidad de Guadalajara, 2020 

De Debout Simonne, “Introducción”. La théorie des quatre mouvements. Paris : Les presses du réel, 

1998 

Deleuze, Gilles y Guattari, Félix. Qu’est-ce que la Philosophie ? Éditions de Minuit, 1991 

Dussel, Enrique, “Europa, modernidad y eurocentrismo”. En La colonialidad del saber: 

eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas, Eduardo Lander (Comp). 

Buenos Aires: CLACSO, 2000, 46  

Dussel, Enrique. 1492: el encubrimiento del otro: hacia el origen del mito de la modernidad. UMSA. 

Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación, 1994 

España, Jair, “Pasiones bloqueadas y aberraciones mentales: puntos de encuentro entre Julio Enrique 

Blanco y Charles Fourier”. Revista Huellas, No. 102, 2017 

España, Jair. Pivotes y mecanismo de la “Masculinidad Consciente”. La masculinidad pensada desde 

la Filosofía Política. Perspectivas Revista de Ciencias Sociales, 4, 2017 



150 

 

Foucault, Michel. Historia de la sexualidad I. La voluntad de saber. (Madrid: Siglo veintiuno 

editores,1998) 

Foucault, Michel. Nacimiento de la Biopolítica. Buenos aires: Fondo de Cultura Económica De 

Argentina, 2007 

Foucault, Michel. Sobre la Ilustración. Madrid: Tecnos, 2006 

Foucault, Michel. Vigilar y castigar, Buenos Aires: Siglo veintiuno editores, 2002 

Fourier, Charles. El nuevo mundo industrial y societario. México: Fondo de Cultura Económica, 1989 

Fourier, Charles. La théorie des quatre mouvements. París : Les Presses du Réel, 1998 

Fourier, Charles. Théorie de l’unité Universal I. Bibliothèque Paul-Émile-Boulet de l'Université du 

Québec à Chicoutimi, 2001, 293 

Fourier, Charles. Théorie de l’unité Universal II. Bibliothèque Paul-Émile-Boulet de l'Université du 

Québec à Chicoutimi, 2001, 293 

Fourier, Charles. Vers une enfance Majeure. Textes sur l’éducation. Paris : La Fabrique Editions, 

2006 

Gadotti, Maocir. Historia de las ideas pedagógicas. Buenos Aires: Siglo veintiuno editores, 2003 

Glissant, Edouard. Introducción a una poética de lo diverso. Colección Empero, 2016, 

Glissant, Edouard. Poiética de la Relación. Universidad de Quilmes Editorial, 2017 

Guattari, Félix. Caosmosis. Buenos aires: Manantial, 1998 

Guattari, Félix. Tres ecologías. Radio pirata Ediciones, 2012 

Guattari, Félix. Revolución molecular. Errata Naturae editores, 2017 

Hess, Charlotte y Schaepelynck, Valentin, « Institution, expérimentation, émancipation : autour de la 

pédagogie institutionnelle », Tracés. Revue de Sciences humaines, 25, 2013 

Illich, Iván, “Alternativas”. Obras reunidas (volumen I). Fondo de Cultura Económica, 2006 Hubert 

René. Historia de la pedagogía, Buenos Aires: Editorial Kapelusz, 1952 

Jardel Peláez, Enrique, “El espíritu de la ilustración en la obra” (Prologo), Discurso preliminar de 

Jean le Rond d'Alembert (Guadalajara: Universidad de Guadalajara, 2020) 

Kant, Emmanuel, “¿Qué es la Ilustración?”, Foro de Educación, n.º 11, 2009 

Koselleck, Reinhard. Futuro Pasado. Paidós editores, 1993 

Lander, Edgardo, “Ciencias sociales: saberes coloniales y eurocéntricos”, en La colonialidad del 

saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas, Eduardo Lander 

(Comp). Buenos Aires, CLACSO, 2000 

Larroyo, Francisco. Historia general de la pedagogía, Buenos Aires: Editorial Porrúa, 1981, 

Leibniz, Gottfried. Monadología. Oviedo Pentalfa ediciones, 1981 

Lucrecio. La naturaleza. Madrid: Editorial Gredos, S., 2013, 

Machuca, Viviana. Hacia una teología feminista intercultural-descolonial de la liberación, Costa 

Rica: Escuela de Ciencias Teológicas, 2018 



151 

 

Maldonado-Torres, Nelson, “Sobre la colonialidad del ser: contribuciones al desarrollo”. En El giro 

decolonial. Reflexiones para una diversidad epistémica más allá del capitalismo global. 

Bogotá: Siglo del Hombre Editores, 2007 

Marcos, Sylvia, “Raíces epistemológicas Mesoamericanas: la construcción religiosa del género”, en 

Religión y género, México: editorial Planetaria, 2005) 

Méndez, Gabriela. “Eurocentrismo”. En Diccionario de Injusticias, ed. por Carlos Pereda. Siglo XXI 

editores, 2023 

Mendoza, Breny, “La epistemología del sur, colonialidad del género y el feminismo latinoamericano”, 

en Tejiendo de otro modo: Feminismo, epistemología y apuestas descoloniales en Abya Yala, 

Cali, Editorial Universidad del Cauca, 2014 

Mignolo, Walter, “La colonialidad a lo largo y a lo ancho: el hemisferio occidental en el horizonte 

colonial de la modernidad”. En La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. 

Perspectivas latinoamericanas, Eduardo Lander (comp.). Buenos Aires: CLACSO, 2000 

Muñoz, Diego y Runge Andrés, “Acercamiento histórico, político y pedagógico al concepto de 

emancipación”. Revista Kavilando, 10 (2), 2018 

Nietzsche, Friedrich. Así hablo Zaratustra. Un libro para todos y para ninguno. Biblioteca Ercilla, 

1933 

Plaza, Raúl. Condiciones de posibilidad de una constitución decolonial del mundo de la vida. [Tesis 

de maestría, Universidad Distrital Francisco José de Caldas], 2012. Recuperado de: 

http://hdl.handle.net/11349/181 

Pérez Orozco, Amaia. Subversión feminista de la economía. Madrid, Traficantes de sueños, 2014 

Quijano, Aníbal. “Colonialidad del poder y clasificación social”, en El giro decolonial: reflexiones 

para una diversidad epistémica más allá del capitalismo global, comp. Castro-Gómez, 

Santiago y Grosfoguel, Ramón. Siglo del Hombre Editores, 2007 

Rodero, Reynner, “KOSELLECK, Reinhart, Aceleración, prog-nosis y secularización”.  Azafea. 

Revista de filosofía núm. 6 (enero, 2004 

Rousseau, Jean-Jacques. Discurso sobre economía política. Madrid, Maia Ediciones, 2011 

Rousseau, Jean-Jacques. Discurso sobre el origen de las desigualdades entre los hombres. Buenos 

aires, Aguilar, 1956 

Rousseau, Jean-Jacques. Emilio o de la educación. Madrid, Alban Y Compañía, 1821 

Sabine, George. La historia de la teoría política. México: Fondo de cultura económica, 1963 

Sabsay, Leticia, “Políticas queer, ciudadanías Sexuales y deconolización”. en Resentir lo queer en 

América Latina: diálogos desde/con el Sur (Barcelona: Egales, 2014); 

Santo, Boaventura de Sousa. Deconolonizar el saber. Reinventar el poder, Montevideo, Ediciones 

Trilce, 2010 

Schérer, René y Hocquenghem, Guy. Co-Ire. Álbum sistemático sobre la infancia. Barcelona, 

editorial Anagrama, 1979, 



152 

 

Schérer, René y Hocquenghem, Guy. L’âme atomique. Pour une esthétique d’ère nucléaire. París, 

Francia: Éditions Albin Michel. 1986 

Schérer, René, « Enfance. Pédagogie ou éducation ? ». Childhood & philosophy, vol.1, núm. 1, junio, 

2005, 

Schérer, René, « Philosophie et utopie ». Revista Lignes (No.17), 66-87. Paris: éditions Hazan, 1992 

Schérer, René, « L’échec d’une mainmise ». En Vers une enfance Majeure. Textes sur l’éducation. 

Paris : La Fabrique Editions, 2006 

Schérer, René. “A su disposición”. En Foucault, la pedagogía y la educación: pensar de otro modo. 

Bogotá: Magisterio Editorial, 2005 

Schérer, René. « Pré-ambule : L’échec d’une mainmise ». Vers une enfance Majeure. Textes sur 

l’éducation. (Paris: La Fabrique Editions, 2006 

Schérer, René. Pari sur l’impossible Pour une philosophie hors de soi. Paris: Presses Universitaires 

de Vincennes, 1989 

Schérer, René. Pedagogía Pervertida. Barcelona: Editorial Laertes S.A, 1983 

Varela, Julia y Álvarez-Uría, F. Arqueología de la escuela. Ediciones La piqueta, 1991 

Wallerstein, Immanuel. Análisis del sistema-mundo. Una introducción. Siglo veintiuno editores, 2005 

Zambrano Leal, Armando, “El Pensamiento pedagógico de Philippe Meirieu: Tres conceptos claves 

de su momento filosófico”. Pedagogía y Saberes, núm. 33 


