
Moreno 1 
 

UNIVERSIDAD IBEROAMERICANA 
Estudios con Reconocimiento de Validez Oficial por Decreto Presidencial 

Del 3 de abril de 1981 

 

 

“SIMULACIÓN: EL MECANISMO DEL PODER EVIDENCIADO EN ALGUNOS 

TEXTOS DEL TEATRO MEXICANO ACTUAL” 

 

TESIS 

Que para obtener el grado de 

 

 DOCTORA EN LETRAS MODERNAS 

P r e s e n t a 

  

 MAGDALENA MORENO CABALLERO 

Director:  Dr. Joseba Buj Corrales 

Lectores:  Dr. Jesús Al-Dabi Olvera Castillo 

              Dr. Juan Luis Loza León 

 

Ciudad de México, 2025 

 



Moreno 2 
 

 

 

 

 

 

Para Ud., Dr. Alcántara 

Gracias siempre 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Moreno 3 
 

     ÍNDICE      

INTRODUCCIÓN……………………………………………………………………………….5 

 

CAPÍITULO I.  

POSMODERNIDAD: EL CAMBIO DE PARADIGMAS…………………….……….……..24 

1.1.1 Posmodernidad-posmodernismo………………………………………………………26 

1.1.2 Posmodernidad: ¿cambio de paradigmas?.....................................................................39 

 

CAPÍTULO II.  

LA ESTÉTICA DE LA SIMULACIÓN. LA ESTRATEGIA DEL PODER………………....56 

2.1       El pensamiento adictivo: el preámbulo de la simulación …………………………….57 

2.1.1 La configuración del pensamiento adictivo…………………………………………..61  

2.1.2 La negación de lo real. El paso a la simulación………………………………………70 

2.2  La simulación. La sustitución de lo real………………………………………...…….74 

2.2.1 Simulacro ……………………………………………………………………………..83 

2.2.2 Propiedades y diferencias……………………………………………………………..91 

2.3       Violencia Epistémica: el efecto de la simulación……………………………………...94 

2.4 Pensamiento adictivo, simulación y violencia.  

Los mecanismos políticos del México actual…………………………………………100 

 

 



Moreno 4 
 

CAPÍTULO III.  

EL DRAMA MEXICANO CONTEMPORANEO………………………..……………………105 

3.1 El drama del siglo XXI…………………………………………………………...…………106 

3.1.1 ¿La transformación de los paradigmas?...........................................................................115 

3.2 La simulación como uno de los temas del teatro mexicano actual ………...……………….124 

3.3 Todos somos gesticuladores olas múltiples maneras de golpear………………...………….129 

3.4 El teatro más allá de la simulación…………………………………………………………..131 

 

CAPÍTULO IV.  

LOS EXCESOS DE LA SIMULACIÓN: LAS OBRAS ……………………………………….135 

4.1 El mundo de la simulación que violenta………………………………………….………….136 

4.2 Mario Cantú Toscano y el caso de “Barbie girls”……………………………………………138 

4.3  Luis Mario Moncada y sus “9 días de guerra en Facebook”………………………………...156 

4.4  Bárbara Colio señala “El día más violento”…………………………………………………177 

4.5 “El bosque se está incendiando”, el señalamiento de Alejandro Ricaño……………………..198 

 

CONCLUSIONES……………….………………………………………………………………222 

 

BIBLIOGRAFÍA Y REFERENCIAS…………...………………………………………………228 

 

 



Moreno 5 
 

Introducción 

I 

Hay momentos en que el mundo se desarma. No como metáfora, sino como experiencia 

real. Lo que era firme se desmorona. Lo que se pensaba amor se convierte en ausencia. Lo 

que se creía certeza se diluye en preguntas sin respuesta.  

Estudié el doctorado hace poco más de diez años. Una época de “vacas gordas” en mi vida. 

Tenía amor, familia, un trabajo estable que me aportaba solvencia económica, una carrera 

prometedora y el consecuente desarrollo profesional… Y por si fuera poco, un mes después 

de haber concluido los estudios del posgrado, descubrí estar embarazada: la concreción de 

un anhelo que, aunque en ese momento modificaba todo mi mundo y no de la mejor 

manera, se percibía como algo materializaba las bendiciones que sentía que caían de 

manera orgánica en mi vida. Ante esto, todo lo demás dejaba de ser importante o urgente. Y 

fue este pensamiento el que me llevó a no concluir el proceso de cierre de un posgrado que 

habia significado todo para mi. Y, a pesar de la sensación no agradable de postergar lo que 

me daba sentido, no había manera de aceptar como perdido ese pedazo de mi persona que, 

en efecto, se me estaba diluyendo. El término despojo no existía en mi vocabulario. Sin 

embargo, la experiencia constante de los últimos tiempos no solo transformó mi existencia, 

sino también la forma en que pienso ahora el mundo.  

Situaré pues el inicio de esta introducción hace poco más de dos años cuando me enteré 

del fallecimiento del Dr. José Ramón Alcántara Mejía. Amado maestro, tutor de tesis y la 

figura a quien pensaba como una de las brújulas intelectuales y afectivas más importantes 

de mi vida. Fue ese golpe de realidad el que me hizo reconectar con esa sensación de 

pérdida de cuando abnegué el proceso años atrás y que me obligó a considerar la 



Moreno 6 
 

recuperación del proceso de finalización del doctorado en letras modernas; porque ante su 

fe y acompañamiento amoroso, era lo menos que podía hacer para redirle honor y tributo al 

Dr. Alcántara. Su ausencia me puso en marcha. 

Lo que vino después lo tengo identificado justamente por dos factores: la recuperación 

de un proceso que me llenaba de vergüenza por no haberlo cumplido en eficiencia terminal 

y la serie de pérdidas que se han entramado en el camino. A partir del momento en que 

decidí tomar la decisión de reactivar la vida de esta investigación, perdí mi matrimonio y 

con ello la idea de una familia ideal; perdí la amistad de personas increibles, perdí 

relaciones que pensé inquebrantables. Perdí también algo más difícil de nombrar: mi salud 

mental, mi entusiasmo, mi lugar en el lenguaje. Estuve a punto de perder el trabajo y casi 

me pierdo a mí. No fue una caída seca, fue un proceso largo, doloroso, como si todo se 

fuera deshaciendo en cámara lenta. Y no atinaba a entender bien a bien qué era lo que 

estaba pasando o por qué. 

De tal modo que, cuando el Dr. Al-Dabi Olvera me preguntó por qué había escogido 

este tema de investigación la pregunta me dejó helada. Más allá de la justificación 

académica, me dejó pensando por qué la simulación me ha atravezado desde hace tanto 

tiempo. Quitar el velo no es fácil ni agradable. Pensar pues en mi capacidad de simular, en 

mi propio pensamiento adictivo, en la rendición ante una fuerza superior (como lo dicta el 

primer paso de la rehabilitación de adicciones), en el daño que es subsecuente al despojo y 

todas las preguntas que en mi cabeza se agolpaban hicieron darme cuenta que, en efecto yo 

tenia una responsabilidad dentro de esas pérdidas y que si quería avanzar debía asumir y 

confrontar.  



Moreno 7 
 

Fue la idea de despojo la que me llevó a pensarme muchas veces desde el mito de Job. 

Ese hombre justo que lo pierde todo sin comprender por qué. En ese cuerpo herido, sentado 

sobre cenizas, cubierto de llagas, reclamando sin obtener respuestas. Me conmovía su 

obstinación: no porque aceptara la injusticia, sino porque no dejaba de cuestionar-se. En la 

narrativa de Job encontré algo más que una metáfora del sufrimiento: encontré la 

persistencia. La necesidad de seguir, aun sin certezas. Y también, tal vez, la intuición de 

que perder no es solo quedarse sin algo, sino también es una forma de ver de otro modo. 

En este punto cabe menconar que ante la périda de salud mental la psicoterapia ha sido 

una enorme práctica de supervivencia y resilencia. Gracias a ella he aprendido a ser 

compasiva conmigo misma y a observar tambien que las herramientas que me podrían 

ayudar a cuestionar mi comportamiento cotidiano solo habitaban en el plano de la razón y 

carecían de sentido a la hora del ejercicio de la acción. Y es que dentro de la matriz de 

opresión que sostiene el sistema de poder existe un brazo que apela al adiestramiento y otro 

más a la sumulación; y que yo estaba contenida por dichos y otros mas y que zafarse 

implicaba y sigue implicando una tarea nada sencilla de realizar cada uno de los dias. Hoy 

escribo esto desde ese horizonte.  

Con el tiempo comprendí que estas pérdidas no eran únicamente privadas. Había algo 

más profundo que se deshacía: una forma de estar en el mundo. Empecé a mirar más de 

cerca el contexto en el que todo esto sucedía, y comprendí que no solo mi vida estaba 

desbordada. Que muchas de las condiciones de existencia actuales operan justamente como 

formas de despojo: nos arrebatan el tiempo, la experiencia, el cuerpo, el deseo, y nos 

ofrecen a cambio imágenes, discursos, simulaciones y posverdades. No es que ya no haya 



Moreno 8 
 

realidad, sino que lo real ha sido sistemáticamente desplazado por su versión estetizada, 

digerible, funcional. La vida deviene espectáculo. Y el espectáculo, mecanismo de poder. 

Fue en ese punto donde mi experiencia personal pudo recuperar su conexión con lo 

teórico. Y fue ahí donde mi disciplina, el teatro, adquirió otra dimensión. Porque el teatro, 

desde sus orígenes, trabaja sobre la tensión entre lo real y lo representado. Y porque hoy, 

más que nunca, esa tensión está capturada por una lógica de simulación que reproduce el 

orden dominante. En esta tesis me propongo indagar cómo la simulación se convierte en un 

dispositivo privilegiado del capitalismo contemporáneo: no solo porque reemplaza la 

experiencia con su imagen, sino porque impide el acontecimiento. Porque neutraliza la 

posibilidad de que algo, verdaderamente, suceda. 

Aquí me acompañan las ideas de Walter Benjamin y Theodor Adorno. Benjamin, al pensar 

la pérdida del aura en La era de la reproductibilidad técnica, señala cómo el arte, 

despojado de su unicidad, puede abrirse a lo político —o ser capturado por el espectáculo. 

Adorno, por su parte, denuncia cómo La industria cultural no solo estandariza las formas, 

sino también los afectos. La alienación ya no opera solo en el plano económico, sino en el 

sensible: en cómo sentimos, cómo vemos, cómo deseamos. En ese sentido, la simulación se 

vuelve una forma de dominio: nos priva de lo real mientras nos convence de que lo estamos 

experimentando. 

Pero no todo es clausura. En el centro del despojo hay también una posibilidad. 

Porque cuando todo se pierde, aparece lo esencial. Cuando las estructuras se caen, el cuerpo 

queda expuesto, vulnerable, disponible. Y en esa disponibilidad nace la acción. Esta tesis 

no es solo una reflexión sobre la pérdida, sino también una apuesta por su ganancia. No en 

términos de sustitución o consuelo, sino como forma de despertar. Justo como sucede en el 



Moreno 9 
 

fenómeno de la mímesis teatral. El despojo puede ser el acontecimiento que interrumpe el 

letargo, que desarma la ficción, que nos devuelve al presente. 

Lo que propongo aquí es pensar al teatro como lugar de resistencia. Un teatro que 

ya no pueda sostener la simulación, y que por eso, justamente, apele a la recuperación de la 

acción. En un mundo donde todo parece escenificado, donde el poder se ejerce a través de 

lo representado, el teatro puede ser el espacio donde lo real irrumpe. Donde la herida se 

muestra. Donde la pregunta no se silencia. 

Esta investigación es, entonces, una forma de sostener esa pregunta. No para cerrarla, sino 

para habitarla. Porque a veces, solo cuando todo se ha caído, podemos comenzar a ver. Y 

en esa visión, en esa intemperie, puede surgir una nueva forma de estar en el mundo. Con 

menos certezas, sí. Pero también con más verdad. 

 

II 

 

En el supermercado industrial en que hemos convertido al mundo,  

se producen algunos satisfactores vitales,  

muchos satisfactores imaginarios, pero sobre todo desechos.  

El mundo se ha convertido en una inmensa fábrica de basura.  

La televisión y el cine como industria del espectáculo  

se comportan de la misma manera:  

poco esparcimiento, poco conocimiento, mucha publicidad,  

muchas imágenes estetizadoras de la realidad,  

pero sobretodo basura, mucha basura.  



Moreno 10 
 

No es de extrañar que nuestras sociedades  

se denigren al extremo de producir ciudadanos desechables.  

(De Tavira. 1999. 24) 

 

 

Sabemos que en las etapas históricas ocurre una transformación de manera sincrónica a 

través de eventos que modifican los modos de enunciación de la realidad; es decir, la 

experiencia de la colectividad humana, su modo y manera de percibir sensorialmente el 

mundo y la organización del medio en que se vive. A lo anterior habría que agregar que 

toda expresión que nace a través de las grietas de una estructura hegemónica es externa a la 

normalización de la misma y fundadora de modos distintos de enunciación hasta que es 

reabsorbida por el propio sistema para legitimar la nueva configuración.   

De tal manera que, los modos de representación de la realidad, sean artísticos o no, -así 

como la forma en que han sido captados sensiblemente-, se hallan en gran medida 

condicionados por su contexto socio-histórico y su consecuente manera en que articula el 

mundo; y sólo pueden explicarse a partir de los campos del poder, sus relaciones y sus 

modificaciones. Todo individuo (artista o no) está, pues, sujeto a su ámbito y en 

consecuencia problematiza de manera consciente o no- las problemáticas propias del 

momento particular en el que habita (crea) y del mundo que lo recepta. Incluso aquél que se 

rebele ante el canon hegemónico del momento en que vive, puesto que confirma su 

condicionamiento a estar sujeto a ser fractura o legitimización.  

Actualmente México no puede terminar de concebirse sin dos condiciones que 

determinan prácticamente toda representación de mundo: la violencia y la simulación. 

Habitamos un país pletórico de corrupción donde las grandes instituciones carecen de 



Moreno 11 
 

credibilidad debido a que el poder se ha visto debilitado por sus propias acciones. La 

incompetencia política sobrevive a tumbos gracias a las orquestaciones de aparentes 

eventos que remiten la atención ciudadana hacia lugares que poco tienen que ver con sus 

problemáticas reales.  

Así, habitamos un mundo condicionado por las apariencias que constantemente valida  

diversos tipos de montajes espectaculares con tal de que nos  mantenengan entretenidos; y 

sólo reaccionamos si es que nuestros intereses particulares se sienten agredidos. La falta de 

remordimiento y la evasión de toda responsabilidad ética crece constantemente en pos de 

responder a una cultura egocéntrica que es capaz de todo tipo de violencia y/o mentira 

emotiva con tal de satisfacer sus deseos más inmediatos: violencia y simulación política, 

delincuencial, epistémica, social, sólo por mencionar algunas. Violencia y simulación por 

tanto, que día a día asumimos como parte de nuestra identidad.  

Hanna Arendt plantea que la violencia puede ser un recurso del poder que se inserta en 

todos los procesos de las acciones humanas para lograr un fin determinado; pero que el 

poder no descansa ni tiene su origen en dicha violencia y que, por lo tanto, son entidades 

independientes entre sí y hasta contradictorias (52). Arendt apunta que en un Estado donde 

el poder funciona, no existe la necesidad de ejercer violencia y que, por el contrario, el 

indicador más claro de la crisis o falta de poder radica precisamente en el uso de esta.  

El poder, según Hannah Arentd, obtiene su legitimidad a través de los acuerdos hechos 

en el pasado; es decir, en  los consentimientos concertados en la anterioridad pero que 

permanecen en el tiempo (40). La violencia, en cambio, es instrumental. En palabras de la 

autora: “La violencia necesita siempre de una guía y justificación de sus propósitos” (48), 

el poder, no. Ni la violencia ni el poder son fenómenos naturales, esto es, manifestación de 



Moreno 12 
 

un proceso vital; ambos pertenecen al reino político de los asuntos humanos, cuya cualidad 

esencialmente humana está garantizada por la facultad que tiene el hombre para la acción, 

la capacidad de empezar algo nuevo”. (43) Por lo tanto, la violencia, aunque es claramente 

distinta del poder, pertenece al mismo ámbito que éste, y no es un medio al servicio de un 

fin. Su lugar está en el reino de lo político, donde no cuentan los medios; y si llegara a 

volverse un fin, no lo es como fin de un medio, sino como tal, es decir, en sí mismo. Esto es 

justamente lo que hace a la violencia tan problemática y tan invisible: buena o mala, lleva 

la marca del medio, por ser instrumental; pero, a la vez, la violencia es acción, una acción 

que se hace, en palabras de la autora: “sin palabras y sin contar con las consecuencias” (82), 

pero que tiene todos los caracteres de las acciones: interrumpe un proceso para iniciar algo 

nuevo, es irreversible y es incalculable en sus efectos. 

A lo anterior habría que agregar que, con el paso del tiempo y el consecuente desarrollo 

de la tecnología, la sociedad actual nos ha enseñado a desenvolvernos en un entorno 

manipulado por la visión de quienes lo muestran -sobre todo los medios masivos de 

comunicación y las redes sociales-; esto es, a manera de simulación. La cual sucede de 

manera tan intensa y desbordada que ejecuta una anestesia del acontecer político y, por 

tanto, una alienación para con todo lo demás; pero, sobre todo, produce un éxtasis por la 

homologación de gustos impuestos por cualquier tipo de moda –normalmente la más 

inmediata-  y un ímpetu consumista que subordina la felicidad y exacerba el deseo en su 

forma más obscena para tratar de cumplir, incluso violentamente, una satisfacción 

particular1.   

 
1 Theodor Adorno y Max Horkheimen se refieren a fenómeno como “industria cultural” porque de 

manera irónica consiste en la homogeneización de la cultura a partir de métodos de standarización de su 

producción,  tomando como base la ideología de los mass media y la racionalización de lás técnicas de 

distribución para hacer fructificar el capital. En sus palabras: 



Moreno 13 
 

  Como referencia a esto, Jean Baudrillard sugiere que vivimos la época de “saturación 

superficial” donde la función más elevada del signo es hacer desaparecer la realidad y 

enmascarar al mismo tiempo esa desaparición.  Esto, debido a la sobre exposición de 

información que da como resultado la dilución de los espacios intersticiales y por tanto, de 

los límites del ser. (1997. 18-21) De todo lo anterior, Baudrillard señala: 

 

El placer ya no es el de la manifestación escénica o estética 

(seductio) sino el de la fascinación pura, aleatoria y psicotrópica 

(subductio)  Ya no estamos en el drama de la alienación, sino en 

el éxtasis de la comunicación. Y este éxtasis sí es obsceno. 

Obsceno es lo que acaba con toda mirada, con toda imagen, con 

toda representación. (1997. 21) 

 

De tal forma que el sujeto actual, es aquél que, sin darse cuenta, adquiere como modo 

de vida una simulación constante provocada a través de una anestesia social y un 

avasallante flujo de información que busca obtener cierto poder. El nuestro es un presente 

convulso que nos configura como seres ensimismados  que respnden a una percepción 

erratica y se mueven simulando mientras promueven el ejercicio de una violencia al 

 
 

Lo que en la industria cultural se presenta como un progreso, lo perpetuamente 

nuevo que ofrece, sigue siendo, en todos los campos, el cambio exterior de a misma 

cosa; la variedad cubre un esqueleto que cubrió tan poco cambio como lamisma 

motivación del beneficio desde su ascención a la hegemonia de la cultura (9) 



Moreno 14 
 

servicio del poder. Lo cual,  por supuesto, no emerge de un vacío previo sino de una serie 

de condiciones políticas y culturales deformadas a lo largo de la historia, y que han ido 

construyendo dicha condición.  

Ahora bien, ya en el campo artístico, mas allá del hecho de que la obra sea 

consecuencia tanto del mundo en que su autor vive, como de su intención al proyectar 

ciertos signos en una ficción, no hay que olvidar que todo lo ahí presentado adquiere un 

significado extra particular -y por tanto una carga referencial- según la perspectiva de quien 

lo experimente. Paul Ricoeur, en su libro Tiempo y Narración, describe cómo el escritor 

comprende y prefigura el mundo dentro de una cultura para, posteriormente,  configurar a 

través de estructuras inteligibles sus recursos simbólicos y su carácter temporal.  Lo cual, 

implica, que a su vez, la obra detone una multiplicidad de refiguraciones en el lector-

espectador cuando la transfiere a su mundo y  le atribuye un sentido propio de acuerdo a 

sus propias competencias. El  lector-espectador, al hacer esto, refiere Ricoeur,  también 

realiza una configuración de la trama y le adscribe un sentido propio a la obra; la cual 

llevará consigo el bagaje previo adquirido en la cultura que ha vivido. Explica el autor: 

 

En primer lugar, si es cierto que la trama es una imitación de 

acción, se requiere una competencia previa: la de identificar la 

acción en general por sus rasgos estructurales; la semántica de la 

acción explica esta primera competencia. Además, si imitar es 

elaborar la significación articulada de la acción, se requiere una 

competencia suplementaria: la aptitud para identificar lo que yo 

llamo mediaciones simbólicas de la acción, en el sentido clásico 

que Cassirer da a la palabra símbolo y que ha adoptado la 



Moreno 15 
 

antropología cultural […]. Finalmente, estas articulaciones 

simbólicas de la acción son portadoras de caracteres temporales 

de donde proceden más directamente la propia capacidad de la 

acción para ser contada y quizá la necesidad de hacerlo. (116) 

 

Es esta conjunción de mundos  lo que resulta verdaderamente importante en la 

construcción artística puesto que es ahí donde radica el acontecimiento como un acto 

transformador. Dicho encuentro permite despojar al ser de su propia individualidad y 

conformar, en palabras del investigador argentino Jorge Dubatti, una comunitas con el 

otro2.  

 Así, todo objeto artístico, más allá de servir como distintivo de un contexto estético 

en particular que obedece a determinadas condiciones culturales, descubre problemáticas 

políticas y propone categorías de conocimiento desde distintos horizontes de realidad, con 

lo que aporta una reflexión literaria que nos permite observar el mundo desde una cierta 

distancia y sensibilizarnos ante el/lo otro. Fenómeno que, en el ámbito del México actual, 

determinado por una violencia sistemática, la certeza de un Estado corrupto y una constante 

influencia de los medios masivos de comunicación, se vuelve imprescindible porque es 

 
2 Jorge Dubatti establece que el fenómeno denominado poiesis convivial es resultado de la conjunción 

de la poiesis productiva y la  poiesis expectatorial y explica de la siguiente manera: 

 

El actor produce la poiesis y esta es contemplada, atestiguada y luego co-

creada por el espectador y luego multiplicada en la zona de experiencia del convivio. 

En la poiesis cumplen un papel fundamental el espectador, y especialmente el convivio. 

Hay una poiesis productiva, correspondiente a la acción de los artistas, absolutamente 

indispensable en su individualidad micropoética, y una poiesis expectatorial o 

receptora (no sólo logada a los procesos de semiotización). La multiplicación de ambas 

en una tercera que impide deiferenciarlas, es la poiesis convivial, en el espacio de 

acontecimiento dela reunión. (66-67) 



Moreno 16 
 

aquí donde se procuran las condiciones culturales ideales (un campo de poder político y 

cultural) para que florezca un tratamiento estético que busque, más allá de realizar una 

mimesis –en sentido estrictamente aristotélico-, sentar un precedente de vida refractante a 

partir de recursos y/o poéticas diferentes a las hegemónicas y en el mejor de los casos 

contribuir al develamiento de una verdad abrumadora.   

Ahora bien, la reflexión más profunda de todos los factores antes expuestos, hoy día 

sólo la podemos encontrar a través del teatro. Para los artistas de la escena en México, 

específicamente los dramaturgos,  el arte teatral vive en nuestros tiempos una fase de 

actividad sin precedente. Temáticas cargadas de violencia y humor negro, que lo mismo 

tratan el tema del crimen organizado, que el de la simulación política, el del abuso de la 

tecnología o la pérdida de identidad son sólo algunas de las expresiones presentadas 

constantemente a lo largo de los últimos veinte años. Tratamientos irreverentes llenos de 

juegos provocadores y estéticas diversas que van desde el naif comic3 hasta la narrativa 

cinematográfica pasando por lo grotesco o el realismo mágico, enmarcan términos como: 

hipertexto, narraturgia, drama liminal sólo por mencionar algunos, mismos que resultan ser 

la clara manifestación socio-histórica de nuestro momento.  

De tal suerte surgen entonces,  expresiones que dan voz al fenómeno de  violencia y 

simulación, anestesia y alienación y lo hacen desde la fractura del sistema; algunos, a 

manera de voces trasgresoras, otros, a manera de reclamo nostálgico o exposición morbosa; 

pero casi siempre desde una postura que permite proponer una alternativa de reflexión a 

 
3 Nombre atribuido a una serie de 99 comics creada por Naif Al- Mutawa transmitida por televisión; 

la cual tiene como objetivo difundir el mensaje de la igualdad y la paz a través de la cultura pop. La serie de 

99 comic está destinado a educar al público y crear un marco moral nuevo a través de los 99 rasgos de Alá y 

los valores fundamentales de la fe islámica. 



Moreno 17 
 

partir de la experiencia estética que quiebra visiones dualistas y conduce al espectador por 

rutas quiméricas que responden de una manera más actual a las necesidades del discurso. 

Ahora, no sólo en nuestro país surgen artistas comprometidos que, además de 

develar el acontecer cotidiano, se sirven de recursos diversos que configuran múltiples 

modos de enunciación del mundo y articulan alternativas estéticas que conducen casi por 

fuerza a una reflexión. Sin embargo, México presenta actualmente una serie de condiciones 

políticas que hacen de este fenómeno toda una línea digna de estudio.  Más aún, si a lo 

largo de las últimas tres décadas, con el arribo del pensamiento posestructuralista y sus 

postulados críticos y trasdisciplinarios cuya categoría principal radica en la diferencia  - es 

decir, donde se le otorga no sólo especial importancia a la “otredad” y a toda expresión de 

quienes no forman parte de las categorías homogenizantes, y a los depositados en la zona 

de bando entre unos y otros-  emerge en el mundo  una serie de movimientos estéticos que 

tratan de estructurar,  desde este horizonte, obras con modos y resoluciones diferentes. Ante 

este fenómeno, Jean Pierre Sarrazac, dramaturgo y teórico francés, en su artículo El drama 

y sus horizontes (2006) habla de que, en el caso del teatro, y específicamente en el terreno 

de la dramaturgia, debe existir una aspiración por obtener la libertad de otros géneros 

(como la narrativa) y no rechazar a nombre de la óptica teatral la posibilidad de escribir otra 

obra para la escena. Sarrazac señala: 

 

Por suerte, otros artistas fijan en las categorías estéticas una mirada 

histórica y se dan cuenta, parafraseando a Brecht, que no basta decir 

cosas nuevas, que es necesario decirlas de otro modo. Escribir en el 



Moreno 18 
 

presente, no es contentarse con registrar los cambios en nuestra 

sociedad, es intervenir en el “cambio” de las formas. (17) 

 

O mejor aún, como distingue Walter Benjamin a propósito del propio Brecth y sus 

principios del teatro épico: “volver con nuevos modos” genera una alternativa de 

transformación social a partir del compromiso est/ético autoral que valdría la pena 

recuperar para efecto de esta investigación:  

 

Frente a la obra dramatica total (Gesamt-kunstwerk), pone él su 

laboratorio dramático. Vuelve con nuevos modos de realización 

sobre la gran oportunidad antigua del teatro: la de exponer el 

presente. El ser humano es el punto de referencia de sus esferzos. El 

ser humano de hoy: disminuido, reducido al silencio en un mundo 

baldío pero que, dado que es el único que tenemos a mano, despierta 

en nosotros el interés de conocerlo; uno al que se somete a pruebas, a 

exámenes. El resultado este: el acontecer no es transformable en sus 

momentos elevados, mediante virtud y determinación, sino en su 

transcurso estrictamente habitual, mediante raciocinio y 

entrenamiento. (54-55) 

 

 

De ahí surge la gran motivación por ejecutar una investigación académica que articule, 

por un lado  la experiencia acumulada por el género humano en el México contemporáneo 



Moreno 19 
 

y, por otro, la inconmensurable energía creadora de sus artistas que,  en busca siempre de 

hacer visible lo que otros no podemos ver a primera vista, permita hacer del mundo un 

lugar mejor. En esta medida las reflexiones sobre la violencia, el poder y la simulación;  así 

como su inscripción sobre el teatro serían, un estímulo para establecer nuevos vínculos y 

cambios en el comportamiento humano sin dogmatismos, prejuicios, estrechez ideológica o 

uniformidad de pensamientos. 

Así pues resulta de vital importancia estructurar una investigación capaz de  señalar  

algunas de las representaciones de la violencia dentro de un contexto socio-histórico 

específico donde la simulación se sostiene como principal recurso del poder y, en 

consecuencia,  activar la comprensión tanto de lo poético como de lo estético en la 

dramaturgia mexicana del siglo XXI a partir de los postulados del pensamiento 

postestructuralista. Para lo cual se examinarán cuatro obras dramáticas de diferentes 

dramaturgos en donde se pueda instaurar un proceso de interlocución crítico y permanente 

con el fin de perfilar los rumbos de un arte teatral puesto en libertad para expresar los 

rasgos inocultables de nuestra identidad. Dichas obras serán propuestas como 

paradigmáticas puesto que presentan posturas que obedecen a las variadas denominaciones 

que participan activamente en configurar la situación de nuestro país y obedecen a las 

diversas perspectivas e intereses imbuidos en las relaciones del poder.   

Es por ello que resulta prioritario –además- recurrir a la eficacia en la obra artística de 

creadores cercanos a nosotros, a nuestra realidad cultural, dado que dichos artistas 

potencialmente podrían tener puntos de encuentro con los tratados dentro del ejercicio 

académico y proponer alternativas de vida que nos ayuden a construir de nuestro entorno un 

lugar más comprometido. 



Moreno 20 
 

De tal manera que la hipótesis de esta investigación consistirá en señalar que: “las 

condiciones del capitalismo posmodernista propician el desarrollo de un pensamiento adictivo que 

facilita el uso de mecanismos de simulación y violencia” y de cómo el momento dramático de la 

representación de la violencia produce, en un mundo estructurado a manera de simulación, 

modos de representación y condiciones de enunciación particulares que articulan y dan 

origen a una percepción de la vida diferente. La cual podría operar en su relación con el 

Poder, no sólo como un recurso legitimador sino como el acontecimiento ético idóneo para 

aportar alternativas identitarias capaces de modificar cierta conducta humana.  

Ahora bien, el teatro, al ser mímesis de vida, conjunta, reconfigura y nos provee de ese 

mirador por medio del cual somos testigos del modo de articulación: simulación-violencia- 

representación que nos permite presenciar el verdadero acontecimiento est/ético4. Por lo 

tanto, tomando en cuenta todo lo anterior, se buscará explorar la hipótesis apuntada, a 

través del estudio de algunos objetos artísticos (cinco obras dramáticas) representativos de 

la época actual, para observar las diversas posturas, estrategias y alternativas que surgen 

desde la experiencia ficcional. 

El trabajo considerará el marco conceptual necesario para la aproximación eficaz al 

tema tomando como referencia principal los conceptos de violencia, poder, simulación y 

acontecimiento de diversos autores; en especial Walter Benjamin, Hanna Arendt, Gilles 

Deleuze, Michel Foucault, Augusto Boal, Theodor Adorno, Jaques Derridá Alain Badiou, 

Judith Butler, Jean Boudrillard,  José Ramón Alcántara Mejía, Jorge Dubatti, Felix 

 
4 Término propuesto por el Dr. José Ramón Alcántara Mejía en su libro Textralidades con el cual hace 

referencia a toda posibilidad potencial de vincular la actividad estética con los componentes éticos que 

normalmente no son tomados en cuenta en la reflexión sobre la naturaleza del fenómeno artístico. (2006.19)  

 

 



Moreno 21 
 

Guattari, Max Horkheimer entre otros quienes han cambiado  de forma drástica la manera 

de comprender los efectos de los discursos en la construcción de la identidad. 

En el caso particular de esta investigación, ella partirá del estudio comparativo, estético-

ideológico, de cuatro propuestas dramatúrgicas de cuatro autores que se consideran 

representativos del siglo XXI en el ejercicio de su labor dramática, con el fin de tomarlos 

como figuras paradigmáticas que den lugar a  sustentar la posibilidad de construcción de 

una serie de señales que ayuden a la eficaz comprensión del discurso est/ético adquirido a 

partir de las consideraciones teóricas de estudiosos de la simulación, la violencia y su 

representación en función del poder.  

Los autores de las obras que serán objeto de estudio de esta investigación serán: 

Luis Mario Moncada, Alejandro Ricaño, Mario Cantú Toscano y Bárbara Colio, quienes a 

lo largo de los últimos años han demostrado una constante y fructífera presencia en el 

ámbito escénico y resultan un congruente horizonte desde el cual realizar el análisis 

propuesto en este trabajo.  

Ahora bien, es importante subrayar que la elección de dichas figuras radica en la 

efectividad de sus propuestas dramatúrgicas, como ya ha sido mencionado, además de su 

importantísimo aporte al desarrollo de la escena nacional. Pero, sobre todo, enfaticemos 

que la elección ha sido hecha bajo un parámetro que determina la postura poética y estética 

de cada uno, en nuestra contemporaneidad.  

Esta tesis propone, por lo tanto, desde una visión panorámica, establecer la importancia 

del estudio de la representación de la simulación y sus implicaciones subsecuentes siendo 

artefacto del poder y, con ello, señalar cómo el momento dramático de la representación de 



Moreno 22 
 

la simulación produce modos de representación y condiciones de enunciación particulares 

que articulan y dan origen a una percepción de la vida diferente. La cual podría operar en su 

relación con el poder, no sólo como un recurso legitimador sino como el acontecimiento 

ético idóneo para aportar alternativas identitarias capaces de modificar cierta conducta 

humana.  

El teatro, al ser mímesis de vida, conjunta, reconfigura y nos provee de ese mirador por 

medio del cual somos testigos del modo de articulación: simulación-violencia- 

representación y con ello nos permite también, considerar la tendencia política del 

acontecimiento est/ético que presenta. Por lo tanto, a través de algunos objetos artísticos del 

siglo XXI correspondientes a la dramaturgia mexicana, se llevará a cabo un acercamiento 

que provea campos de reflexión que complejicen el pensamiento y otorguen sentido 

académico al quehacer teatral mexicano. De tal manera que la pregunta científica a la que 

se referirá dicha investigación será la siguiente: ¿cómo construir un modo de articulación 

estético que plantee la relación: vida-violencia-simulación- representación,  a partir del 

estudio de las propuestas artísticas de  Luis Mario Moncada, Alejandro Ricaño, Mario 

Cantú Toscano y Bárbara Colio, quienes forman parte del fenómeno dramáturgico 

mexicano del siglo XXI? 

De este modo, ante la necesidad de estructurar una posible ruta de reflexión que 

promueva una identificación con nuestro propio entorno cultural y, además, sea eficaz en su 

capacidad de elaborar una investigación de carácter crítico que sirva para lograr una postura 

comprometida con el desempeño artístico, la meta de este trabajo consistirá en generar un 

análisis académico que posibilite profundizar sobre la actividad teatral articulando una 

posición ideológica que parta de observar algunas de las representaciones de violencia y/o 



Moreno 23 
 

simulacro que se plasman en la dramaturgia mexicana contemporánea, como respuestas al 

ejercicio del poder y las implicaciones que resultarían necesarias para percibirlas como  un 

acontecimiento ya sea estético y/o político.  

La consecución de dicho objetivo general presupone el establecimiento de otros puntos 

más específicos, entre los que cabe mencionar los siguientes: 

 

-Identificar condiciones posibles de cuestionamiento de las posturas binarias del sistema de 

representación occidental y reinterpretar las propuestas est/éticas del momento. 

-Conocer las diferentes acepciones de las categorías simulación/simulacro a partir de 

diversos autores con el objeto de entender el contexto desde el que se enuncia y con ello dar 

paso a una aproximación crítica de lo que el fenómeno implica en el ejercicio del cotidiano 

y su representación. 

-Analizar las condiciones socio-históricas, políticas y culturales del México del siglo XXI y 

sus relaciones con las categorías: simulación y violencia. 

-Extraer la propuesta est/ética de 4 obras de teatro contemporáneo mexicano; mismas que 

resultan  representativas para esta investigación. 

-Generar una ruta comparativa que ayude a revelar los puntos de coincidencia que existen 

entre las diferentes  dramaturgias analizadas y su vinculación con el mecanismo de 

simuación como recurso del discurso del poder. 

-Elaborar una reflexión est/ética que permita detonar cuestionamientos con los que se 

acreciente la actividad académica teatral en el quehacer cultural de nuestro entorno 

inmediato  



Moreno 24 
 

-Revalorizar la concepción del análisis científico en el campo del teatro y  la experiencia  

escénica. 

Atendiendo entonces al ejercicio de nuestro primer objetivo, es conveniente mencionar 

primeramente el estado de las cosas que condiciona socialmente la actividad teatral dentro 

de nuestro entorno local, justo para establecer el punto de partida de nuestro quehacer y la 

relevancia de la presente investigación. 

Capítulo I 

 

 Posmodernidad: El cambio de paradigmas  

No es innovador pensar que cimentamos nuestra identidad por medio de constructos 

culturales o representaciones simbólicas que nos definen y determinan, a la par que nos 

permiten constituirnos ante los demás y ante nosotros mismos. Gracias a estudios como los 

de la filósofa estadunidense Judith Butler, sabemos que el individuo está sujeto no sólo a su 

momento histórico sino a la concepción e inteligibilidad del mundo en que vive; así, gracias 

a estas dependencias, logra establecer un parámetro de afectos que le permiten operar una 

respuesta que interprete, ya sea legitimando o criticando dicho mundo por el que se 

encuentra determinado. (59)  

 A partir de esta reflexión, pese al continuo y cada vez más vertiginoso movimiento 

del entorno, es posible considerar que la época denominada Posmodernidad aún permea la 

mayor parte de la actividad actual y procura una serie de alternativas que consolidan la 

identidad del presente. No obstante, para efecto de esta investigación, cabe la necesidad de 

establecer ciertos entendidos que permitan comprender el fenómeno a analizar.  



Moreno 25 
 

Resulta necesario aclarar que el término Posmodernidad se refiere únicamente al 

momento histórico en que se opera un flujo de pensamiento que persigue el particular 

provecho del individuo. Pensar en posmodernismo, en cambio, sugiere una reflexión en 

torno a una corriente estética presente en prácticamente todos los campos de la experiencia 

humana. Dicha corriente se distingue porque plantea una percepción y representación del 

mundo despojada, sobre todo, de las ideas que daban estructura, lógica y sentido a la 

experiencia de vida (principalmente las referentes al progreso y al culto a la razón); privada 

también de verdades y normas absolutas, así como de posiciones totalitarias y nostálgicas 

para proponer, en cambio, una aparente libertad que da apertura a lo excluido, a lo 

alternativo y a subjetividad y en síntesis, a lo “otro”. Esto con el objetivo de construir 

discursos diversos que soporten el restituirle cierta razón de ser a la existencia.  

En el siguiente apartado, se realizará una distinción entre Posmodernidad y 

posmodernismo para clarificar el horizonte desde el cual surgió la inquietud del presente 

acercamiento teórico; puesto que procurando, de primera instancia, un análisis estético 

integral, se considera de importancia fundamental (aunque no por eso única) apelar a un 

análisis histórico-estructural5 y re-conocer así, primero, el aparato operante que procura el 

discurso de las manifestaciones artísticas que se estudiarán en capítulos posteriores.  

 
5Para efecto de esta investigación fueron tomados como referencia los planteamientos teóricos de destacados 

estetas que pertenecen a una corriente de pensamiento estructuralista, tales como Adolfo Sánchez Vásquez, 

Jean Mukarowsky, José Ramón Fabelo Corzo; quienes sostienen, cada uno desde su personal perspectiva, que 

el arte y su valor estético -en tanto resultan simbiosis de sensibilidad y valores humanos- se hayan supeditados 

siempre por un contexto socio-histórico determinado. Esto es, que el contenido de la obra artística –lo estético- 

se encuentra en dependencia de las características y consecuencias del contexto histórico.  

Sánchez Vázquez en su libro Invitación a la Estética, nos habla de que tanto lo artístico como lo estético surgen 

y se desarrollan históricamente y que, ya sea en su origen como en su naturaleza, permanecen condicionados 

socialmente (65). Fabelo, por su parte, refiere que cualquier actividad humana requiere de una exteriorización 

de su propia subjetividad, para autoafirmarse en el medio donde interactúa. Al hacerlo, necesariamente debe 

considerar las condiciones materiales de su actividad, así como los requerimientos que le impone su realidad. 



Moreno 26 
 

 

 

1.1 Posmodernidad- posmodernismo 

Como fue enunciado previamente, la palabra Posmodernidad es el referente de una época: 

un periodo que se caracteriza por ser el marco de un entramado de paradigmas 

reconfigurados que proponen (al menos en la teoría) una inteligibilidad diferente del 

mundo. A esta última se le denomina posmodernismo y se distingue porque su 

planteamiento principal apela al reconocimiento de las diferencias (entendidas como una 

multiplicidad de identidades culturales que existen en nuestro planeta) y genera una idea 

clara de pluralidad de racionalidades con muchas maneras de observar y percibir la 

realidad. Esto, aparentemente, provee alternativas que configuran el reencuentro con la vida 

y el mundo.  

Ahora bien, es cierto que, ya sea como momento histórico o como corriente de 

pensamiento, el marco de representación posmoderno tiende a asociarse con el concepto de 

un presente desencantado de las ideas positivistas en torno al progreso y los mitos 

fundantes construidos, sobre todo, durante la Modernidad; implicación que da como 

resultado una supuesta actualidad torpe sin unidad ni trascendencia, donde configuramos y 

percibimos el mundo como un espacio aparentemente fragmentado, confundido por la 

 
Lo artístico, por ende, al ser una actividad eminentemente humana, no escapa de esta condición y sólo puede 

tener su origen en lo social.  

 (E)l artista, mediante su labor, cumple con determinadas leyes estéticas que extrae 

del contexto social y cultural en que vive y, al mismo tiempo, a través de su 

capacidad trasgresora, enriquece esas leyes e incorpora ciertos elementos novedosos 

que pueden, al encontrar un contorno social favorable, convertirse en nuevas leyes 

de la belleza. Las leyes de lo estético sólo existen en y por la sociedad. (8) 



Moreno 27 
 

ausencia de modelos y sumergido en una avasalladora psicosis consumista que aliena y 

aniquila; sin embargo, esto es sólo una visión reduccionista.  

Lo posmoderno fractura una serie de paradigmas pero no termina con la vida. Muy 

por el contrario, establece formas diferentes de percibir y relacionarse con la realidad, las 

cuales renuevan el trabajo y obligan al sujeto a trascender fórmulas y a replantear el mundo 

en que habita. (Foster 8)  

Es desde este entendido que pensadores como Zingmunt Bauman (36), Linda 

Hutcheon, Hal Foster o Gianni Vattimo señalan que la Posmodernidad es un “concepto 

heurístico”6 capaz de describir la actualidad y explicar el pasado de manera diferente7. 

La Posmodernidad es la era donde se procura un discruso que oferta el espacio para 

que cualquier manifestación sea válida, condición que procura una amplia y fecunda 

producción de caminos alternativos que conducen a una identidad actual más plural. Esto 

puede explicarse porque la transformación valorativa de este momento histórico adquiere 

una condición especial consistente en la continua reconfiguración de los principios y 

normas que constituyen el pensamiento; cuestión que implica priorizar, sobre todo, la 

salvedad de no incurrir en categorías homogeneizantes o formas acabadas como las 

habíamos conocido en la primer modernidad. 

 
6 Se conoce como heurística al conjunto de técnicas o métodos para resolver un problema. La palabra heurística 

viene del griego“εὑρίσκειν” que significa “hallar, inventar”.  

El término heurístico se puede emplear como sustantivo y adjetivo. Como sustantivo, alude a la ciencia o arte 

del descubrimiento, considerada como una disciplina que posee el carácter de ser investigada. En el caso de ser 

utilizada como adjetivo, señala los principios, las reglas y las estrategias idóneas para encontrar la solución al 

problema. Definición disponible en: http://www.significados.com/heuristica/  
7 Aunque habría que tener en cuenta que esta explicación se puede aplicar a prácticamente todas las épocas 

porque, como hemos señalado ya, el sujeto responde al marco de representación que es acotado por las propias 

condiciones de su momento histórico. 

http://www.significados.com/heuristica/


Moreno 28 
 

Por lo tanto, el gran aporte de este periodo, de acuerdo con su diversidad de 

propuestas, radicaría precisamente en la apertura a todo tipo de reacciones que legitimen 

dicha multiplicidad de visiones. En cuanto a su ubicación temporal, más que fijar una fecha 

exacta es evidente que la era posmoderna comienza a manifestarse ya entrada la segunda 

mitad del siglo XX, proyectándose hasta el inicio del tercer milenio.  

La crisis de la Modernidad se agudizó a finales de los años cincuenta y principios de 

los sesenta del siglo pasado; los acontecimientos políticos y económicos surgidos durante 

estas décadas fueron consecuencia de la fractura cultural (y por tanto estética) que 

deconstruyó los paradigmas occidentales de representación. Especialmente los 

movimientos estudiantiles de distintas partes del mundo dieron cuenta de un deliberado 

rechazo “a la versión del modernismo que había sido domesticada en los años cincuenta” 

(Pico 32); comenzándose a hablar de una condición nueva: la posmoderna. Denominada así 

por el filósofo francés Jean-François Lyotard8, quien la define como: “El estado de la 

cultura después de las transformaciones que han afectado a las reglas del juego, de la 

ciencia, la literatura y de las artes” (13). A partir de entonces se ha asociado con un sinfín 

de expresiones que van desde un despliegue de iluminación temporal con nuevas y 

discontinuas fronteras hasta la llamada “crisis generacional”, caracterizada por su pérdida 

de fe, su búsqueda de lo inmediato y el beneficio particular9. 

 
8 El académico Enrique Linch en su texto Un nombre para una época, asegura de este dato: en 1979 el Consejo 

del gobierno de Quebec encarga a algunos pensadores franceses relevantes la redacción de un informe de 

situación para trazar un ambicioso programa de educación. Entre ellos, Paul Ricoeur escribe acerca de las 

Ciencias Sociales (es curioso, pero entonces todavía se pensaba que podía haber una “ciencia social” que no 

fuera exclusivamente computacional y estadística) y Jean-François Lyotard escribe sobre algo muy vago, que 

denomina “el saber” y titula su informe, redactado a toda prisa: “la condición posmoderna. (s/n)  
Información consultada en agosto de 2016 y disponible en: 

http://www.avizora.com/publicaciones/que_es/textos/0040_postmoderno_post Modernidad_01.htm 
9 Ideas que son enunciadas por autores como Luis González Carvajal; quien en su texto Ideas y creencias del 

hombre actual señala: “La Posmodernidad entraña también la muerte de la ética. Lógicamente, eliminada la 



Moreno 29 
 

La Posmodernidad se asocia con el momento histórico que intenta recuperar la potencia de 

vida a través de una búsqueda -incluso irracional- con la que se justifique cualquier acción 

inmediata que sea incluyente. Es la época en donde se busca erradicar “barras y márgenes”, 

al tiempo en que se le otorga importancia a la “otredad” y a aquéllos que no forman parte 

de las categorías homogeneizantes representadas. Así, con reflexiones como las de Anthony 

Giddens, Fracois Lyotard, Fredric Jameson, Jacques Derrida Michel Foucault, Gilles 

Lipovetsky, Terry Eagleton, Enesto Laclau, Slavoj Žižek o Gilles Deleuze –sólo por 

mencionar algunos- se propone establecer una alternativa estructural que obedezca a una 

sensibilidad diferente, con categorías estéticas que respondan a una configuración como 

hasta este momento no se había conocido. En palabras del propio Gilles Deleuze: 

“Queremos pensar la diferencia misma y la relación de lo diferente con lo diferente, 

independientemente de las formas de representación que la conducen a lo mismo y la hacen 

pasar por lo negativo”. (166) 

Son los vocablos lingüísticos y las teorizaciones del momento histórico -que dicho 

sea de paso, basan su crítica en la historización la deconstrucción y ponen en tela de juicio 

la idea de Modernidad- las que señalan un factor del periodo que habría que considerar 

como primordial para esta investigación: la aparente formación de una percepción diferente 

del mundo que se evidencia a través de un nuevo sistema de vida cultural y social. Como 

menciona James Rosenau: “La Posmodernidad es la época social inmediata después de la 

Modernidad” (18), la cual se caracteriza principalmente -de acuerdo a las reflexiones de 

 
historia, ya no hay deudas con el pasado arquetípico ni obligaciones con un futuro utópico. Cuando queda sólo 

el presente, sin raíces y proyectos, cada uno puede hacer lo que quiera. Ahora la estética sustituye a la ética”. 

(163) 

Postura que, como hemos señalado revisa los fenómenos de manera reduccionista puesto que se ha demostrado 

ya que el valor de los paradigmas operantes en épocas anteriores no se destruye sino se modifica de acuerdo a 

la función -estética o extra estética- que se establezca como dominante. 



Moreno 30 
 

Lyotard- por seguir a una corriente de pensamiento que desmitifica los paradigmas y 

modelos de las épocas que la preceden (25). Por lo tanto, es un periodo que persigue un 

nuevo y distinto orden social. La posmodernidad desde este ángulo implicaría una 

superación de las condiciones materiales de la Modernidad, sin embargo como veremos 

más adelante, éstas ultimas se han, más bien potenciado gracias a mecanismos tales como la 

simulación. 

Sin embargo, partiendo del entendido que apela a la configuración de un 

pensamiento que otorga un nuevo ordenamiento gracias a la fractura con los paradigmas de 

otra era, resulta pertinente atender a la visión del sociólogo Anthony Giddens, quien 

justamente explica que, con el objeto de hacer una crítica de la Modernidad, la 

Posmodernidad implica un reacomodo porque el orden que operaba en el pasado 

sencillamente ya no funciona (46). Dicho en términos más académicos: la Posmodernidad 

se refiere al lapso caracterizado por albergar un tejido axiológico particular que obedece a 

nuevas metas de existencia y, en consecuencia, deviene la modificación de sus marcos de 

representación.  

La Posmodernidad, en síntesis, responde a un momento histórico donde se han ido 

instalando diversas alternativas filosóficas que, desde su particular perspectiva, revisan y 

replantean las problemáticas de representación del sujeto en un mundo que aparentemente 

opera de acuerdo a un orden conceptual distinto. El cual, se considera de este modo porque 

tiene como primera intención desmarcarse de la Modernidad e ir más allá de sus preceptos. 

Ahora bien, si nuestra identidad no sólo está constituida a partir de la época, sino 

también (y sobre todo) de la inteligibilidad de los constructos y marcos operantes donde se 



Moreno 31 
 

habita, es importante señalar, de manera más precisa, las características que nos 

condicionan como existencias posmodernistas.  

La investigadora estadunidense Linda Hutcheon realiza un exhaustivo estudio sobre 

esta corriente de pensamiento y busca dar cuenta de las paradojas que resultan del 

encuentro entre las formas auto reflexivas de la Modernidad y el nuevo interés social, 

histórico, y por ende político, que caracteriza a la cultura posmodernista. El 

Posmodernismo, para Hutcheon, es una “fuerza problematizadora” absolutamente política 

que parte de lo que se considera como natural, pero que no ofrece respuestas unívocas y 

universales (1). Esto es, que procura una serie de alternativas que permiten consolidar -a 

partir de lo inconcluso y la diferencia- la identidad de nuestra actualidad, dando como 

resultado -en el entendido de Hutcheon - un arte que desnaturaliza los rasgos dominantes 

para autoafirmarse como punto de referencia; mismo que inmediatamente después se 

deconstruye cuestionando su propia validez, pese a que muchas veces se observe 

inacabado. Es importante recordar que la corriente de pensamiento posmodernista sugiere 

la constante reconfiguración de su normatividad y valoración estética para no imponer 

formas absolutas. De ahí que Hutcheon sugiera la problematización del pensamiento 

posmoderno desde acuerdos tácitos que ya son entendidos como “naturales”.  

A partir de esta idea, el posmodernismo tiene como objetivo primordial la denuncia 

del totalitarismo procurando lo múltiple, puesto que el proceso de diversidad disuelve la 

rigidez a la par que produce un comportamiento tolerante. Desde esta lógica es posible 

comprender que, por medio de la afirmación del derecho a las diferencias, a los 

particularismos y a las multiplicidades en la esfera del saber, se dio un aligeramiento de la 

autoridad suprema que servía como referencia de realidad. Gracias a este fenómeno, ha 



Moreno 32 
 

predominado lo individual sobre lo universal; lo psicológico sobre lo ideológico; la 

diversidad sobre la homogeneidad así como lo permisivo sobre lo coercitivo, es decir, la 

idea de igualdad cobró importancia desenfrenada y fueron abolidas las jerarquías. En 

síntesis, el derecho a la diferencia y la multiplicidad reelaboraron el concepto de lo 

verdadero como referencia de mundo. Factores que, como era de esperarse (al menos desde 

una postura moderna) devinieron una aparente confusión en los procesos de percepción e 

inteligibilidad; mismos que, antes de este momento, no habrían tenido lugar. En otras 

palabras, se vio fragmentada la configuración del sujeto y su mundo. Al respecto Fajardo 

subraya: “Esta deconstrucción del sujeto moderno lleva a la fractura interna de sus 

componentes y a facilitar la aceptación de diferentes sistemas de sentido y realidades que el 

yo centrado no captaba” (149). Lo cual dicho sea de paso, para pensadores precursores del 

Modernismo, tales como Donald Kuspit o Hans-Georg Gadamer,  entre otros,  ha sido un 

fenómeno radicalmente peligroso; puesto que aceptar la diferencia entre racionalidades y 

habitar en un mundo plural, implica el riesgo de moverse en un permanente relativismo10 

que propicie mecanismos de opresión tales como la simulación y se despliegue una 

posverdad justificada y naturalizada como modo de existencia. Pero además, dicho 

relativismo podría interpretarse como un vacío de modelos dominantes, al menos como 

habían sido entendidos hasta la Modernidad. El sociólogo Zigmunt Bauman explica al 

respecto: 

 

 
10 La peligrosidad se argumenta en el hecho de que si no existe una razón unificadora que aporte lógica absoluta, 

todo puede ser válido, puesto que obedece estrictamente a lo que sea considerado como verdadero en el 

momento de ser enunciado. 



Moreno 33 
 

 Habiendo difamado y denostado los actos humanos que sólo tienen 

como causa “pasiones” e inclinaciones espontáneas, la mente 

Moderna se siente horrorizada por la perspectiva de la “desregulación” 

de la conducta humana de vivir sin un código ético estricto y 

abarcador, de apostarle a la intuición moral del ser humano y a su 

capacidad de negociar el arte y los usos de la convivencia más que 

buscar apoyo de reglas legales y despersonalizadas sustentadas en 

poderes coercitivos. (42) 

 

Este repudio de los conservadores modernistas11 radica, pues, en la tergiversación y 

manipulación de la idea de pérdida de una normatividad que aporte control. Lo cual no es 

del todo cierto. La normatividad existe pero radica en parámetros con objetivos distintos. 

Por lo tanto, la conjunción de las categorías operantes implica necesariamente una 

transformación del individuo y sus fórmulas para concebir el discurso que enmarca la 

época; así como también incluye la modificación normativa que regule las relaciones 

sociales con las cuales reconocer (se) y aprehender (se) en vida. 

Aquí cabe señalar que el posmodernismo como corriente de pensamiento se ha 

divido en dos posturas distintas12: el posmodernismo de reacción y el posmodernismo de 

resistencia.  

 
11 Los principales opositores a los planteamientos de la Posmodernidad han sido los miembros de la teoría 

crítica y los marxistas más contemporáneos que, si bien reconocen los fallos de la Modernidad y su centro 

ilustrado, reconocen valiosos e irrenunciables ciertos valores democráticos de igualdad y ciudadanía. Dichos 

valores, plantean estos autores, son la única salvaguarda frente a la fragmentación social y la precarización del 

estado nacional. Por ello plantean que, más que buscar una Posmodernidad, hay que llevar a cabo, como 

proyecto filosófico y político, una nueva ilustración de la Modernidad. 
12 Hal Foster explica de este suceso: 



Moreno 34 
 

El posmodernismo de reacción se reconoce como una corriente de pensamiento 

sustentada por acciones que han tenido como objetivo desmitificar todo paradigma operante 

previo (Lyotard 24) y emanciparse absolutamente de su condicionamiento. Por ejemplo, 

replantear las ideologías que sostenían los valores utilizados con antelación en la historia -

la razón y el arte- y, desde este horizonte, no reproducir metanarrativas con las cuales 

justificar formas idealizadas para no incurrir en los “errores” de antaño. Jean-François 

Lyotard señala al respecto: “[…] es un estilo artístico o cultural que proporciona una 

reflexión estética de la naturaleza de la Modernidad y enfatiza la “incredulidad” hacia las 

metanarrativas” (24). Lo cual se interpreta a simple vista como una fractura con los 

paradigmas normativos de la Modernidad, dado que en ella se observa el inminente fracaso 

del proyecto de liberación humana sustentado en la preponderancia racional.  

Cabe señalar que este pensamiento se inspira en la postura del filósofo alemán 

Friedrich Nietzsche, quien adelantado a su época, experimentaba el desengaño de una 

propuesta filosófica basada en representaciones, es decir simulacros13 que, con el paso de 

 

 
A finales de los setenta estos debates empezaron a establecer una división en dos posturas 

básicas: la primera alineada con la política neoconservadora; la segunda asociada con la 

teoría postestructuralista. Según todas las apariencias, estas dos versiones de la 

Posmodernidad se oponían diametralmente. Así, tras la supuesta amnesia de la 

abstracción moderna, la versión neoconservadora de la Posmodernidad proclamó el 

retorno de la memoria cultural en forma de representaciones históricas en el arte y en la 

arquitectura. 

   (…) 
Por su parte, la versión postestructuralista de la Posmodernidad produjo una crítica de estas mismas categorías 

de la representación y la autoría (2001.76-76). 
13 Cabe recordar que a fines del siglo XIX y principios del XX, las corrientes “antirracionalistas” (con Nietszche 

a la cabeza) mostraron su rechazo histórico al patrimonio de la Modernidad. Para Nietzsche, el hombre moderno 

responde al simulacro; esto porque lo que representa no es visible y se oculta tras dicha representación. 

Recordemos que el filósofo alemán propone que, siendo seres racionales y sociales, la fuente original del 

lenguaje y del conocimiento no está en la lógica sino en la imaginación. Es en ella donde emerge el proceso de 

metaforización, el cual es una pulsión del ser humano que no puede ser eliminada porque en ella descansa la 

necesidad de conocer una verdad que no necesariamente es de carácter racional. Metaforización que no es más 

que una ilusión. Un simulacro necesario para crear identificación y regularnos como colectividad. (7) 
 



Moreno 35 
 

tiempo, se han ido desgastando hasta tornarse vacíos, falaces e hipócritas (2). Nietzsche 

explica al respecto: 

 

El intelecto, como medio de asegurar la supervivencia del individuo, 

donde desarrolla sus principales fuerzas es en el fingimiento; pues este es 

el medio por el cual sobreviven los individuos débiles, menos robustos, a 

los que está vedado luchar por su existencia con cuernos o recia de 

dentadura de fiera. (2) 

 

Partiendo de dicha reflexión y obedeciendo a las problemáticas de la actualidad, 

muchos investigadores han estructurado una serie de discursos que plantean el 

reconocimiento de esta verdad y justifican con ello un juicio aparentemente negativo. Tal es 

el caso del mexicano Carlos Fajardo, quien realiza una cartografía de las estéticas 

posmodernas y plantea al respecto: “El tiempo se encargó de fragmentar los espejos en los 

que se miraba nuestra identidad, en los que se creía ver el verdadero rostro del futuro. 

Parece que se han caído las máscaras y se observa con asombro que todo era un simulacro”. 

(142). Desde esta lógica se entiende cómo el pensamiento que confrontó lo moderno se 

emancipó de los paradigmas de dicha corriente; pero además buscó, sobre todo, no 

reproducir cualquier tipo de metanarrativas con las que se pudieran sustentar formas 

idealizadas. A esta corriente de pensamiento, como ya fue mencionado, se le conoce como 

posmodernismo de reacción. 



Moreno 36 
 

El posmodernismo de resistencia, por otra parte, es una reconfiguración valorativa 

atribuida al filósofo Hal Foster. Esta postura propone una sutil pero sustanciosa diferencia, 

ya que si bien promueve (observando la inoperancia de los grandes relatos) una 

extranjerización de las figuras dogmáticas –lo que debe ser considerada como otro 

comienzo, más allá de una afrenta o un acto nihilista -, ofrece una alternativa peligrosa que 

arroja resultados más pervesos pero útiles para el sistema, porque más allá de anunciar la 

muerte de los metarrelatos (historia, progreso, sujeto, etc.) sugiere la posibilidad de 

relacionarse con éstos desde un discurso no totalizador. Por lo tanto, los paradigmas 

permanecerán aunque se abordarán de manera distinta y con ello se renovarán en función 

de los beneficios que éstos oferten para el poder, tal como afirma el investigador Carlos 

Fajardo: “La deconstrucción de los mismos, la manera cómo los sistemas, con toda su 

jerarquía, se han fragmentado, pero sin desaparecer del todo, ha posibilitado el surgimiento 

de micro proyectos, diseminados por múltiples regiones de la cultura”. (147)  

Desde esta lógica de resistencia, otros pensadores de la época se han dado a la tarea 

de inscribir un nuevo significado a la corriente posmodernista y han desarrollado teorías 

que buscan deconstruir el modernismo, tratando de no incurrir en sus consecuencias 

negativas  (principalmente el statu quo intelectual que provoca una fractura del sujeto en 

tanto integralidad). Todo esto con el fin de cuestionar los códigos culturales y combatir la 

falsa normatividad que otorga una fuerza renovada al control social, proponiendo 

disyuntivas que aporten un conjunto de prácticas (discursivas o no) que den sentido a las 

diferentes objetivaciones de la persona y generen una serie de alternativas epistémicas que 

apelen al reencuentro con el origen mismo y no sólo obedezcan a posiciones estandarizadas 

que terminen por reproducir, con otro nombre, las prácticas repudiadas. Respecto a esta 

postura, Alfonso de Toro enuncia: 



Moreno 37 
 

 

Entendemos la Posmodernidad no sólo como una consecuencia de la 

Modernidad, como una “habitualización”, una continuación y culmine 

de ésta, sino como una actividad de “recopilación iluminada”, 

integradora y pluralista que retoma, reconsidera, un amplio 

paradigma, en especial de la cultura occidental (pero no solamente de 

ésta), con la finalidad de repensar la tradición cultural y, de esta 

forma, finalmente, abrir un nuevo paradigma donde se termina con los 

metadiscursos totalizantes y excluyentes y se aboga por la `paralogía´, 

por el disenso y la cultura del debate. (74) 

 

De Toro plantea un momento histórico cargado de sentido de apertura, de 

tolerancia, de asimilación y de diálogo; condiciones que establecen una evolución en las 

consideraciones paradigmáticas operantes previas y, en consecuencia, una transformación 

en la representación de mundo. Por ello, el investigador lo califica como un “renacimiento 

decodificado”. De ahí surge la aseveración de que la Posmodernidad es sostenida por una 

condición integradora que, más que rechazar la Modernidad, busca enunciar de manera 

distinta los rasgos que la acotan. Si todo final implica el inicio de algo, esta fractura no sólo 

plantea el fin de la forma de concebir al sujeto, el arte o la historia14 y, por ende, la 

normatividad y el valor; sino sobre todo presenta la posibilidad de un inicio que aporte 

resultados diferentes y se asocie con funciones y procesos distintos. Al menos en teoría. 

 
14 Conceptos atribuidos a diversos académicos estudiosos de la posmodernidad, quienes explican el 

aniquilamiento de figuras paradigmáticas o metarrelatos.  



Moreno 38 
 

Por otro lado, Hal Foster establece la esencia del posmodernismo en la pugna entre 

modos de ver. A partir de esta reflexión tiene lugar una premisa que modifica el 

pensamiento de manera más asertiva. El filósofo señala al respecto: “Tal vez la mejor 

manera de concebir al posmodernismo sea, pues, la de considerarlo como un conflicto de 

modos nuevos y antiguos, culturales y económicos, el uno enteramente autónomo, el otro 

no del todo determinativo, y de los intereses invertidos en ello”. (11) 

El posmodernismo, desde este entendido, es el pensamiento filosófico que apela a la 

representación de la vida desde lo particular y trata de conjuntar inmanencia y 

trascendencia en una constelación ecléctica que pueda otorgarnos una sensibilidad 

diferente, sobre todo en ámbitos sociopolíticos; al tiempo que propone un rechazo 

deliberado a resolver toda propuesta ideológica con el objeto de no caer en la trampa 

(modernista) de convertirla en un relato absolutista.  

En síntesis podríamos señalar que el posmodernismo, ya sea como corriente de 

reacción o de resistencia, obedece a un pensamiento y acción presentes en distintos campos 

de la experiencia humana; que plantea una compresión y representación del mundo donde 

se proponen una libertad formal (con énfasis en el significante) y un discurso al que se le 

pueda restituir su carácter de acontecimiento. Tal como lo explica James Rosenau: “[…] es 

un movimiento cultural o una cosmovisión que reconceptualiza el cómo experimentamos y 

explicamos el mundo”. (4) 

Ahora bien, para efecto de esta investigación se tomarán como referencia los 

principios de la corriente posmodernista de resistencia, puesto que propone apaentemente 

un movimiento que regenera y reorganiza la vida; permitiéndonos confrontar las posturas 

que hasta el día de hoy no habían permitido otro tipo de acercamiento a la realidad. El re-



Moreno 39 
 

conocimiento del posmodernismo de resistencia nos obliga a tener un postura crítica 

constante y un compromiso ético capaz de develar el propio artificio de los mecanismos de 

opresión perpetuados en esta ópoca. Y es justo desde este entendido que observamos el 

fenómeno de la simulación como una consecuencia lógica de las prácticas del Poder y las 

nuevas normas que rigen el pensamiento estético. 

  

 

1.1.1  ¿Cambio de paradigmas? 

Como hemos venido observando, el posmodernismo es la corriente estética donde 

ocurre un cambio de valoración en los principios que estructuran el pensamiento. A 

continuación se realizará un acercamiento que permita observar la reconfiguración de los 

objetivos en los principios operantes de la época y su tendencia dominante hacia la 

hiperbolización de lo estético; esto con el fin de establecer una ruta crítica que indique el 

punto neural de esta investigación: señalar el mecanismo de simulación como 

configuración primordial del sujeto actual. 

Para lo anterior es necesario partir de la idea de que el posmodernismo depende de 

las condiciones materiales y concretas de la existencia, es decir, de las posibilidades 

(tecnológicas, idealistas, visuales, etc.) que se encargan de despersonalizar el ideal del “yo” 

centrado que operaba en épocas previas. Es desde esta idea que el capitalismo cobra 

importancia y se empodera como el factor de mayor relevancia en el fenómeno de 

reconfiguración paradigmática. 



Moreno 40 
 

A través del capitalismo se modifica prácticamente cualquier representación del 

mundo y, al hacerlo, se instala en el pensamiento colectivo lo que podríamos llamar la 

condición más poderosa del sistema: la comercialización de lo existente. Concepción 

mercantilista que transforma también y, por ende, la percepción. En consecuencia, para 

asimilar la idea de existencia, es necesario reconocer que los estatutos de conocimiento y 

legitimación se han visto afectados en torno a las ideas de producción.  

Como es sabido, el capitalismo -que con el paso del tiempo manifestó una serie de 

crisis que pusieron en entredicho su viabilidad como modelo económico- se consolidó 

como estructura determinante luego de la década de los setenta. Esto porque múltiples 

factores dieron sitio a la llamada “competencia mundializada”, la cual afianzó el poder de 

las políticas monetarias. En la actualidad vivimos un capitalismo tardío15, caracterizado por 

obedecer prácticas internacionales impulsoras del neoliberalismo y que, como ya hemos 

mencionado, estimulan ejercicios expansionistas del mercado que representan los nuevos 

modos de percibir la realidad. 

El capitalismo tardío genera una transformación de tendencia paralela: por un lado 

la que ha dado origen a una sociedad posindustrial, es decir, una sociedad fundada sobre la 

primacía del saber y la hiperespeciaización teórica para el desarrollo del campo económico; 

y por otro lado, una sociedad posmoderna que no se limita al campo cultural, sino que 

insiste, por el contrario, sobre los efectos y la extensión de un nuevo modo de socialización 

 
15 Es importante recordar que el capitalismo tiene su origen en Europa occidental entre los siglod XVI_XVII y, 

aunque ha operado de formas distintas de acuerdo al momento histórico,  que el hecho de mencionar que 

vivimos en un capitalismo tardío nos obliga a pensar pues, que no todos los valores ni tampoco todas los 

metarrelatos se han deconstruido. El capitalismo tardío es un sistema socioeconómico que ha logrado su 

preservación y ha resistido al principio fundante de la posmodernidad que dice dice romper con las figuras 

paradigmáticas. 



Moreno 41 
 

que se focaliza en los procesos de individuación. Los filósofos Gilles Deleuze y Félix 

Guattari expresan esta idea de la siguiente manera:  

 

El capitalismo no se enfrenta a esa situación desde afuera, puesto que 

de ella vive y encuentra en ella a la vez su condición y su materia, y la 

impone con toda su violencia. Su producción y su represión soberanas 

no pueden ejercerse más que a este precio. El capitalismo nace, en 

efecto, del encuentro entre dos clases de flujos, flujos descodificados de 

producción bajo la forma del capital-dinero, flujos descodificados del 

trabajo bajo la forma del “trabajador libre”. (39) 

 

Por lo tanto, las técnicas de producción del capitalismo ubican al mundo en un 

campo de mercantilización donde todo se percibe como una maquinaria interconectada, de 

la cual se puede y debe obtener algo necesariamente deseado. Éste es quizás el mayor 

cambio paradigmático que se opera en la Posmodernidad, ya que al replicar los procesos 

industrializantes se instaura, en el pensamiento, una condición de fragmentación que 

estimula y asegura una producción continua y constante. Respecto a esta idea, Deleuze 

asevera:  

 

Cuando una sociedad está completamente descodificada, los flujos 

se deslizan a un sistema contable, a una axiomática de las cantidades 



Moreno 42 
 

abstractas, en lugar de remitir a los códigos calificados. El sistema 

contable en el capitalismo funciona a base de flujos descodificados 

que son retomados en un sistema de base contable (2013. 38)  

 

Dicho fenómeno referido por Deleuze puede explicarse si se sigue la siguiente 

lógica operativa: 

a) Para mercantilizar es necesario fraccionar (en especial el conocimiento).  

b) Cualquier otro campo experiencial (incluido aquí el conocimiento) es una 

entidad integral que, para obedecer a los actuales procesos de percepción, sufre 

una desterritorialización y se descodifica para convertirse en lenguaje 

tecnológico.  

c) Una vez que ejecutado este procedimiento, el campo ya no sólo es factible de ser 

fraccionado, sino además puede ser percibido y tratado como producto 

comercializable.  

 

Por lo tanto, desde este horizonte se puede afirmar que cada vez que se comercializa 

la vida, se sustituye una relación social por “algo” percibido como objeto o mercancía del 

deseo. Gilles Deleuze y Félix Guattari señalan: “El capitalismo tiende hacia un umbral de 

descodificación, que deshace el socius16 en provecho de un cuerpo sin órganos y que, sobre 

este cuerpo, libera los flujos del deseo en un campo desterritorializado” (14). Dicho de otro 

modo, el sujeto pasa de autopercibirse como tal (un cuerpo pleno) para observarse como un 

 
16 Gilles Deleuze denomina socius a “una instancia social particular que juega el rol de cuerpo lleno” (2013.37) 

mismo que puede –aunque no siempre- ser presentado como una sociedad. 



Moreno 43 
 

conjunto de objetos (máquinas); el cual es fragmentado y fragmenta sus relaciones con lo 

otro y, en consecuencia, facilita los procesos de producción.  

Para comprender mejor lo antes referido, apelemos propiamente a la mecánica del 

fenómeno ya descrito a través de la siguiente metaforización: observemos la maquinaria 

social a manera de un cerebro donde habitan pequeñas células/individuos que funcionan 

como micro máquinas sujetas e interconectadas a través de un flujo constante denominado 

neurotransmisor, por medio del cual suceden los procesos de percepción. Cada neurona 

capta y produce una serie de impulsos de los que dependen otras para que el sistema 

nervioso funcione de manera útil. Del mismo modo, cada individuo produce y se encuentra 

supeditado a otros individuos por medio de los diversos flujos de producción mercantilista 

que, a su vez, mantienen operante el sistema capitalista. Los individuos -o para el caso, las 

neuronas- obedecen a su función utilitaria dentro de un sistema más grande y responden a 

un tipo de relación por medio de la cual aseguran su interconexión y viabilidad.  

Esta analogía, aunque de antemano aclaremos es mucho más compleja17, facilita el 

reconocimiento del proceso en que se opera el reordenamiento simbólico que conforma al 

sujeto actual y permite establecer, con claridad, cómo la llamada desarticulación ha dejado 

 
17 Augusto Boal en su libro La estética del oprimido realiza un estudio de la función sináptica y 

establece que dicho proceso se multiplica y diversifica en la medida que se estimula. De tal manera que su 

función pueda verse incrementada y multiplicada a través de la formación de redes neuronales que complejicen 

la capacidad de percepción y demanden en consecuencia mayor información. Boal explica al respecto: 

Las neuronas estimuladas forman circuitos cada vez más capaces de recibir, transformar y transmitir más 

mensajes simultáneos -sensoriales y motores, abstractos y emocionales-, enriqueciendo sus funciones y 

activando neuronas de cerca o de lejos, que entran en acción creando redes cada vez mayores de circuitos 

entrelazados que nos hacen recordar otros circuitos, estableciendo relaciones entre circuitos. ya sean sus 

afinidades obvias o insospechadas, lo que nos permite crear, descubrir, inventar, imaginar.  

La imaginación va más a1lá de lo recordado. La imaginación es la memoria transformada por el deseo. (170-

171) 



Moreno 44 
 

de ser un factor externo en la conformación del individuo y sus relaciones con lo natural, 

para volverse esencia misma del propio ser conforme al deseo.  

Desde esta perspectiva, dicho individuo se ha convertido, en palabras de Deleuze y 

Guattari, en una “máquina deseante” productora de deseos (14): un esquizofrénico incapaz 

de distinguir entre el producir y su producto (15) porque se halla inmerso en una 

maquinaria más grande: el capitalismo o sistema político-económico de producción. El 

cual, le provee constantemente de los estímulos necesarios para que su deseo se encuentre 

siempre latente.  

Ahora bien, es importante subrayar que en esta investigación entendemos “deseo” 

como una necesidad siempre constante y obsesa por conseguir la posesión de algo 

(entiéndase “lo que sea”). Comportamiento que no nace espontáneamente sino a partir de 

dos sintomatologías sociales que operan de manera conjunta y entramada. A la primera el 

filósofo Gianni Vattimo la denomina: “estetización generalizada de la existencia” (50), la 

cual consiste en atribuir, a todo, una función estética hiperbolizada y distinguirla como 

dominante por encima de las demás funciones estéticas posibles. La segunda 

sintomatología es denominada por Guy Debord: “espectacular”18, ya que obedece a una 

 
18 Ya en la década de las 60 el filósofo francés Guy Debord realizaba una crítica a la economía capitalista –a la 

que él mismo denominaba “espectacular”- en donde subrayaba que la vida social aún en su más mínima 

expresión se encuentra desarrollada, mediatizada y condicionada por la producción masiva de mercancía. Esta 

última descrita por el autor como aquellos objetos espectaculares, carentes de un valor transformador, que 

promueven la alienación de la sociedad. Debord denunciaba que el mundo se hacía espectáculo de la siguiente 

manera: “Toda la vida de las sociedades en las que dominan las condiciones modernas de producción se presenta 

como una inmensa acumulación de espectáculos. Todo lo que era vivido directamente, se aparta en una 

representación “. (3)  

Guy Debord explica que el espectáculo es una forma de organizar la vida social que se presenta como modelo 

de la ideología consumista dominante que se construye a partir de imágenes destinadas a ser contempladas 

pasivamente. En razón de ello, es una forma generadora de pasividad: de individuos pasivos sujetos a un 

fenómeno de inversión hacia la vida, es decir, una “no vida” donde la apariencia le toma la delantera a la 

realidad. De este modo, Debord sostiene que en sociedades determinadas por un orden consumista, sucede un 



Moreno 45 
 

manufactura masiva de objetos, comportamientos o eventos que no ofertan ningún tipo de 

evolución para el pensamiento. Dicho de otro modo, su única utilidad responde a entretener 

al sujeto y, en consecuencia, produce una alienación social.  

Para comprender dicho fenómeno estético, que es el correspondiente de esta 

investigación, es necesario conocer mejor los síntomas antes referidos con el objeto de 

ubicarlos en la ruta que sigue el comportamiento esquizo y el marco de simulación que 

provoca. 

La estetización es un indicio social consistente en buscar primordialmente la 

condición de contemplación de aquello que conforma el mundo, porque la maquinaria del 

sistema le dicta que la vida digna debe ser bella, a lo que Ives Michaud, afirma: 

 

Este mundo es exageradamente bello. Bellos son los productos 

empacados, la ropa de marca con sus logotipos estilizados, los cuerpos 

reconstruidos, remodelados o rejuvenecidos por la cirugía plástica, los 

rostros maquillados, tratados o lifteados, los piercings y los tatuajes 

personalizados, el ambiente protegido y conservado, el marco de vida 

adornado por las invenciones del diseño, los equipos militares con su 

 
fenómeno de desdoblamiento en el que el espectáculo invierte lo real, pero al mismo tiempo la realidad vivida, 

al ser invadida por la contemplación del espectáculo, reproduce en sí misma un orden espectacular. Dando como 

resultado una “inversión real” o alienación recíproca que es la base y esencia de toda sociedad existente. (4) El 

autor sugiere: “Allí donde el mundo real se cambia en simples imágenes, las simples imágenes se convierten en 

seres reales y en las motivaciones eficientes de un comportamiento hipnótico. […] Allí donde hay 

representación independiente, el espectáculo se reconstituye. (6) 

 

 



Moreno 46 
 

aspecto cubo-futurista, los uniformes rediseñados tipo constructivista 

o ninja, la comida mix en platos decorados con salpicaduras artísticas 

a no ser que de manera más modesta sea empaquetada en bolsas 

multicolores en los supermercados, como las paletas Chupa-Chup. 

Hasta los cadáveres son bellos cuidadosamente envueltos en sus 

fundas de plástico y alineados al pie de las ambulancias. Si algo no es 

bello, tiene que serlo. (9) 

 

Esta necesidad de embellecer al mundo proviene, como hemos mencionado ya, del 

síntoma de estetización desmedida19. Misma que se explica porque la función estética se 

empodera como la de mayor relevancia y valor sobre las demás funciones; pero no sólo eso, 

dicha función estética se desarrolla indiscriminadamente a grado tal que se instaura como 

condición necesaria para poder ser considerada dentro de la norma, puesto que propicia los 

medios para que suceda la espectacularización social. Theodor Adorno explica esto último 

de la siguiente manera: 

 
19 Cabe recordar que este señalamiento no es nuevo. Walter Bejamin en 1936, con su obra La obra de 

arte en su época de reproductibilidad adviertía ya de la enorme peligrosidad que presenta desplazamiento de 

los criterios estéticos al campo de lo político cuando la intención (fascista) de manipulación de las masas 

propicia una glorificacion/idealización de actos tales como la guerra. Benjamin advierte: “La guerra estetizada 

pone de manifiesto que la humanidad ha llegado a un grado de autoalienación que le permite vivir su propia 

destrucción como goce estético de primer orden” (57-99)  

 

Vale la pena decir que, esta preocupación de Benjamin ha sido tratada por diferentes estudiosos del tema que 

buscan perpetuar la advertencia y, con suerte, modificar algún tipo de acción en lo real. Tal es el caso de 

Gustavo Geirola quien plantea: “estamos en una era científica cuya función pareciera diseñarse como un 

desarrollo tecnológico que, incapaz de modificar el sistema de propiedad, revierte sobre la destructividad de la 

guerra, entonces necesariamente nos conducimos a replantear las condiciones teóricas y prácticas de la lucha 

de clase y, particularmente, el rol del teatro y del arte en esa dimensión”. (202)  

 

 



Moreno 47 
 

 

La humanidad, que antaño, en Homero, era un objeto de 

espectáculo para los dioses olímpicos, se ha convertido ahora en 

espectáculo de sí misma. Su auto- alienación ha alcanzado un grado 

que le permite vivir su propia destrucción como un goce estético de 

primer orden. Este es el esteticismo de la política que el fascismo 

propugna. El comunismo le contesta con la politización del arte. (20) 

 

La espectacularización por su parte, genera una percepción de mundo nueva que, en 

palabras del académico Jesús Martín-Barbero, se caracteriza por obedecer a “esa sensación de 

llenura en el vacío, esa reducción de tensión, esa sensación de participación que engendra la 

satisfacción de ver” (99). La espectacularización puede definirse, en función de este 

horizonte, como un fenómeno dirigido conscientemente por quien tiene un poder y busca 

preservarlo. Para el teatrista brasileño Augusto Boal, es un mecanismo que apela a diversas 

formas (espectaculares) para “cautivar o intimidar a ciudadanos e integrarlos en una sociedad 

dominada por los opresores” (130). Esta “invasión de cerebros”, como enuncia el autor, 

consiste en usar espectacularmente la imagen y otros recursos informativos para “hipnotizar” 

al individuo a través de medios, como la televisión. Esto es, coaccionar la percepción para que 

el individuo mire sin ver, oiga sin escuchar y obedezca sin saber a quién (137). En otras 

palabras, es un dispositivo que propicia las condiciones necesarias para que un individuo 

perciba el mundo de acuerdo a los intereses de un poder determinado; sin embargo, el 

fenómeno de espectacularización no tendría lugar si no fuera por la presencia de algunos 

factores que han reproducido los escenarios ideales para que, de acuerdo con una estricta 

lógica consumista, suceda un cambio en las formas de ver el mundo y se conforme una 



Moreno 48 
 

percepción distorsionada del ser. Factores que, de entre muchos, resulta indispensable resaltar 

dos: el desarrollo incesante de la tecnología y el desbordante manejo de información e 

imágenes. Esto porque, como ya fue mencionado, ambos contribuyen a perpetrar la transición 

del ser sujeto al ser consumidor; transición que a su vez genera, como consecuencia, una 

estetización de la experiencia humana, pues las propiedades y efectos de estas condiciones 

establecen una atmósfera imperceptible que manipula la percepción. Por lo tanto, el 

comportamiento social deshabilita el concepto de lo real y lo sustituye por el de simulación en 

tanto significante desvinculado, ya que hoy en día no importa que la sustancia sea falsa o 

adquirida, si en apariencia se puede percibir como si fuera real (Foster 2001.302). O como 

sugiere también José Ramón Fabelo Corzo: 

 

La estetización de la experiencia, la espectacularización de la sociedad a 

las que hoy asistimos muestran el uso habitual de lo tradicionalmente 

artístico en términos de imaginación como instrumento de desfiguración de 

los imaginarios sociales a favor de una re-presentación de la realidad que no 

coincide con la verdadera realidad, para que lo pseudo-real sea tomado 

como lo real, para engañar. (62) 

 

Pero esta observación no es nueva, para Guy Debord la producción de objetos 

espectaculares sostiene un claro sentido ideológico que busca deliberadamente establecer 

una ilusión totalizante más potente incluso que la propia experiencia viva. Lo cual implica, 

como consecuencia, la imposición de determinados comportamientos que empatan con un 

consumismo siempre deseante de aquello que no es lo propio. Por lo tanto, el espectáculo, 

en el entendido del autor, responde a una relación social entre personas mediatizadas por 



Moreno 49 
 

las imágenes (3) que es resultado y proyecto del modo de producción existente (4), tal 

como lo afirma: 

 

La alienación del espectador en beneficio del objeto contemplado 

(que es el resultado de su propia actividad inconsciente) se expresa 

así: cuanto más contempla menos vive; cuanto más acepta reconocerse 

en las imágenes dominantes de la necesidad menos comprende su 

propia existencia y su propio deseo. La exterioridad del espectáculo 

respecto del hombre activo se manifiesta en que sus propios gestos ya 

no son suyos, sino de otro que lo representa. Por eso el espectador no 

encuentra su lugar en ninguna parte, porque el espectáculo está en 

todas. (8) 

 

En resumen, Guy Debord establece que ninguna sociedad sobrevive actualmente sin 

su condición de espectacularización, pues ésta obedece a una función civilizadora. A partir 

de esta afirmación, Debord marcará la ruta crítica más lacerante de los estudios estéticos de 

nuestro tiempo, ya que, como se ha venido observando durante esta investigación, establece 

las bases de un fenómeno altamente efectivo que sigue operando cada vez con más fuerza 

en sociedades como la nuestra: la simulación.  

El individuo actual es aquél que, sin darse cuenta, ha sido configurado por el 

sistema –a través de la estetización y la espectacularización- para ir desarticulando y 

desterritorializando, incansablemente, los campos o conceptos en un afán compulsivo por 



Moreno 50 
 

conquistar algo que, dicho sea de paso, jamás alcanzará. Evidenciándose así, casi siempre, 

como un ente obsesivo/compulsivo, fragmentado y miope, es decir, como un esquizo. 

Para comprender el término esquizo, muy probablemente sea necesario apelar de 

nuevo a las palabras de Augusto Boal, quién en su último texto, realiza un profundo análisis 

sobre las condiciones sociopolíticas antes referidas y ejecuta un señalamiento directo de lo 

que significa esta programación. Al respecto, el teatrista señala:  

 

La invasión de cerebros explica la formación de los sumisos 

rebaños de fieles pasivos de las iglesias electrónicas, de los milagros a 

granel, con cita concertada en la tele; de las multitudes enfurecidas de 

fans de los deportes de masas, unánimes en su estéril fanatismo; de la 

irritante y venenosa vacuidad intelectual de la telebasura; de las tristes 

decisiones electorales de las masas corrompidas por el propio sistema 

en el que están integradas, que las explota, reprime y deprime, que las 

seduce... (26) 

 

Augusto Boal enuncia como “invasión de cerebros” (20) al fenómeno a través del 

cual sucede la conformación de seres esquizos. De ahí que apele a los conceptos de Jaques 

Lacan y retome la idea de “castración” estética (22), misma que se ocupa de vulnerar al 

individuo para hacerlo sumiso ante los discursos dominantes y las formas éstéticas de 



Moreno 51 
 

reproducción. Ahora bien, ante la rendición de éstas últimas es importante recuperar las 

reflexiones Theodor Adorno quien señala a proposito de este fenómeno: 

 

La idea de que el mundo quiere ser engañado, se ha hecho más real 

de lo que jamás pretendió ser. Los hombres, no sólo se dejan engañar, 

con tal de que eso les produzca una satisfacción por fugaz que sea, 

sino que incluso desean esta impostura aún siendo conscientes de ella; 

se esfuerzan por cerrar los ojos y aprueban, en una especie de 

desprecio por sí mismos que soportan, sabiendo por qué se provoca. 

(10) 

 

Así, al convertir, de manera inadvertida, el pensamiento mercantilista en un dogma 

de vida, la propia vida se estanca y enferma (109). Por lo tanto, sin alejarse del entendido 

de Deleuze y Guattari, el capitalismo es una maquinaria perversa que, por medio de los 

mecanismos de desterritorialización y descodificación, inunda de información al individuo 

para configurarlo irremediablemente en un modo que acepte, en primer lugar, la 

expropiación de los posibles campos en que se desarrolle (igual que lo hace una sustancia 

exógena en el cerebro) y, posteriormente, su sometimiento a la axiomática potencia del 

capital. De esto, el propio Deleuze afirmará en estudios posteriores: “Si es verdad que el 

capitalismo produce al esquizo como produce al dinero, toda la tentativa capitalista consiste 

en reinventar territorialidades artificiales para inscribir a las personas, para volver 

vagamente a recodificarlas”. (2013.30) Es decir, una simulación al servicio del capital. 



Moreno 52 
 

Independientemente de que tanto Deleuze como Guattari plantearan la enfermedad 

de la esquizofrenia como un producto del sistema capitalista, la presente investigación, sin 

afán de arriesgarse a poner en tela de juicio el planteamiento de estos grandes filósofos, 

reflexiona sobre el fenómeno desde un ángulo parecido, aunque no igual.  

Con esto comenzaría el planteamiento teórico de mi tesis que sugiere al capitalismo 

como productor de entes esquizo (frénicos)20, nuestra propuesta sugiere pensar que la 

propia condición de esquizos es un síntoma más de un mal aún mayor. El cual genera seres 

alienados -“máquinas deseantes”- caracterizados por una predisposición adictiva21, es decir, 

individuos configurados a partir de las premisas del mercado y que se distinguen por estar 

cargados de comportamientos obsesivos o compulsivos que, aunados a una incapacidad de 

autocontrol, desarrollan un deseo/necesidad psicofisiológica (siempre creciente) por cierto 

“algo” y, con ello, aseguran de manera indefinida la exacerbada producción del mismo22. O 

siguiendo con el ejercicio metafórico antes planteado, el individuo que se ha ido 

 
20 La esquizofrenia es un trastorno mental que se caracteriza por una modificación en la percepción de la 

realidad del individuo. Es una enfermedad que, hasta la fecha, no cuenta con una prueba funcional o bioquímica 

con la cual diagnosticarse, por lo que aún se desconoce su causalidad. Hoy en día se sabe que en personas 

esquizofrénicas existe una sobreproducción de dopamina en el cerebro, por lo que se le puede adjudicar una 

causa más biológica que psicológica, aunque no esto es del todo seguro. 

La esquizofrenia presenta un tipo de alteración psicótica que se reconoce por un conjunto de condiciones que 

conducen, como ya ha sido enunciado, a la pérdida de contacto con la realidad. Condiciones psicóticas tales 

como: “trastornos severos de la conducta, incapacidad de pensar coherentemente, falta de reconocimiento de 

estas anormalidades (inconsciencia de la enfermedad y eventualmente, delirios y alucinaciones, estas últimas 

definidas en ausencia de un objeto real […], a diferencia de las ilusiones, que son percepciones en presencia de 

un objeto real”. (Brailowsky 183)  
21 Por otro lado, la enfermedad de la adicción se considera de carácter psicológico, puesto que obedece a una 

causalidad multifactorial principalmente depositada en diversas problemáticas sociales y emocionales. 

La esquizofrenia obedece a un desorden químico neurofisiológico mientras que el enfermo adicto no obedece 

a esa condición de primera instancia. Un adicto puede presentar esquizofrenia pues va desarrollando una 

degeneración en sus neurotransmisores límbicos (dependiendo de la sustancia que vaya consumiendo), pero un 

enfermo esquizofrénico no necesariamente es un enfermo adicto. La adicción es una enfermad psicológica. 
22 A manera de ejemplo, citaremos una de las escenas más representativas de la serie televisiva Breaking Bad. 

En ella, el personaje principal (Walter White quien se dedica a manufacturar droga sintética) busca cerrar un 

trato con uno de sus competidores y sugiere elevar la calidad del producto a través de la preparación química 

que él puede proporcionarle; esto para desatar un deseo mayor por la droga. Lo cual puede traducirse en una 

dependencia desesperada que tendrá como consecuencia incrementar las ventas y producir mayor capital. 

Disponible en: http://www.youtube.com/watch?v=fHKrCs1rFRI  

http://www.youtube.com/watch?v=fHKrCs1rFRI


Moreno 53 
 

configurado con comportamientos adictivos es parecido a una neurona contaminada: una 

máquina deseante que, corrompida por cierta información exógena manipulada, altera y 

reduce su funcionamiento para convertirla en una célula consumidora y compulsiva, 

exageradamente dependiente del factor exógeno. 

Cierto es que tanto Deleuze como Guattari consideraron la esquizofrenia como el 

estado límite de la producción social deseante y al individuo, habitante dentro del sistema, 

como un esquizo que desterritorializa, descodifica y mezcla todo código hasta sus últimas 

consecuencias. Factores que, como ya se ha mencionado, dan como resultado un ser que 

percibe la realidad de manera alterada, que apenas es consciente de este comportamiento 

por lo que no puede evitarlo. Es precisamente este último punto en donde el presente 

análisis depositará los acentos de la diferencia que conduzcan a la observación del posible 

cambio en los paradigmas de la época.  

Con lo anterior, se pretende establecer que el individuo, si bien no es del todo 

consciente de la configuración con que se determina la inteligibilidad de su mundo, sí 

puede llegar a ser capaz (aunque lo niegue aceptando habitar un mundo simulado) de 

percibir las conductas dañinas que violentan su persona, entorno, relaciones, así como a su 

prójimo. Esto debido a que los agenciamientos externos que le proveen un poder resultan 

más atractivos, deseables y de acceso inmediato. Cuestión que implica, más que obedecer a 

un investimento social de carácter esquizoide, estar conformado por otro comportamiento 

de tipo adictivo. Dicho de otro modo, al reconocer la configuración política que genera 



Moreno 54 
 

conductas adictivas, podría ser posible comprender por qué los mecanismos de simulación 

son tan poderosos en nuestra sociedad actual23.  

En síntesis, podemos establecer que la Posmodernidad es una época que, debido a 

sus condiciones, ha dado lugar a una corriente de pensamiento que apuesta por la 

diversidad y el aniquilamiento de los paradigmas operantes en épocas previas. No obstante, 

pese al esfuerzo por no incurrir en las prácticas del pasado, existen factores de los cuales el 

posmodernismo no puede emanciparse. Tal es el caso del capitalismo.  

El capitalismo, como sistema de poder, ha logrado establecer subjetivaciones típicas 

de la Modernidad, sobre todo en la manera de percibir (se) y desenvolver (se) en las 

sociedades actuales, dando lugar a un tipo de comportamiento afectado, conocido como 

esquizo. El cual puede ser concebido como un síntoma de un mal mayor: el pensamiento de 

tipo adictivo. Mismo que sirve perfectamente al poder como herramienta configurante de 

los síntomas de estetización y espectacularización para hacer del sujeto un consumidor. 

Así, los individuos condicionados por un pensamiento adictivo, no sólo obedecen de 

manera más inmediata a la estrategia de consumo del capitalismo, sino además procuran 

una percepción alienada e incapaz de reaccionar que se vale, a su vez, de mecanismos tales 

como la negación para habitar una realidad simulada. Una “hiperrealidad”, como la 

denomina Jean Beaudrillard, que enmascara los efectos tóxicos de un poder que manipula y 

violenta en favor de sus propios intereses. 

 
23 Cabe señalar que Gilles Deleuze en escritos posteriores al Anti Edipo, al explicar el concepto de cuerpo sin 

órganos, hace mención de cuatro tipos que se manifiestan como aproximaciones de éste: el masoquista, el 

esquizofrénico, el drogado y el histérico (2013.159). De tal manera que el enfoque propuesto hacia la 

predisposición adictiva no es algo novedoso; no obstante, ante la consideración que el autor hace respecto a la 

historia de las intensidades como el factor que les otorga diferencia, es posible -para la presente investigación- 

focalizar en el campo de lo adictivo uno de los ejes centrales que constituyen los marcos de representación 

actuales. 



Moreno 55 
 

Es decir, esta investigación pretende observar cómo, para dar seguimiento a ciertos 

intereses, el poder configura (a través de sus diversos sistemas, principalmente el 

capitalista) más que a un sujeto esquizo, un flujo de pensamiento conjugado en el terreno de 

lo adictivo; el cual produce desterritorializaciones y movimientos mucho más eficaces y 

peligrosas para la sociedad como es el caso de la simulación. O dicho de otra forma, una 

sociedad en condición de simulación es consecuencia histórica de los preceptos 

desarrollados y potenciados en la época denominada posmodernidad -preceptos que más 

bien, resultan ser una continuación de los ponderados durante la Modernidad capitalista- 

donde el pensamiento adictivo es el principal factor de configuración del sujeto para 

beneficio del poder. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Moreno 56 
 

 

 

 

Capítulo II 

La estética de la simulación. La estrategia del poder 

Como hemos venido observando, el mundo actual se ajusta a diversos procesos de 

consumo para que la idea de mercancía otorgue valor y sentido a lo existente. Recordemos, 

además, que Gilles Deleuze y Félix Guattari han señalado que el capitalismo trasnacional 

vigente requiere estrategias de disolución de territorialidades e identidades para establecer, 

en los objetos (que pueden ser también imágenes e información), un potencial deseo que re-

territorializará el mundo y el pensamiento en favor del propio capital, lo cual operan de 

manera efectiva a través de los síntomas sociopolíticos denominados estetización y 

espectacularización24; mismos que dan pie al mecanismo del poder denominado 

simulación. 

La simulación, según R. Barthes, es una estrategia basada en la apariencia que 

consiste en sustituir la realidad por “algo que no es”, es decir, un escenario donde la imagen 

se ve emancipada por cualquier significado profundo para ubicarla en una “superficie 

simulacral” (26); o como  Baudrillard25 le denomina: hiperrealidad (1997.16-17). La cual,  

 
24 El filósofo francés Guy Debord en su texto La sociedad del espectáculo inaugura la observación de dicha 

condición social. Tema que en años posteriores recuperan estudiosos tales como Vargas Llosa (La civilización 

del espectáculo), Lipovetsky (La era del vacío. Ensayos sobre individualismo contemporáneo), Zizek 

(Bienvenidos al desierto de lo real), entre otros. 
25 Baudrillard explica que en la actualidad el sujeto habita un mundo cada vez más irreal; un lugar donde lo más 

importante es la desaparición incesante de cualquier significación y finalidad. Lo cual implica una 



Moreno 57 
 

busca enmascarar y hacer desaparecer lo que acontece, para dejar un estado de ilusión 

radical permanente (1997.23). Por lo tanto, desde  la postura de los mencionados autores, la 

simulación podría comprenderse como el mecanismo por el que se transforman las 

fórmulas de reconocimiento y relación de los marcos de representación; basándose en el 

uso dislocado de significantes que provocan comportamientos afectados pero benéficos 

para el poder.  

El presente capítulo buscará establecer la lógica que conforma el dispositivo 

denominado simulación, con el objeto de comprender la estrategia política usada por la 

“máquina del poder” principalmente en nuestro entorno inmediato y, desde ahí, observar la 

alternativa que oferta el quehacer artístico teatral. 

Ahora bien, es importante señalar que pese a la intención del presente análisis por 

vincular al Estado mexicano con estas condiciones de existencia, resulta vital aclarar que no 

es el único espacio donde se propician y suceden los fenómenos antes señalados. Es cierto 

que México presenta los escenarios ideales para reflexionar sobre la simulación como el 

mecanismo favorito del poder y su consecuente ejercicio de violencia epistémica, pero no 

hay que ignorar que esta situación es una más dentro del crisol político mundial, de tal 

manera que cualquier territorio donde dicho poder (sin importar su esfera) realice una 

suerte de maniqueísmo social, será susceptible a estos dispositivos. De ahí la relevancia de 

señalar y reconocer el componente y las alternativas posibles para considerar la posibilidad 

de desactivar su afectación. 

 

 
transformación en las maneras de relacionarse del sujeto; al menos en el sentido tradicional. 



Moreno 58 
 

2.1 El pensamiento adictivo. El preámbulo de la simulación 

Como ha sido señalado antes, los fenómenos de desterritorialización y 

descodificación son consecuencia de los procesos de producción en y por las diversas 

maquinarias (enunciadas ya por Gilles Deleuze y Félix Guattari) del sistema capitalista. Es 

cierto que estos síntomas –los cuales, enfatizando, obedecen más bien a una psicosis- 

pueden encontrarse en enfermedades tales como la esquizofrenia; sin embargo, lo que 

habría que señalar es que la esquizofrenia puede formar parte, a su vez, de otra patología 

que opere y produzca condiciones similares, pero genere una diferencia esencial. Tal es el 

caso de la enfermedad conocida como adicción, de la que Abraham J. Twerski afirma: 

 

Algunas veces a las personas con enfermedades adictivas se les 

diagnostica erróneamente como esquizofrénicas, pues pueden 

presentar algunos síntomas idénticos como: 

● Delirios 

● Alucinaciones 

● Estados de humor inapropiados 

● Conducta muy anormal 

No obstante, estos síntomas pueden ser manifestaciones de los efectos 

tóxicos de las sustancias químicas en el cerebro. Estas personas 

presentan lo que se llama una psicosis químicamente inducida, la cual 

se parece mucho a la esquizofrenia, pero no lo es, por lo que dichos 



Moreno 59 
 

síntomas suelen desaparecer cuando se ha mitigado la toxicidad y la 

química cerebral vuelve a su normalidad26. (4) 

Los factores externos (llámense drogas o condiciones socio políticas, por ejemplo) 

alteran el comportamiento o los estados de ánimo partiendo del estímulo o la inhibición de 

la actividad de los sistemas de neurotransmisión. Por lo tanto, la esquizofrenia, al presentar 

como rasgo fundamental la producción hiperbólica de catecolaminas, puede derivarse del 

uso y abuso de ciertas sustancias que estimulen el sistema nervioso central e hiperestimulen 

la función sináptica. En otras palabras, dadas sus características, la esquizofrenia puede 

confundirse con la enfermedad de la adicción, puesto que presentan particularidades 

psicóticas similares debido a una sobreestimulación neuronal. Sobreestimulación que puede 

derivarse no sólo por el consumo de alguna sustancia sino también, como ya se ha 

mencionado, a través de la      intensidad en la configuración lingüística de un poder 

opresor27; es decir con la creación de cierta estimulación que afecte el gusto y lo sensible 

para lograr una dominación.  

 
26 Abraham J. Twerski asegura que el comportamiento psicótico puede ser consecuencia del efecto tóxico de 

una sustancia (externa) en el cerebro de una persona. Tal como los flujos de información que configuran 

dañinamente los comportamientos del individuo actual, pero que al mismo tiempo nos proporciona una 

alternativa esperanzadora: si el sujeto logra ejercer una acción que contrarreste las consecuencias tóxicas de los 

mecanismos del poder, quizás pueda contribuir a que el sistema social recobre cierta sanidad. Es ahí donde la 

actividad artística y orientación estética –a las que nos referiremos en capítulos posteriores- cobran sentido y 

restituyen su importancia hoy en día. 
27 Etimológicamente hablando, la palabra adicción proviene del latín addictus que se refiere a un tipo de 

esclavitud particular ejercida en la antigua Roma. Dicha esclavitud se infringía a un hombre previamente libre 

mediante un juicio o acto legal, generalmente para saldar ciertas deudas adquiridas que le resultaban imposibles 

de ser pagadas. (http://etimologias.dechile.net/?adicto)  

 Hoy en día, pese a que el sentido de este tipo de esclavo se ha perdido, la acepción de la palabra en el mundo 

de las enfermedades es perfectamente aplicable, ya que remite al cautiverio obligado de la voluntad de un 

individuo, que ha sido “entregado a un otro” (en este caso, una creencia, objeto, persona o sustancia) y del cual 

no puede emanciparse, al menos en apariencia. La adicción es una enfermedad que obedece a un modelo 

multifactorial, es decir, aquél que alberga la interacción de múltiples campos y componentes, tales como lo 

genético, lo ambiental/cultural, lo psicológico y lo sociohistórico. Esto tiene sentido porque en numerosos 

estudios se ha observado que la acción de cada factor es un elemento necesario, pero no suficiente para el 

desarrollo de dicho trastorno. Luis Mayor Martínez y Luis Montoro González, miembros del departamento de 



Moreno 60 
 

Hemos ya señalado que el filósofo Gilles Deleuze observa este fenómeno y, en sus 

estudios posteriores, establece que el cuerpo (sin órganos) drogado28 es similar al cuerpo 

esquizofrénico, pues su flujo de intensidad es equivalente (2013.160). De ahí que sus 

síntomas y efectos se confundan; sin embargo, mientras el primero logra un agenciamiento 

mediante el delirio que le produce lo externo, el segundo deposita su característica en la 

alucinación interna. De ahí que mientras uno -aunque sutilmente irracional- logre seducir y 

convencer, al otro se le observe evidentemente absurdo y sórdido.  

Desde este horizonte, un individuo con tendencias adictivas es aquél que responde a 

una sintomatología específica como resultado de una configuración alterada que sugiere, 

entre otras cosas, depositar la vida en el consumo alienante y habitar un entorno que 

desterritorializa y descodifica cualquier campo de conocimiento en un afán desmedido de 

reproducción y reterritorialización, pero que, a diferencia del CsO drogado de Deleuze y 

Guattari, actúa manipulado por un mecanismo de simulación en favor de un mercado 

 
psicología básica de la Universidad de Valencia, en su texto Procesos cognitivo-motivacionales en las 

drogodependencias señalan: “En definitiva, cuanto se diga acerca de la naturaleza de las drogas es necesario 

ponerlo en relación con el sujeto consumidor, con sus circunstancias y características personales, sin olvidar 

tampoco que sólo bajo ciertas restricciones es plausible separar lo psicológico de lo biológico y lo social” (12). 

Con esto, es importante recalcar que ni la genética, ni el entorno ni cualquier otro componente son causas 

absolutas de la enfermedad, sino más bien confieren una susceptibilidad para el desarrollo de la misma. 
28 Gilles Deleuze y Félix Guattari en su libro Mil Mesetas introducen el término “cuerpo sin órganos” que se 

refiere a aquél que se fabrica a través de procedimientos que desordenan y desarticulan los sentidos para generar 

una experimentación estatificada que aleje al propio cuerpo de los mecanismos del poder que puedan someterle 

(156). Deleuze y Guattari explican al respecto: “El CsO es deseo. Es él y por él que se desea. No solamente 

porque es el plano de consistencia o el campo de inmanencia del deseo, sino porque, incluso cuando cae en el 

vacío de la desestratificación brutal, o bien en la proliferación del estrato canceroso, permanece el deseo” (203).  

Ambos filósofos establecen que existen cinco tipos de CsO a partir de atributos o intensidades “0” producidas 

bajo determinado tipo sustancial como matriz productiva: cuerpo hipocondriaco, cuerpo paranoico, cuerpo 

esquizofrénico, cuerpo drogado y cuerpo masoquista.  

El cuerpo drogado es un cuerpo esquizo experimental cuyo atributo (frío) se constituye como unidad ontológica 

para propiciar la alienación de lo externo. Al respecto los filósofos señalan: 

El cuerpo drogado, con su producción de intensidades específicas a partir del Frío absoluto = 0. Es todo teatro: 

el yonqui no quiere estar en el calor, quiere estar al fresco, al frío, al Gran Hielo. Pero el frío debe alcanzarle 

como la droga: no en el exterior, donde no le hace ningún bien, sino en el interior de sí mismo, para que pueda 

sentarse tranquilamente, con la columna vertebral tan rígida como el émbolo helado de un gato hidráulico y su 

metabolismo cayendo al Cero absoluto… (Cómo hacerse un cuerpo sin órganos Pp.5). Disponible en: 

http://www.biopolitica.org/docs/Salinas_hacerse_cuerpo.pdf)  

http://www.biopolitica.org/docs/Salinas_hacerse_cuerpo.pdf)


Moreno 61 
 

capitalista. En éste no existe el delirio como pulsión: todo es investimento libidinal social. 

De ahí que su existencia no sólo seduzca, sino convenza.  

El comportamiento adictivo es la descodificación del flujo que se sostiene a sí 

mismo insertado en una máquina deseante hiperestimulada, a través de la cual se obtiene 

una conjugación diferente que reorganiza el mundo. Condición que parte de una 

configuración lingüística opresora que afecta determinados campos de la percepción y que 

sólo se podría contener por medio de un proceso continuo de confrontación; sin embargo, 

para no incurrir en errores categorizantes, es importante comprender mejor el fenómeno 

que da lugar a este tipo de conductas y destacar las características que hacen de los 

comportamientos adictivos (no necesariamente esquizofrénicos), el factor determinante del 

sujeto actual. 

 En el siguiente apartado se establecerá el proceso de ordenación que sigue la 

conformación del síntoma del pensamiento adictivo y sus implicaciones en el 

comportamiento social. 

 

 

2.1.1 La configuración del pensamiento adictivo 

Cabe comenzar señalando que estudiar el comportamiento adictivo implica 

necesariamente referir al padecimiento denominado “adicción”, la cual es una enfermedad 

incurable, progresiva y mortal tal como asevera la Organización Mundial de la Salud, desde 

la década de 1940. La adicción presenta condiciones de carácter físico, mental y emocional, 

así como –mayoritariamente- una serie de rasgos particulares que nos demuestran que es un 

elemento determinante en la construcción política del individuo y nos permiten comprender 

la eficacia en el uso de ciertos mecanismos (como la simulación) que benefician a intereses 



Moreno 62 
 

particulares del poder, lugar donde –como ya hemos señalado previamente- se ubica la 

hipótesis de este trabajo. 

Esta enfermedad normalmente se asocia con el abuso de drogas (sea cual sea su 

especie) pero resulta necesario aclarar que no se limita a esta actividad. El término adicción 

se acepta para definir cualquier actividad obsesivo-compulsiva que conduzca al prejuicio de 

cierta calidad de vida. Por lo tanto, no implica necesariamente el consumo o abuso de 

sustancias. Como se ha podido observar, sus síntomas centrales – obsesión, compulsión, 

tolerancia (la creciente necesidad de consumo) y pérdida de control- son procesos 

conductuales que responden a multicausalidades; mismos que, además de estar depositados 

en el campo de lo fisiológico, se encuentran en terrenos socioculturales, políticos y 

psicológicos.  

Ahora bien, desde este entendido existen componentes de la enfermedad que, 

depositados en terreno de lo irrepresentable, aún no ha sido posible desterritorializar o 

descodificar. No obstante, existen otros que, como investimentos sociales del deseo, operan 

de manera muy eficaz en el proceso de corte y flujo demandando por el sistema 

mercantilista. Este conjunto de investimentos responde a la configuración del pensamiento 

adictivo29, la cual se refiere a distorsiones en la apreciación de la realidad en que el 

 
29 Se le llama pensamiento adictivo a la serie de creencias distorsionadas que el enfermo adicto adopta para 

justificar el comportamiento con que acepta vivir. Distorsiones que pueden ser conscientes o inconscientes pero 

que ayudan a facilitar el proceso adictivo, puesto que generan un distanciamiento entre sí mismo y la percepción 

que tiene de la realidad de su enfermedad a través del autoengaño. Información tomada de la página web: 

Adicciones. El sitio de internet sobre la adicción disponible en: 

http://www.adicciones.org/enfermedad/negacion.html 

Un enfermo adicto, obedece al tipo de pensamiento denominado adictivo; sin embargo, un individuo que piensa 

de manera adictiva no necesariamente es un enfermo adicto. Es pues desde este señalamiento donde surge una 

posibilidad de reflexión que otorga sentido al presente trabajo de investigación. Si el pensamiento adictivo 

responde a agenciamientos externos sociopolíticos y culturales, es posible establecer que pueda ser resultado 

de una configuración estructurada a conveniencia de las normas de un mercantilismo capitalista. Normas que a 

su vez se desarrollan en las condiciones ideales que oferta el posmodernismo. Cuestión que, como se ha 

señalado, atraviesa todo este análisis ya que al tratar de comprender los mecanismos que dan lugar a la 

conformación de este tipo de pensamiento, sería posible también elaborar una ruta crítica que empate las 

http://www.adicciones.org/enfermedad/negacion.html


Moreno 63 
 

individuo habita.30  

De ahí que sea posible pensar que el sujeto actual, dadas sus condiciones de 

existencia (sobre todo aquellas agudizadas a partir del capitalismo posmodernista), 

desarrolla una serie de comportamientos adictivos descontrolados, obsesivos, compulsivos 

y crónicos, consecuencia no de un delirio interno sino del agenciamiento directo e indirecto 

de diversos factores externos (llámese droga o condiciones de existencia o cualquier otro 

tipo de información) que alteran su percepción. Dicho con otras palabras: la perturbación de 

la percepción presentada no es consecuencia del abuso de una droga, sino obedece a un 

trastorno provocado por la configuración y representación de un tipo de pensamiento al que 

se le denomina pensamiento adictivo.31 

El pensamiento adictivo es una distorsión en los procesos de percepción que da 

lógica y sentido a hechos y acciones que carecen de éstos, tal como sucede en el 

pensamiento esquizofrénico; sin embargo, retomando las palabras de Deleuze: la diferencia 

entre ambos es cuestión de intensidades. Abraham J. Twerski explica:  

El pensamiento esquizofrénico es tan obviamente irracional que 

la mayoría de nosotros lo reconocemos claramente como tal. Es 

posible que no podamos comunicarnos eficazmente con él, pero por lo 

 
condiciones de la estética del mundo actual con la producción artística sucedida en los últimos 15 años en 

nuestro país. 
30 Es importante aclarar que pese a que los estudios sobre la enfermedad de la adicción no han podido determinar 

con exactitud si el pensamiento antecede al padecimiento o viceversa, lo cierto es que con base en la experiencia 

empírica se puede observar que existe una configuración investida potencialmente en el sujeto, detonada y 

dimensionada una vez que cruza el umbral que lo lleve a tener comportamientos que deterioren su calidad de 

vida. Abraham J. Twerski, sostiene al respecto: “La concepción errónea que los adictos tienen de sí mismos 

precede al desarrollo de una dependencia de sustancias químicas, a veces por varios años” (73). 
31 David Sedlak, al realizar estudios minuciosos sobre el pensamiento adictivo, señala que su principal 

característica es la incapacidad de tomar decisiones sanas por sí mismo.  

 



Moreno 64 
 

menos no nos engañan los delirios que crea en su mente. Con más 

frecuencia caemos en la relativa sutileza de las distorsiones causadas 

por el pensamiento adictivo. (16) 

 

Tanto el pensamiento esquizofrénico como el adictivo se encuentran dañados. No 

obstante, el primero obedece a un delirio interno tan evidente que no permite confrontación 

alguna32. El segundo, en cambio, es resultado de configuraciones y agenciamientos 

socioculturales que suceden de manera inconsciente y por eso resultan, en ocasiones, 

imperceptibles. Deleuze llama a estos agenciamientos “investimentos sociales del deseo” 

(2015. 31), los cuales son sencillamente agentes de transmisión de procesos histórico-

políticos, ya sean revolucionarios o reaccionarios que, por ser agentes de transmisión, 

resultan también ser agentes de intersección. Cabe aclarar que el pensamiento adictivo no 

es el único que obedece a este tipo de conformación, así que es posible enfatizar, 

insistentemente, que sistemas como el capitalista agudizan algunos rasgos de 

comportamiento que resultan más útiles para la vida de un poder opresor.  

El pensamiento adictivo obedece a una lógica superficial -engañosa pero seductora- 

que reconoce como objetivo principal el dar sentido y coherencia a las acciones que 

justifiquen un comportamiento irracional; sin embargo, tanto la inteligencia como el resto 

 
32 Deleuze establece que la diferencia de estos pensamientos dependen del tipo de flujo que corre por 

el cuerpo sin órganos y la intensidad con que transita de uno a otro.: “El cuerpo sin órganos es una plenitud y 

es la intensidad =0 sobre y a partir de la cual se reparten y producen todas las intensidades del inconsciente, 

entidades no figurativas.(2016.155) 

 

Esto es, que lo que pasa por un cuerpo sin órganos no es acogido más que en el marco de una intensidad –sea 

una disminucióno un aumento- de dolor. (2016.159) 

 

En el caso del pensmiento esquizofrénico, existe una intensidad =0 a partir de la que se construye la escala de 

intensidad que corresponde al delirio esquizo. Es decir, en palabras de Deleuze: “La muerte se plantea a nivel 

de la intensidad cero. Entonces contrariamente a lo que dice Freud, no hay pulsión de muerte sino que hay un 

modelo de la muerte” (2016.155) 



Moreno 65 
 

de sus funciones cerebrales, no presentan ningún indicio que permita establecer el hecho de 

que se mueve bajo este tipo de pensamiento. 

Un individuo configurado con un pensamiento adictivo es una máquina fluctuante 

siempre deseante. Los especialistas en adicciones se refieren a este hecho como un 

“problema de adaptación” que impide observar las contradicciones y acciones irracionales 

en las que dicho individuo incurre para no cambiar su forma de vida; no obstante, el 

problema es más profundo y deberá ser tratado de manera particular en los siguientes 

apartados.  

Lo cierto es que la conformación del pensamiento adictivo actúa de manera muy 

particular, pues es una distorsión única e inevitable que afecta sólo los procesos de 

apreciación del sí mismo en el campo de lo social, es decir, en su relación con el mundo. El 

individuo que piensa adictivamente siente intensamente una duda (pulsión) de sí mismo que 

le resulta intolerable. Pulsión explicada si se observa como una distorsión aprehendida 

inconscientemente que genera una hipersensibilidad emocional inevitable y que conmina a 

reorganizar constantemente el mundo en un afán de obtener cierto placer. 

El pensamiento adictivo produce una deformación perceptual que, generalmente, 

sucede como mecanismo de defensa para contrarrestar un mundo percibido como 

intolerable, catastrófico e inaceptable pero que, a su vez, ha sido aprehendido como el 

legítimo y correcto. Es un mecanismo de escape, no del mundo sino de sí mismo. El propio 

Gilles Deleuze señala al respecto: “Hay algo demasiado fuerte en la vida, no es en absoluto 

algo necesariamente aterrador, es algo demasiado fuerte, algo demasiado potente en la vida. 



Moreno 66 
 

Entonces, uno cree de manera algo estúpida que bebiendo puede ponerse al nivel de aquello 

más potente.”33 

El pensamiento adictivo se caracteriza, además, por ser absolutamente radical. Lo 

que Twerski llama “la regla y/o”, misma que se refiere a la incapacidad de concebir los 

términos medios o alternativas flexibles con las que se pueda solucionar un conflicto (29). 

Ante tales circunstancias, un pensador adictivo es un ser profundamente inseguro e incapaz 

de desarrollar algún sentido de pertenencia social. Este individuo percibe, únicamente, las 

soluciones radicales de una problemática, hasta que un otro le hace ver la existencia de 

distintas alternativas. Dicho acto “revelador” perjudica una estima ya de por sí golpeada, 

puesto que otorga única legitimidad a lo externo y discrimina la eficacia de su propia 

lógica, fenómeno que deviene en autodevaluación. Esto se explica porque al proponer 

posturas extremas y rígidas –mismas que el sistema no acepta pues generan cierto tipo de 

incomodidad-, se imposibilita un flujo o código de comunicación entre polos, lo que 

provoca un estado de frustración en el pensador pues promueve la sensación de una 

perspectiva distorsionada sobre sí mismo que lo incapacita para dar cabida a un diálogo.  

Como se puede observar, la lógica adictiva no alberga posibilidades intermedias, 

pero eso no implica que no las anhele. Razón por la cual este tipo de pensador es un ser que 

fluctúa siempre deseante, siempre en angustia y siempre avergonzado. Es un ser que se 

siente tan intensamente defectuoso que es capaz de desarrollar expectativas mórbidas sobre 

sí y el devenir de su vida. De ahí que recurra a comportamientos obsesivo-compulsivos en 

 
33 La Entrevista. Entrevista realizada a Gilles Deleuze por Claire Parnet en 1988. Disponible en: 

http://buscandoagilles.blogspot.mx/2011/10/la-entrevista-1988.html  

http://buscandoagilles.blogspot.mx/2011/10/la-entrevista-1988.html


Moreno 67 
 

un afán de ignorar o superar dicho sentir y viva en una constante búsqueda de placer 

inmediato34. 

Partiendo de este horizonte se puede comprender una condición más: el pensamiento 

adictivo actúa modificando la lógica del tiempo. Para un pensador adictivo buscar un efecto 

placentero de forma inmediata es absolutamente imprescindible. El anhelo por obtener 

cierto placer que jamás se verá satisfecho, provoca una especie de aceleración en los 

procesos de experimentación del mundo. El pensador adictivo desecha cualquier planeación 

a largo plazo pues, siendo máquina deseante, busca el flujo continuo y cada vez más 

acelerado de aquello que le otorgue satisfacción. Twerski señala:  

 

Lo que complica más la vida es que nuestra cultura prospera con 

base en tecnología que elimina la espera. Somos consumidores de 

hornos de microondas, de máquinas de fax, de teléfonos celulares y de 

alimentos instantáneos. Aun si se puede concebir la “felicidad” 

después de la vida, el carácter distintivo de la gratificación instantánea 

hace intolerable la larga espera. (27) 

 

Pese a lo antes mencionado, el pensamiento adictivo genera una ilusión de control, 

grandiosidad y omnipotencia. Ilusión que produce una incapacidad para admitir la posible 

pérdida ante cualquier tipo de eventualidades. En otras palabras, un pensador adictivo busca 

 
34 Habría que cuestionarse con más profundidad si esta distorción en la forma de ver del pensador 

adictivo puede resultar una posibilidad de cuestionamiento consciente, racional, univoco y congruente acerca 

de la subjetividad del individuo occidental. 



Moreno 68 
 

tener siempre razón, puesto que la impotencia o la posibilidad de cometer errores son ideas 

que asocia con una debilidad de carácter y una deficiencia moral35. 

La principal distorsión del pensamiento adictivo sucede en la imagen que la persona 

tiene de sí misma, lo cual tiende a producir, como hemos mencionado, comportamientos 

psicóticos que pueden confundirse con una patología esquizofrénica. No obstante, es 

importante recordar que este modo de percibirse es un agenciamiento social investido, 

desde muy temprana edad y de manera constante, por diversos mecanismos del poder. 

Augusto Boal señala, a propósito de este proceso de adjudicación simbólica, que el 

pensamiento es la organización de un conocimiento convertido en acción, es decir, una 

“acción que transforma al pensador, al interlocutor y la relación entre ambos. Que pueden 

ser la misma persona.” (25)  

Ahora bien, como se ha venido enunciando, las condiciones de existencia 

posmodernista, sometida a un marco de representación en el que el capital se ha convertido 

en una esfera autónoma de vida, han modificado las formas en que el sujeto se percibe a sí 

mismo y, en consecuencia, sus relaciones humanas y la manera en que le otorga valor al 

mundo, es decir, tal como diría Boal: han modificado el pensamiento. A pesar de lo 

anterior, hasta aquí no existe una diferencia radical para afirmar que dicha percepción 

propicie un pensamiento adictivo y no esquizo. Lo cual implica que, aunque dichas 

condiciones sean necesarias, no son suficientes para que el proceso opere en su totalidad. 

 
35 Es importante mencionar en este punto que, pese a que la percepción del pensador adictivo se encuentra 

afectada, es única y exclusivamente en campo de sí mismo donde sucede dicha alteración. De tal forma que, 

dicho individuo puede ser capaz de observar el patrón de pensamiento y la irracionalidad conductual sucedida 

en alguien más y, al mismo tiempo, no ser capaz de concientizarlo en sí mismo.  
 



Moreno 69 
 

Tanto la configuración del pensamiento esquizo como la del adictivo parten del 

mismo patrón de conducta en torno al deseo. Desde este entendido, una puede formar parte 

de la otra sin que por ello se afecten los particulares acentos de su diferencia esencial. Por 

lo tanto, la diferencia quizá radique en una operación rizomática consistente en la emisión 

de un mensaje donde el poder establezca, por un lado, un entorno profundamente deseable a 

través de ideales que son tomados por paradigmáticos (tal como aparecen en los objetos 

espectaculares que son transmitidos masivamente a través de los medios de comunicación) 

y, por otro lado, el lanzamiento constante y sincrónico de una señal que sugiere una 

incapacidad existencial solamente “aliviada” por medio de una conducta dependiente. De 

esta manera el individuo, inconscientemente, desarrolla una idea de sí mismo cargada de 

pensamientos autodevaluatorios que propician el enganche crónico, creciente y compulsivo 

con la acción de consumir.  

Este individuo consume información, imágenes, ruido y cualquier tipo de objetos en 

un afán frenético de alcanzar, en primer lugar, el placer de una aparente perfección tal 

como se la presentan las instituciones que toma por legítimas (aunque no por eso 

superficiales); en segundo lugar, huir de la nada: agradable sensación que tiene configurada 

de sí mismo. Esta última, que habría que subrayar, resulta muy conveniente resaltar a la 

hora de asumir cualquier compromiso ético 

Para un pensador adictivo, el factor exógeno (droga) es la figura metafórica que opera 

como el flujo desbordado de información. Así, los metadiscursos albergados en los objetos 

espectaculares no sólo sirven como guía de pensamiento para configurar una creciente 

necesidad de placer a través de figuras utópicas; sino también y, sobre todo, insertan una 

sensación de impotencia e incapacidad en el imaginario del sujeto consumidor, que se 



Moreno 70 
 

tornará actitud de vida y promoverá, a posteriori, la cesión de sus derechos y 

responsabilidades a favor de un otro que pueda encargarse de él 

De esta forma, a través de la operación antes descrita, la maquinaria del poder no 

sólo encontrará resultados en la acción de consumo que preservarán el sistema mercantil 

capitalista, sino además reproducirá una actitud concededora que está sobre todo dispuesta 

a admitir estrategias asistencialistas36 como alternativas de desarrollo social.  

El poder buscará naturalizar esta idea para garantizar una respuesta de la población 

siempre siempre acorde con él  ante cualquier problemática política que surja; de tal forma 

que, pese a la consciencia que pueda tener el individuo de su situación, no existirá acción 

que contrarreste los entornos ficticios que el poder plantee; ymás aún, dicho individuo 

incluso concederá vivir así con tal de no sentir alteraciones en su forma de vida. 

De este modo, el sujeto, además de estar configurado bajo un esquema espectacular, 

optará por habitar en un mundo simulado. Ése que aparenta beneficios pero que sólo otorga 

poder al propio poder. Ya que, mientras pueda seguir solucionando sus problemas en la 

inmediatez y con el mínimo esfuerzo, no tendrá reparo alguno en ver y asumir el mundo 

como le ha sido impuesto. 

Resulta posible aseverar pues, que la forma en que se lleva a cabo la construcción del 

sujeto político posmoderno -basada en la configuración de un pensamiento de tipo adictivo, 

el cual se ve impuesto por el capitalismo a través de actitudes consumista/dependientes- 

posibilita la facultad de pensar en la simulación como el mecanismo paradigmático al que 

 
36 Se conoce como estrategia asistencialista a la ayuda social del Estado que limita las capacidades del ser 

humano. Es decir, la prestación de servicios que priva de competencias y habilidades a un grupo inferior, puesto 

que se le brinda lo que necesita de manera inmediata sin permitir, a su vez, la cabida de algún tipo de esfuerzo 

para obtener tal beneficio por sí mismo o méritos propios. El Poder, a través del Estado, genera programas 

asistencialistas para continuar sembrando la idea de incapacidad. Incapacidad que, a su vez, requiere de una 

actitud paternalista que genera cierto placer inmediato, pero no oferta soluciones reales a las problemáticas del 

país y sus ciudadanos. 



Moreno 71 
 

apela el poder para someterle. 

  

 

2.1.2 La negación de lo real. El paso a la simulación  

Como se ha observado en este capítulo, el pensamiento adictivo logra convencer al 

individuo de que, pese a lo absurda y evidente que pueda ser, la distorsión percibida es real 

y se sostiene a partir del elemento constitutivo denominado negación.  

La investigadora Beverly Conyers describe esta condición como la respuesta 

negativa natural -consciente o no- a enfrentar cierta verdad de una circunstancia en 

particular para la cual no se está preparado (41). La negación es una suerte de simulación: 

un aspecto imaginario de la representación que impregna la percepción y altera, de manera 

definitiva, el concepto de lo real y las apariencias. Por lo tanto, ofrece una reconfortante 

ilusión de bienestar que permite arraigar, de manera más profunda, al pensamiento adictivo. 

La negación tiene muchas facetas, entre ellas: la minimización, la evasión, la 

racionalización37 y la proyección38. Éstas refuerzan un tipo de comportamiento al que el 

pensamiento adictivo recurre como mecanismo para preservar las condiciones en las que el 

individuo se halla instalado, pese a la conciencia de los posibles daños colaterales que se 

arrastren en consecuencia. 

Cabe mencionar que la negación no es un proceso mental consciente o intencional. 

Negar no quiere decir mentir. Un pensador adictivo no es capaz de tomar en cuenta los 

 
37 Se entiende por racionalización a la acción de justificar, por medio de planteamientos racionales, el 

comportamiento dañino en el que se está incurriendo. A través de la racionalización es posible desviar la 

atención de aquello que no se quiere aceptar al tiempo que se preserva un statu quo que permita ver como 

aceptable la negativa al cambio. 
38 Por otro lado, la proyección es una conducta que se caracteriza por depositar culpa y responsabilidad de lo 

vivido en cualquier (persona, cosa o factor) con tal de no asumir las propias. 



Moreno 72 
 

mecanismos a los que recurre para permanecer a salvo de la confrontación de lo real. Por lo 

tanto, la negación es un proceso mental ficticio. Negar lo que sucede significa, literalmente, 

estar fuera de contacto con la realidad. Washton y Boundy aseguran al respecto: “[…] hay 

un bloqueo de las facultades mentales racionales” (46). 

Así, en la medida en que la negación representa una verdadera ruptura con la 

realidad, se constituye nada menos que una “micropsicosis”, como indicó recientemente 

Margaret Bean-Bayong (46). Sólo en una persona psicótica, afirma, se puede observar una 

fractura con la realidad de magnitud semejante a la observada en el pensador adictivo. 

Bean-Bayong la denomina “micropsicosis” porque la persona, por lo general, no es 

psicótica en otros aspectos. El pensador adictivo tiene una ruptura de nivel psicótico con la 

realidad sólo en este único aspecto circunscripto de persistir en la actividad adictiva (47):  

 

[…] cuando las ilusiones del adicto, su imagen idealizada de sí 

mismo, son atacadas por la realidad invasora, el muro de la negación 

debe interponerse. Porque en el mundo en blanco y negro de los 

adictos, como veremos, aquéllos que no mantienen la ilusión de “estar 

bien”, se sumirán en un profundo autodesprecio y experimentarán 

sentimientos de indignidad, vergüenza y humillación. (48) 

 

La negación en el pensamiento adictivo propicia y justifica la acción que 

imposibilita la confrontación y sólo a través de ella el consumo se torna con una fuerza 

omnipresente. La actividad de consumo se vuelve, pues, principio y fin; objetivo y fuga. Lo 

que genera el aseguramiento de una producción en forma indefinida; sin embargo, la 

negación no debe dejar de observarse como lo que es: un síntoma, el cual ejerce un influjo 



Moreno 73 
 

inconsciente muy poderoso sobre el individuo y el modo en que enfrenta al mundo. La 

negación es una alternativa que resuelve, de manera inmediata, los conflictos que surgen de 

comportamientos adictivos fuera de control, puesto que bloquean la percepción ante un 

creciente caos y permiten conservar algunas sensaciones o sentimientos que justifiquen la 

postura tomada. 

La negación evita advertir los problemas para no tener que hacer algo al respecto. 

De este modo, si el pensador adictivo se ve afectado por alguna problemática, la negación 

le permite “resolverla” inmediatamente por medio de un distanciamiento con los hechos, 

así como a preservar la ilusión de que “todo está bien” y es controlable. Por lo tanto, la 

negación puede comprenderse como un mecanismo de defensa que permite mantener 

situaciones de estrés fuera de la consciencia del individuo39.  

El pensamiento adictivo se vale de diferentes elementos que le ayudan a preservar 

los efectos de la negación. Encubrir, trivializar, racionalizar, proyectar, desestimar o 

minimizar un hecho, son acciones que soportan la carga de la negación y producen una 

serie de alternativas que sirven como estrategia al poder para modificar la percepción de lo 

acontecido. Tal como ocurre con el fenómeno de la posverdad; el cual difumina las 

fronteras existentes entre verdad y mentira para crear una tercera categoría en la que los 

hechos -ficticios o no- son aceptados porque coinciden con los esquemas mentales más 

adecuados para el poder. 

 
39 Es importante mencionar que, dentro de la estructuración del pensamiento adictivo, el mecanismo de la 

negación es una suerte de respuesta autoprotectora, es decir, una defensa psicológica que se esfuerza tanto por 

retener cierta integridad en el individuo (no importando cuál) como por resguardar dicho statu quo de una 

conciencia que se torna intolerable e inaceptable. De este modo, funciona bajo un falso sistema de creencias, 

mismo que le impide corregir su conducta sólo hasta que una tercera persona les ayude a identificar y reconocer 

la afectación en su percepción y su consecuente respuesta errónea a lo que acontece en la realidad. 

 



Moreno 74 
 

Negar una situación de precariedad o generar una posverdad al respecto implica 

construir una simulación; es decir, genera un escenario semejante en su exterior que resulta 

productivo en tanto provee de un aparente orden. De ahí que sea posible afirmar que quien 

vive en negación (o en posverdad)  acepta, pese a su consciencia, vivir dentro de una 

simulación, la cual no es una mentira sino más bien una disuasión. O como señala Theodor 

Adorno sobre esa suerte de consentimiento que es resultado de la satisfacción inmediata 

que aporta el consumo: 

 

La idea de que el mundo quiere ser engañado se ha hecho más real 

de lo que jamás pretendió ser. Los hombres, no sólo se dejan engañar, 

con tal de que eso les produzca una satisfacción por fugaz que sea, 

sino que incluso desean esta impostura aún siendo conscientes de ella; 

se esfuerzan por cerrar los ojos y aprueban, en una especie de 

desprecio por sí mismos que soportan, sabiendo por qué se provoca. 

(10) 

 

Ahora bien, si el sistema de poder provee los medios necesarios para que el 

individuo adquiera los agenciamientos que lo constituyen como un pensador adictivo, no 

resulta difícil comprender por qué en sociedades determinadas por la violencia y el caos –

como la nuestra- la negación de la realidad responde de manera tan eficaz. Porque, si como 

dice Jean Baudrillard: nos movemos “en un lugar donde la más elevada función del signo 

es hacer desaparecer la realidad y enmascarar al mismo tiempo esa desaparición” (9), la 

negación de las condiciones que propician el estado de las cosas resulta una condición sine 

qua non para que dicho efecto deseado cobre absoluta efectividad, a grado tal que las 



Moreno 75 
 

posibles estrategias contrarrestantes puedan parecer inútiles y carentes de sentido ante la 

enorme empresa que implica lograr que una sociedad modifique el valor simbólico de los 

diversos acontecimientos que se le van presentado.  

 

 

2.2 La simulación. La sustitución de lo real  

El arte es un simulacro  

(de todas maneras estamos en la zona de los simulacros),  

pero un simulacro que tenía el poder de la ilusión.  

Nuestra simulación por el contrario  

ya no vive sino del vértigo de los modelos,  

lo cual es enteramente diferente.  

 (Baudrillard 2005.19) 

 

El cambio de paradigmas, ocurrido en la configuración actual de pensamiento, tiene 

lugar a partir de dos factores sintomáticos principales devenidos del mercantilismo 

desmedido: la estetización y la espectacularización de la experiencia, los cuales propician 

un comportamiento social que se reconoce como esquizo pero que, desde la perspectiva 

particular de esta investigación, obedece más objetivamente a la estructura de un tipo de 

pensamiento denominado adictivo. Esta conducta esquiza -que resulta de pensar 

adictivamente y en consecuencia busca desmedidamente sentir placer a partir de lo bello y 

lo espectacular- propicia un ámbito ideal para que la maquinaria del poder despliegue un 

mecanismo que enmascare sus fallas, al cual se le conoce como simulación.  



Moreno 76 
 

Es importante señalar que simulación no quiere decir virtualización40, simulacro o 

ficción41. El término simulación se concibe aproximadamente a principios de los años 

ochenta del siglo pasado (Foster 2005.106), como crítica de la representación a partir de la 

aceptación de que ésta se ha visto perturbada gracias a la disolución de la brecha entre 

significado y significante, pero sobre todo a la distorsión en la correspondencia de los 

mismos y su consecuente enmascaramiento de orden conceptual. Es decir, como una 

potencia estética cuyo objetivo era desestabilizar el orden dado. 

Eva Gil Rodríguez señala que el funcionamiento de la simulación se basa en “una 

concepción narcisista de la propia subjetividad y una negación radical de los límites, fruto 

del contexto sociohistórico en el que nos encontramos” (1) o, como hemos venido 

señalando, en la inteligibilidad del mundo que habitamos y las relaciones estructuradas a 

partir de dichas ideas.  

 
40 Virtualización proviene de la palabra “virtual”, la cual procede del latín medieval virtualis, que a su vez 

deriva de virtus, que significa fuerza o potencia. En la filosofía escolástica, lo virtual es entendido como aquello 

que existe en potencia, pero no en acto. La virtualidad es una posibilidad siempre verosímil que no necesita ser 

real para existir. Ana Lilia Careaga señala al respecto: 

 

Lo virtual no es opuesto a lo real, sino una forma diferente de ser cuya 

potencialidad debiera favorecer los procesos de creación, abrir horizontes y cavar 

pozos llenos de experiencias que no ocurren en la presencia física inmediata. Al 

menos en el significado tecnológico, podríamos decir que lo posible no es lo 

virtual, sin embargo, lo virtual proviene de lo posible. (s/p) 

 

La virtualidad tiende a la ilusión perfecta, pero ya no se trata en absoluto de la misma ilusión creadora y artística 

de la imagen. Se trata de una ilusión realista, mimética u hologramática que acaba con el juego de la ilusión 

mediante el juego de la reproducción, de la reedición de lo real y no apunta más que a la exterminación de lo 

real por su doble. (Baudrillard 2005.28) 
41El término Ficción, como lo entiende especialmente Aristóteles, hace referencia a una realidad elaborada que 

no por ser diseñada deja de ser absolutamente verdadera y a la que denomina “poética”, estableciendo su 

consecuente finalidad mimética. La ficción, desde este entendido, es una construcción real y verosímil que 

obedece a sus propios principios y normas estéticas que se caracteriza sobre todo por poseer, en palabras de la 

Cecilia Sabido, “la vocación de iluminar las posibilidades de la vida actual, puesto que la mimesis tiene como 

fuente la realidad misma, y la ficción contribuye a citar la realidad como posibilidad.” (153) 



Moreno 77 
 

Por su parte, el filósofo francés Jean Baudrillard establece que la simulación opera 

gracias a un investimento de ideas que no conciernen a lo que acontece: “La ideología 

únicamente se corresponde con un desvelamiento de la realidad mediante signos; la 

simulación se corresponde con un cortocircuito de la realidad y su reduplicación mediante 

signos…” (1983.8). Agregando en otra de sus obras: 

 

No se trata ya de imitación ni de reiteración, incluso ni de parodia, 

sino de una suplantación de lo real por los signos de lo real, es 

decir, de una operación de disuasión de todo proceso real por su 

doble operativo, máquina de índole reproductiva, programática, 

impecable, que ofrece todos los signos de lo real y, en 

cortocircuito, todas sus peripecias (1993.11) 

 

Baudrillard realiza una serie de observaciones sobre este tema y explica que uno de 

los factores más importantes de tal dislocación de la realidad se debe al exceso de la 

producción de imágenes; la cual, a su vez, tiene lugar gracias al espejismo provocado por la 

tecnología. Dicha sobreproducción de imágenes en clave de signos, de mitos que fundan 

una representación o un modelo contribuyen al desarrollo de la idea de un presente 

permanente en el que son posibles el engaño, la simulación y la manipulación. Explica, 

además, que vivimos en la época de “la obscenidad fría y comunicacional” (2000.13), es 

decir, en un tiempo donde la exacerbación del deseo provoca una fascinación obscena por 

la cantidad de información existente, la cual genera -como costo- una sensación de apatía 



Moreno 78 
 

social desembocada en la formulación de un mundo frío y desencantado que promueve un 

ímpetu consumista42. El filósofo asegura: 

 

Ya no estamos en el drama de la alienación, sino en el éxtasis de la 

comunicación. Y este éxtasis sí es obsceno. Obsceno es lo que acaba 

con toda mirada, con toda imagen, con toda representación. No es sólo 

lo sexual lo que se vuelve obsceno: actualmente existe toda una 

pornografía de la información y la comunicación, una pornografía de 

los circuitos y las redes, de las funciones y los objetos en su 

legibilidad, fluidez, disponibilidad y regulación, en su significación 

forzada y en sus resultados, sus conexiones, su polivalencia, su 

expresión libre... (2000. 3) 

 

Jean Baudrillard señala que el mundo que habitamos en la actualidad se torna tan frío 

y desencantado que resulta necesario enmascararlo. Por lo tanto, sería factible pensar que, 

desde el entendido del propio autor, la simulación es un dispositivo que oculta la verdad 

para desvanecer el agobio que genera la decepción de la realidad. Aunque si únicamente se 

aceptara este funcionamiento, el individuo se presentaría como un ser cautivo que acepta 

vivir partiendo de dicho dispositivo para realizar una suerte de fuga. Y éste no es nuestro 

 
42 Para atender mejor este planteamiento, quizás sea conveniente en este punto apelar a las 

reflexiones de Theodor Adorno y Max Horkheimer, quienes sostienen cómo la cultura de masas ha 

transformado y trivializado elementos tradicionales del arte, incluyendo la tragedia. La tragedia 

deviene en melodrama porque  lo trágico ha sido domesticado y convertido en un componente 

domesticado dentro de la industria cultural. 
 



Moreno 79 
 

caso. Baudrillard añade que la ilusión de alivio no tiene cabida, porque la realidad 

sencillamente no existe debido a una acción de ocultamiento sincrónico de la propia 

simulación. Así, el dispositivo de simulación enmascara, de manera simultánea, la acción 

encubridora con el objeto de velarse a sí mismo y lograr un comportamiento social que 

acepte lo simulado como real. Esta abstracción, enunciada por el propio filósofo como 

reduplicación de los signos, consiste en observar como verdaderos aquellos modelos que 

enmascaran la realidad y se logra porque los signos usados en la simulación pertenecen al 

orden de lo real. De ahí su peligrosidad. 

Es desde este entendido que el filósofo francés explicita que se habita en un mundo 

cada vez más irreal. Un lugar, como se ha visto, donde lo más importante resulta ser la 

desaparición incesante de cualquier significación y cualquier finalidad -efecto real de la 

propia posmodernidad-; un sitio donde el deseo existe pero sin conexión a objeto alguno 

(Deleuze y Guattari 36). Esto implica una transformación en las fórmulas de 

reconocimiento y relación de los marcos de representación. La realidad social, al entenderse 

como una construcción del mundo que sucede a partir de diversas programaciones de las 

cuales no es posible sustraerse, depende de ciertos modos y dispositivos de percepción, los 

cuales son asignados por el propio sistema de poder. En palabras de José Ramón Fabelo 

Corzo: 

 

El mundo humano deja de ser asumido como humano, antes bien, 

se nos presenta cosificado ya para siempre, convertido en un fetiche. 

La expansión de la “actitud estética” es muy bien aprovechada por los 



Moreno 80 
 

intereses conservadores43 para aminorar la rebeldía popular y para 

quitarle fuerza en el imaginario social, al drama44 real humano que 

vive la sociedad contemporánea. (63) 

 

En síntesis, la simulación es un dispositivo que funciona dislocando lo que se percibe 

y es ahí donde reside la razón principal de su uso como estrategia de poder. Es por tal 

motivo que la hipótesis de esta investigación apela a señalar que el Poder, a través de 

estrategias de desterritorialización y reconfiguración, condiciona la percepción del 

individuo actual para que responda de una manera adictiva y sea capaz de habitar sin 

objeciones en un mundo simulado, es decir, dislocado de la realidad. La representación de 

estos rasgos es uno de los propósitos de las obras de teatro que nos ocupan. 

Ahora bien, es importante recalcar que la simulación es resultado de un ejercicio del 

poder en favor de lograr determinados intereses. Por lo tanto puede anclarse en cualquier 

tipo de regimentación política o formas del poder. La simulación es una estrategia que 

provoca una ausencia de límites y, en consecuencia, la anulación de lo real en tanto 

referencial, de tal modo que podría asimilarse como la maquinaria que impulsa el 

exterminio de propio ser. Y si se habla del exterminio del ser en tanto episteme, se habla 

 
43  Es importante señalar que Fabelo Corzo, con el término conservadores, se refiere a los grupos que 

buscan preservar un interés particular del régimen del Poder. 
44  Hemos hecho mención de las ideas del filósofo alemán Theodor Adorno quien señala cómo las formas 

artísticas se han degradado debido a la contaminación que el capitalismo ejerce sobre ellas, y cómo el 

melodrama ejerce un desplazamiento de la tragedia al descentrar la reflexión crítica para priorizar el la atención 

del sujeto hacia el sentimentalismo y a la exageración emocional para que funcione dentro de una lógica de 

consumo pasivo. 



Moreno 81 
 

entonces del ejercicio violento desde el campo de lo simbólico, sobre lo que Juan Carlos 

Monedero aporta:  

 

Este paradigma del sujeto sin objeto, del sujeto sin otro, se 

descubre en todo lo que ha perdido su sombra y se ha vuelto 

transparente a sí mismo, hasta en las sustancias desvitalizadas: en el 

azúcar sin calorías, en la sal sin sodio, en la vida sin sal, en el efecto 

sin causa, en la guerra sin enemigo, en las pasiones sin objeto, en el 

tiempo sin memoria, en el amo sin esclavo, en el esclavo sin amo en 

que nos hemos convertido. ¿Qué le sucede a un amo sin esclavo? 

Acaba por aterrorizarse a sí mismo. ¿Y a un esclavo sin amo? Acaba 

por explotarse a sí mismo. Hoy los dos están reunidos en la forma 

moderna de la servidumbre voluntaria: sujeción a los sistemas de 

datos, a los sistemas de cálculo; eficacia total, performance total. Nos 

hemos convertido en dueños, por lo menos virtuales, de este mundo, 

pero el objeto de este dominio, la finalidad de este dominio, ha 

desaparecido. (63) 

  

De tal forma que, a través del uso de la simulación y su conjunción con otros 

elementos ideológicos -como la producción de bienes simbólicos que ejercen en el 

imaginario un poder espectral que controla imperceptiblemente el horizonte experiencial-, 

se acelera la propagación de una sociedad que ha aprendido a desenvolverse en un entorno 



Moreno 82 
 

que se entiende no tanto como es, sino como una imagen del mundo a semejanza del deseo 

del Poder: una sociedad que se autoaniquila en pos de aceptar la representación 

homogeneizante disfrazada del discurso de moda. Una sociedad, por lo tanto, que prefiere 

anularse en aras de un discurso colonizante pero que, además, también invisibiliza a 

aquéllos que no puedan o quieran coincidir porque sencillamente no existen como 

posibilidad. El filósofo Hal Foster, a propósito de lo anterior, señala: 

 

Paralelamente a los antiguos regímenes de la vigilancia 

disciplinaria y los espectáculos en los medios de comunicación, la 

simulación de los acontecimientos es una forma importante de 

disuasión hoy en día, pues ¿cómo puede uno intervenir en los 

acontecimientos cuando son simulados o reemplazados por pseudo 

acontecimientos? (2005-107) 

 

Dicha cuestión genera, tanto en unos como en otros, una violencia epistémica que 

resulta peligrosísima, debido a que produce un status de inmovilidad social. La simulación 

es, pues, un dispositivo que puede considerarse sumamente dañino, puesto que al suplantar 

los signos de lo real, sugiere que estatutos como la ley y el orden en sí mismos pueden no 

ser más que otra simulación. Así, al repetir la frase “aquí no pasa nada” cual bucle 



Moreno 83 
 

infinito45, la simulación le otorga a la sociedad una configuración que cancela cualquier 

posible acción capaz de dar lugar a una experiencia concreta.  

Esto se explica, según Baudrillard, porque el dispositivo de simulación “parte del 

principio de equivalencia, de la negación radical del signo como valor, parte del signo 

como reversión y eliminación de toda referencia” (1993.13). Esto implica apoderarse 

absolutamente de la representación de la imagen con el objeto de tomar el todo como un 

simulacro46, entendido como lo hace Gilles Deleuze: “no como una copia degradada; sino 

como la condición que niega el original, la copia, el modelo y la reproducción” (13).  

Es desde este horizonte donde resulta una alternativa recuperar el carácter del 

propio teatro. El teatro, que en su condición simulacral produzca los escenarios donde se 

develen las pulsiones e intenciones del accionar, se desnuden las formas, se establezcan 

trayectorias relacionales con la otredad y se propicie, fnalmente, el fenómeno convival real. 

O en palabras de Gustavo Geirola, exponga -a través de la práctica de la enunciación- las 

problemáticas de lo real mediante lo simbólico47 y al hacerlo, se produzca una suerte de 

desagarramiento de la simulación que tenemos ya naturalizada.  

 
45 Bucle infinito es un término usado en el terreno de la programación que señala un error cíclico que repite de 

manera indefinida el segmento de un código. 
46 Concepto que será analizado en el siguiente apartado.  
47 Gustavo Geirola, en su texto: Teatralidad y experiencia política en América Latina señala que “el teatro es 

una forma de hacer política” porque más allá de una condición metafísica, debe verse como una práctica que 

permita un aporte ideológico. El autor explica: 

 

El teatro no es un objeto, es una práctica; y una práctica o -como la designa Lacan- 

una praxis es "el término más amplio para designar una acción concertada por el 

hombre, sea cual fuere, que le da la posibilidad de tratar lo real mediante lo simbólico. 

Que se tope con algo más o algo menos de imaginario no tiene aquí más que un valor 

secundario" (Seminario XI, 14). El teatro, pues, es un término que remite a prácticas 

de producción teatral (permítasenos por un momento la tautología) determinadas por 

discursos "culturales" concretamente ubicados en períodos históricos definidos; cada 

uno de estos discursos lleva a que el término "teatro" sostenga o se sostenga en algún 

tipo de relación que puede ser formalizable y fundar de ese modo, un discurso teatral 

capaz de operar, en tanto tal, como una ideología (incluimos la ciencia), interviniendo 

en el decurso de las transformaciones sociales y la lucha de clases. (25-26) 



Moreno 84 
 

Por lo tanto, resulta tan vital reconocer cuáles de las condiciones socio históricas  

que relativizan lo real en favor de la industria del espectáculo y la posverdad generan un 

efecto nocivo para la sociedad y en su defecto, si es que pudiera existir -como se ha 

sugerido previamente- una ruta alternativa sugerida por el teatro para develar dicho efecto. 

No con el afán melancólico de modificar la actividad del sistema, sino más bien para 

reconocer y – en el mejor de los casos- formular alguna actitud con la cual se genere cierta 

acción de resistencia al respecto si es que fuera el caso.  

 

 

2.2.1 Simulacro  

Numerosos pensadores han puesto su atención en el tema del simulacro. Platón, por 

ejemplo, lo refiere como una copia que aniquila el principio de identidad. Más tarde, 

Friedrich Nietzsche concibe dicho término como un constructo metafórico indispensable en 

el mundo para obtener conocimiento. Con el posestructuralismo y su llamado “pensamiento 

nómada”, Gilles Deleuze visualiza el simulacro como la diferencia de lo diferente, es decir, 

aquello que existe en tanto se niega siendo original, copia o reproducción. (1989. 255) 

Deleuze inspira a Foucault, Blanchot, Klossowsky –sólo por mencionar algunos- quienes 

restituyen la idea de simulacro y le atribuyen un valor positivo. Ellos ven, en su condición 

fantasmagórica, la posibilidad de cancelar la representación y, con esto, la repetición. Por lo 

tanto, lo conciben como una condición diferente y diferenciadora de las verdades absolutas 

y homogeneizantes para mostrar el absurdo de las formas que se piensan reales.  

 
 



Moreno 85 
 

Para efecto de esta investigación, basaremos la problemática del fenómeno de 

simulacro partiendo de las consideraciones que realizan los pensadores antes mencionados 

(Platón, Friedrich Nietzsche y Gilles Deleuze), ya que a partir de estas perspectivas se 

forjan los argumentos para comprender, de manera profunda, el mecanismo de simulación.  

Como es sabido, Platón es unos de los primeros pensadores que ejerce una dura 

crítica respecto al simulacro, pues lo considera una mentira proveniente de la sofística. En 

su obra Sofista, el griego señala que ésta se refiere a la técnica de hacer pasar un discurso o 

imagen aparente como real; sin embargo, señala también que para aceptar que una imagen 

sea capaz de falsear la realidad, es importante aceptar -en contraste- la existencia de una 

realidad verdadera. Desde este entendido, Platón establece serias reflexiones sobre las 

relaciones del Uno con lo Múltiple, donde asegura que un sofista es un prestidigitador 

(235b), es decir, un ser capaz de producir simulacros para transformar algo falso en real y 

verdadero a través del convencimiento. Es el ser que explica y fundamenta el no-ser en 

tanto su ausencia, tal como señala Platón en la lectura que Deleuze hace del propio Platón: 

“el propio sofista es el ser del simulacro” (1994.257).  

Recordemos que en la filosofía platónica, el concepto de simulacro puede vincularse 

directamente a la Teoría de las ideas, la cual constituye el núcleo de la metafísica 

occidental, sugiriendo que todo cuanto existe en una forma temporal no es más que una 

aproximación de algo: una idea, la cual “es” porque responde como un modelo esencial 

eterno y perfecto que posee una realidad suprasensible. Por lo tanto, el mundo de las ideas 

es perfecto y cualquier aproximación que intentemos hacia ella será necesariamente 

imparcial e imperfecta. A dicha aproximación, Platón le llama simulacro (236b8). 



Moreno 86 
 

Por esta razón, para el griego, el simulacro se refiere a algo que no-es sino lo que 

representa48. Asunto que para el filósofo era severamente necesario advertir, puesto que 

implica un accionar en contra de la idea e impugna las nociones de modelo y copia. Dicho 

de otro modo, al no respetar ni al fundamento ni lo fundado, el simulacro es un peligro 

potencial en términos morales, ya que puede falsear aquello que se concibe como el 

modelo. Deleuze, a propósito de esta actitud platónica, explica: “se trata de asegurar el 

triunfo de las copias sobre los simulacros, de rechazar los simulacros, de mantenerlos 

encadenados en el fondo, de impedir que suban a la superficie y se “insinúen” en todas 

partes” (1994. 258). 

Por otra parte, Sobre la verdad y la mentira en sentido extra moral, uno de los 

textos más importantes de Friedrich Nietzsche hace sólidos señalamientos sobre el tema del 

simulacro. En él, el filósofo alemán prioriza la necesidad de supervivencia del hombre y 

señala que su principal problemática es un asunto de verdad. Para Nietzsche, el mundo se 

construye a través de metáforas o “reducciones de lo real”; por lo tanto, aquello que funda 

la verdad no es la verdad misma sino una aproximación a manera de ilusión: un simulacro 

(26). 

Nietzsche señala que el error humano radica en tomar como verdaderas aquellas 

aproximaciones que no son más que ilusiones, aun cuando sean productivas, es decir, al 

inferirse como verdad algo partiendo sólo del concepto surgido de una metáfora. No 

obstante, este error -señala el filósofo- es propio de la naturaleza humana y no existe 

posibilidad de no incurrir en él. Nietzsche explica que algo opera para que podamos 

 
48 Ahora bien, es importante mencionar que Deleuze señala en su lectura particular de la obra de Platón, que se 

encuentra ante la imposibilidad de distinguir entre lo que es y lo que no-es, entre modelo, copia y simulacro. 

Cuestión que según Deleuze rebasa al propio Platón puesto que habría que aceptar que aquello que “no- es” 

puede “ser” desde un determinado punto de vista porque participa de los géneros de lo igual y lo distinto. 



Moreno 87 
 

ponernos de acuerdo y sobrevivir: imaginar para decidir que una cosa es lo que es. La 

imaginación opera transformando el horizonte hostil del individuo en una esperanza de 

alcanzar aquello que le resulta desconocido. Es éste precisamente el sentido de usar 

metáforas, puesto que genera una capacidad de prevención sobre lo aún no ocurrido. En 

otras palabras: posibilita una suerte de intencionalidad sin objeto para lograr preservarse 

(44). 

El problema, sin embargo, radica en dar por hecho que las metáforas surgidas de 

este proceso imaginativo son certezas, ya que, con el tiempo y el desgaste de su continuo 

uso, se irán tornando rígidas y vacías fundando una realidad igualmente cristalizada y 

vacua, es decir, una mentira. El filósofo explica al respecto: 

 

Todo concepto se forma igualando lo no igual. Del mismo modo 

que es cierto que una hoja nunca es totalmente igual a otra, asimismo 

es cierto que el concepto de hoja se ha formado al prescindir 

arbitrariamente de esas diferencias individuales, al olvidar lo 

diferenciante, y entonces provoca la representación, como si en la 

naturaleza, además de hojas, hubiese algo que fuese la “hoja”, una 

especie de forma primordial, según la cual todas las hojas hubiesen 

sido tejidas, dibujadas, calibradas, coloreadas, onduladas, pintadas, 

pero por manos torpes, de modo que ningún ejemplar hubiese 

resultado correcto y fidedigno como copia fiel de la forma primordial. 

(44) 



Moreno 88 
 

 

Por lo tanto, el problema del sujeto radica en que, al afirmar, concede el 

asentimiento de lo general y la invocación de la presencia. Nietzsche sugiere “invertir el 

platonismo”, con el objeto de reconocer en el simulacro un valor positivo que redimensiona 

los contornos estéticos del hombre. Esto es darse cuenta, a través de los mismos, del 

potencial artístico y creativo que hay en el ser humano como potenciador de vida si se los 

toma como lo que son: una ilusión y no una verdad absoluta. 

Por otra parte, Gilles Deleuze, al pensar el tema del simulacro, estructura sus 

reflexiones tomando como referencia las propias de Nietzsche, las cuales -a su vez- tratan 

de reformular las ideas de Platón; sin embargo, es Deleuze quien sugiere reconsiderar el 

concepto de “inversión del platonismo” señalado por el filósofo alemán, ya que a partir de 

esta reconfiguración formulará la vida del simulacro en un sentido positivo. 

En su texto Platón y el simulacro, Deleuze retoma el concepto nietzscheano de 

“inversión del platonismo” para construir una serie de argumentos con los cuales justifica la 

necesidad de mostrar los simulacros y con ello develar su formación y su configuración, es 

decir, afirmar sus derechos entre los iconos y las copias (1994.16).  

El filósofo francés sostiene que una de las grandes preocupaciones de Platón fue 

distinguir el modelo del simulacro –la cosa de su imagen, el original de la copia- y que con 

esto pareciera trata de separar el mito de la dialéctica49. No obstante, Deleuze aclara que 

esta idea no necesariamente debe ser tomada como una separación. Para explicarlo 

distingue el simulacro de la copia en dos sentidos: en la copia “ha de haber semejanza” 

 
49 A esto se le conoce como la Teoría de las ideas y se basa en el motivo platónico. El cual a su vez se encarga 

de distinguir la esencia de la apariencia. 



Moreno 89 
 

(1994. 256) mientras que en el simulacro no. A la copia, en segundo sentido, se le produce 

partiendo del modelo original, mientras que el simulacro se concibe para poner en tela de 

juicio, precisamente, la noción de copia y modelo cuestionando el origen y el fundamento, 

el arké (1994.258). Para Deleuze el simulacro proviene de lo limitado y, por esta razón, se 

maneja contra la idea e impugna original y copia (1994. 259). 

Gilles Deleuze señala que Platón descubre, en textos como El político o Fedro, que 

el simulacro no siempre se refiere a una copia falsa, enfatizando que la separación 

dialéctica no consiste en desunir el modelo de la copia, sino más bien el simulacro 

(phantásmata) de la copia (eikónes). Ésta es la verdadera distinción. Platón trataba, según 

Deleuze, de rechazar y evitar la dispersión del simulacro debido a que está construido con 

disimilitud y posee una perversión y una desviación esenciales (1994.258). 

El simulacro aspira al objeto de pretensión de manera velada y, al hacerlo, acciona a 

favor de la agresión, la insinuación y la subversión hacia el fundamento. Esto sin pasar por 

la idea50. Dicho de otro modo, la pretensión del simulacro no es fundada, por lo cual 

recubre una desemejanza como un desequilibrio interno, tal como afirma Deleuze: “la copia 

es una imagen dotada de semejanza; el simulacro es una imagen sin semejanza” (1994. 

259). 

Lo antes mencionado se explica porque una copia no es una simple apariencia ya 

que mantiene la idea como modelo de una relación ontológica. El simulacro, en cambio, 

está hecho de la materia del puro devenir, de lo ilimitado y, por lo mismo, opera contra la 

 
50 Deleuze se apoya en las reflexiones de otro importante pensador: Jaques Derridá, de quien distingue que en 

su libro La farmacia de Platón, realiza una disertación donde observa a la propia escritura como un falso 

pretendiente y que, por lo tanto, debe considerársela como un simulacro. Esto debido a que intenta apoderarse 

del logos (fundamento) a través del engaño y la violencia. 

 



Moreno 90 
 

idea, impugnando el modelo y la copia (256). Gilles Deleuze, con respecto a lo anterior, 

presenta un ejemplo contundente: 

 

El catecismo tan inspirado del platonismo, nos ha familiarizado con 

esta noción: Dios hizo al hombre a su imagen y semejanza, pero, por 

el pecado, el hombre perdió semejanza, conservando sin embargo la 

imagen. Nos hemos convertido en simulacro, hemos perdido la 

experiencia moral para entrar en la existencia estética (1994.259) 

 

El simulacro genera un efecto de semejanza, pero es un efecto de conjunto, 

completamente exterior y producido por medios totalmente diferentes de aquéllos que 

operan en el modelo, de ahí que el autor señale que el simulacro es construido “sobre una 

disparidad, sobre una diferencia y, por ende, interiorice la disimilitud” (1994.259). 

Deleuze señala que el simulacro comprende grandes dimensiones, profundidades y 

distancias que el observador no puede dominar y que, debido a esto, experimenta una 

impresión de semejanza. Por tal motivo, si el simulacro tiene un modelo es uno diferente, 

un modelo de lo otro, del que se deriva una desemejanza interiorizada. El simulacro incluye 

el punto de vista diferencial: el observador forma parte del propio simulacro que se 

transforma y deforma con su punto de vista. 

Pensar la diferencia desde la diferencia misma define el mundo de los simulacros. 

Este pensamiento instituye al mundo como un fantasma y poco importa que la disparidad 

original sea grande o pequeña, ya que la disparidad, según Deleuze, deberá ser juzgada en 

sí misma y no por alguna identidad previa o porque tenga lo dispar como unidad de medida 

y de comunicación. 



Moreno 91 
 

De este modo, al “invertir” el platonismo, Deleuze plantea que la semejanza se 

expresa de la diferencia interiorizada y la identidad de lo diferente como potencia primera. 

Hoy en día lo mismo y lo semejante son lo simulado. Según el propio autor: “Ya no hay 

selección posible” (1994.264). 

 

Subiendo a la superficie, el simulacro hace caer bajo la potencia de 

lo falso (fantasma) a lo Mismo y a lo Semejante, el modelo y la copia. 

Hace imposible el orden de las particiones, la fijeza de la distribución 

y la determinación de la jerarquía. Instaura el mundo de las 

distribuciones nómadas y de las anarquías coronadas. Lejos de ser un 

nuevo fundamento, absorbe todo fundamento, asegura un hundimiento 

universal, pero como acontecimiento positivo y gozoso, 

como defundamento. (1994.264) 

 

En palabras de Gilles Deleuze, lo antes mencionado se explica porque la simulación 

no es separable del eterno retorno, ya que es en este último donde se decide la inversión de 

los iconos o la subversión del mundo representativo (1994.264). Es ahí donde todo sucede, 

como si el contenido latente se opusiera al contenido manifiesto. 

En síntesis, a Platón le interesa develar el simulacro por un asunto moral que 

responde a la intención de no propagar su existencia ni su uso por el mundo. Nietzsche, en 

cambio, señala que habría que dejar de pensar la verdad desde un sentido moral y asumir el 

simulacro como un potenciador de la vida, pues propicia y permite estructurar mundos 

ajenos y diferentes en un afán de supervivencia. Por último, Deleuze propone tratar la 

diferencia a partir de la diferencia, ya que sólo de este modo es posible reconfigurar el 



Moreno 92 
 

valor simbólico atribuido al simulacro, si éste es pensado como una entidad que se define a 

través de normas y principios distintos a los de la copia y, más aún, a los de lo real. 

 

 

2.2.2 Simulacro /Simulación: propiedades y diferencias  

Uno de los principales argumentos sobre el tema central de esta investigación es 

distinguir a la simulación como el dispositivo que el Poder utiliza para procurar la 

preservación de un condicionamiento social. Como se ha observado recientemente, el 

término simulacro –sobre todo a partir de las propuestas nietszcheanas retomadas por los 

pensadores posestructuralistas- se asocia con la idea de desemejanza, es decir, con la 

diferencia arbitraria. La cual es potencia en sí misma porque obedece a una unidad de 

medida completamente diferente a la de la copia de la imagen original.  

El simulacro, independientemente de que se manifieste en la apariencia externa de 

las cosas, busca influir sobre el individuo para ponerlo en un estado de incapacidad con la 

intención de emitir juicios entre lo real y lo no real. En palabras de Carlos Fajardo, las 

cuestiones ontológicas que apelan a la conformación del ser a partir de una figura de 

otredad con quien establecer contacto y compromiso, se ven desvirtuadas y corrompidas.  

A partir de la representación, el individuo se encuentra parcialmente inmerso en un 

lugar que somete tanto su capacidad creadora como su capacidad resolutiva, lo que implica 

graves condicionantes de visibilidad y movimiento social. 

En cambio, el término simulación se comprende partiendo de la perspectiva 

sociológica del pensador Jean Baudrillard, quien sugiere que éste es el dispositivo que apela 

a generar modelos cuyo principal objetivo es anular la diferencia entre lo real y su imagen, 

al tiempo que concede, a la representación, el estatuto de realidad. Esto conlleva una 



Moreno 93 
 

alteración (instalada más allá de lo verdadero y lo falso) en las construcciones simbólicas 

de los individuos actuales y el proceso inteligible que experimentan a partir de la 

sustitución de lo que el mundo -anterior a ellos- había conocido como real. En otras 

palabras, el modelo de representación autorreferencial que opera gracias al mecanismo de 

simulación no es un engaño, puesto que la representación no tiene que ver con ningún tipo 

de realidad. Más bien, como menciona Baudrillard, es una estrategia de disuasión (1993.15) 

que actúa por medio de un efecto que pone en tela de juicio la diferencia entre aquello que 

es real y lo que no. Introduciendo, así, un estado de ambigüedad acontecido de manera 

constante y reiterada para lograr, sin contratiempos, los intereses pretendidos por el sistema 

de poder. Gilles Deleuze, explica: 

 

La simulación es el fantasma mismo; es decir, el efecto del 

funcionamiento del simulacro en tanto que maquinaria, maquina 

dionisiaca. Se trata de lo falso como potencia, pseudos, en el sentido 

que Nietzsche lo dice: la más alta potencia de lo falso (264).  

 

Acerca de esto, Jean Baudrillard apunta: “simular es fingir tener lo que no se tiene” 

(1993.8); sin embargo, recordemos que fingir no implica necesariamente mentir. Desde este 

entendido, al simular se pone en duda lo que se entiende por verdadero o falso, pero 

también lo que es real y lo que es imaginario. La simulación plantea, según Baudrillard, que 

la verdad, la referencia y la causa objetiva han dejado de existir (1993.10) y, por lo tanto, el 

individuo que simula no miente, sino vive una realidad alterada por su propia producción 

de síntomas. 



Moreno 94 
 

De ahí la importancia de señalar que la peligrosidad del fenómeno de simulación 

radica en la implicación de un comportamiento social también dislocado. Esto último 

concede al Estado el uso de un mecanismo de fuga con la esperanza de que dicha concesión 

le reintegre algún tipo de beneficio51. El individuo que acepta habitar un mundo simulado sí 

percibe la distorsión de la realidad pero también la acepta, principalmente por dos razones: 

la primera porque le concede cierto alivio ante el peso de la realidad, como ya se ha 

enunciado; la segunda debido a que le otorga cierto tipo de beneficio inmediato, aunque el 

costo a posteriori sea un efecto intrínseco de anestesia y alienación para sí mismo y todos 

los demás, tal como asevera Gilles Deleuze: “la simulación designa la potencia de producir 

un efecto” (1994.264). 

Lo anterior es un señalamiento importante de mencionar, pues encuentra resonancias 

con planteamientos afines como los del filósofo Slavoj Zizek; quien, a su vez, realiza un 

análisis que empata con el concepto foucaultiano52 denominado biopolítica y su avasallante 

impacto social. Según Zizek, el mercado invita al disfrute sin freno, pero a cambio ejerce 

 
51 Peter Sloterdijk, en una crítica publicada en 1983, señala que en un ámbito simulado la razón es una 

falsa conciencia a la que denomina cínica. El cínico, en el entendido del autor, sabe que sus creencias son falsas 

o ideológicas, pero se aferra a ellas movido por la autoprotección como una manera de afrontar las 

contradictorias demandas que se le formulan. El cínico no rechaza esta realidad sino hace caso omiso de ella, y 

su estructura hace de él alguien casi impermeable a la crítica, puesto que presenta una aparente afinidad 

ideológica con el mundo (34). Para efecto de esta investigación, en cambio, el comportamiento cínico deviene 

del estado de negación en que incurren quienes obedecen a la configuración de pensamiento enunciada ya como 

adictiva. 
52 La biopolítica es un término propuesto por Michel Foucault que posteriormente desarrolla Zizek y se explica 

como la posibilidad de ejercer un control sobre determinada comunidad sin utilizar la fuerza aparente. Así, las 

instituciones se encargan de configurar al sujeto para hacer que necesiten y quieran lo que el gobierno les provea 

y, de manera simultánea, pierdan la habilidad para definir sus propios intereses. La biopolítica es, en palabras 

del propio Foucault, una incardinación del poder en la vida cotidiana de los hombres. El autor explica al 

respecto: “El control de la sociedad sobre los individuos no sólo se efectúa mediante la conciencia o por la 

ideología, sino también en el cuerpo y con el cuerpo. Para la sociedad capitalista es lo biopolítico lo que importa 

ante todo, lo biológico, lo somático, lo corporal. El cuerpo es una entidad biopolítica.” (1974.210) último 

capítulo del volumen I de Historia de la sexualidad titulado “la voluntad de saber”. 

 

 



Moreno 95 
 

un desplazamiento en la representación del sujeto, la cual sustituye la condición de ser por 

la de consumir. Así los individuos pasan de ser personas a ser consumidores que permiten 

su manipulación en favor de una simulación donde se evoca la idea de una vida 

supuestamente placentera. 

Sintetizando, el simulacro es una condición inalienable de lo humano (falso 

pretendiente), puesto que tiene una intención constante de apropiarse de los significantes 

que constituyen el mundo, mientras que la simulación es el dispositivo, a manera de 

estrategia, que el simulacro establece para que el objeto pretendido sea tomado como real. 

Padre e hijo dispuestos a modificar los procesos de percepción y, con esto, dislocar las 

relaciones del ser. 

 

 

2.3 Violencia epistémica: el efecto de la simulación 

Se denomina violencia epistémica a la forma de invisibilización que expropia al otro 

de su posibilidad de representación. Es un tipo de violencia que se vale tanto del lenguaje 

como de diversos tipos de discursos colonizantes para ejercer un poder capaz de lograr una 

postura de autodenostación en aquél en quien actúa. Genara Pulido Tirado, señala al 

respecto: 

 

La violencia epistémica la constituye una serie de discursos 

sistemáticos, regulares y repetidos que no toleran epistemologías 

alternativas y pretenden negar la alteridad y la subjetividad de los 



Moreno 96 
 

otros de una forma que perpetúa la opresión de sus saberes y justifica 

su dominación. (5) 

 

La violencia epistémica es una suerte de anulación simbólica vinculada a las 

relaciones dominantes de poder que se proclaman como únicas y verdaderas, al tiempo en 

que ejercen una represión a partir de invalidaciones.  

Michel Foucault, a propósito del tema, sugiere que esta anulación simbólica sucede 

a través de ciertas prácticas del biopoder53, al cual le otorga la capacidad de reinstaurar el 

dominio de la soberanía y, en consecuencia, la facultad de restituir el derecho de muerte 

sobre la vida misma. Esto puede explicarse porque, a través de prácticas regulatorias 

adquiridas voluntariamente, el biopoder produce un efecto exacerbado que legitima la 

invisibilización como dispositivo homogeneizante y garantiza –aunque sólo en apariencia- 

una vida digna.  

Foucault establece que, cuando se ejerce el biopoder, se arrebata el cuerpo es 

contenido y moldeado por las instituciones públicas, económicas y penales, y por ende, se 

posibilita la acción de manipularlo y violentarlo hasta conducirlo a la muerte en vida. Pero 

eso no es todo. (1999.167) El filósofo enfatiza que, al ejercerse el biopoder sobre un 

 
53 Foucault enuncia el término Biopoder para referirse a las nuevas tecnologías del poder desarrolladas por el 

Estado para producir y reproducir la vida misma. Tecnologías de dominación vinculadas al cuerpo y que son 

usadas para hacer del individuo un elemento significativo del Estado. Desde este entendido, el cuerpo es el 

blanco y objeto del poder, ya que puede ser manipulado, otorgarle forma, educarlo, hacerle obediente y dócil 

(137), último capítulo del volumen I de Historia de la sexualidad titulado “la voluntad de saber”. 

 

 



Moreno 97 
 

individuo, se le instruye con la intención de ejercer el mismo comportamiento para con su 

otredad.  

Idea que retoma Genara Pulido y explica de la siguiente manera: “el intento de 

establecer una relación asimétrica de poder con el otro que implica saberlo, representarlo, 

contenerlo y dominarlo” (10). El biopoder instruye al cuerpo y su persona (jurídica) para 

determinar sus relaciones a través de la apariencia, la instrucción sobre el enmascaramiento 

y, por tanto, de la violencia simbólica.  

Es por ello que, tomando en cuenta lo mencionado a lo largo del presente capítulo y 

para efecto de nuestra investigación, resulta pertinente proponer que el biopoder y su 

consecuente violencia epistémica contribuyen, en última instancia, a que surta efecto el 

dispositivo de simulación, puesto que procuran –pese a la anulación- una sensación de 

aparente representatividad y bienestar del sujeto.  

No es novedad asegurar que vivimos en un presente convulso y desencajado que 

pareciera no tener fondo, puesto que nos configura como seres erráticos y ensimismados; 

tal como cualquier víctima de un secuestro que ha desarrollado el “Síndrome de 

Estocolmo”54.  

Recordemos aquí que un ser humano, en tanto cuerpo social, responde y está 

supeditado al momento histórico y la inteligibilidad del mundo en que habita. Esto porque 

desde el momento mismo en que es concebido se inicia un proceso de configuración en su 

 
54 El síndrome de Estocolmo es una patología distinguida por primera vez en 1973 por Nils Bejerot, la 

cual sucede en algunas víctimas de secuestro que se encuentran en condiciones de aislamiento y sólo tienen 

contacto con sus raptores. Este síndrome se caracteriza por desarrollar identificación, lazos afectivos y hasta 

gratitud para con los atacantes. Se manifiesta ya sea asumiendo la responsabilidad de la agresión de que es 

objeto, o bien imitando física o moralmente al victimario.  



Moreno 98 
 

imaginario, con el que se otorgará estructura a su identidad. Por lo tanto, cualquier proceso 

encargado de un desarrollo de conocimiento y percepción, implica una estructuración 

mental programada desde un sustrato cultural. De ahí que numerosos estudiosos (de Platón 

a Habermas, pasando por Marx, Mukarowsky, Luhmann, Derridá, Butler, Schutz y Sánchez 

Vázquez, entre otros), desde sus particulares campos del conocimiento, se hayan dedicado a 

observar la operatividad del pensamiento estético del mundo para explicar y dar sentido a la 

acción humana. 

 Hegel por ejemplo, en su Filosofía del derecho, plantea que todo ser humano, al ser 

indefinible por principio, se construye a través de sus relaciones con el mundo social y 

natural. Desde esta lógica cada ser se va construyendo a través de diversos medios 

socioculturales, políticos y económicos, de los cuales no puede alienarse (483).  

Del mismo modo, aunque atendiendo a su propia perspectiva, Jaques Lacan 

desarrolla el concepto y establece en sus investigaciones que, para que un sujeto se 

conforme como tal, es necesario que sea limitado por un orden simbólico, mismo que 

comprenda tanto los estatutos legales como el conocimiento sucedido sobre todo y a través 

del lenguaje, de tal manera que, siendo normativizado el cuerpo, se deja de ser para 

comenzar a existir.55 Concepto que, a su vez, es reapropiado y explicado perfectamente por 

el teatrista y teórico brasileiro Augusto Boal, de la siguiente manera: “Todas las cosas 

 
55 A este fenómeno Lacan lo denomina “castración”, puesto que se da una reasignación del goce más allá del 

placer en beneficio de la gestación de un deseo. Cabe mencionar aquí que “castración” para Lacan es 

considerada una acción simbólica que sucede a partir de la ausencia de un objeto imaginario asociado al falo 

que, en consideraciones del propio autor se vinculan al Padre y a la ley.  

Si escribí en algún lugar que el Nombre del Padre es el Falo -Dios sabe cuántos 

gemidos de horror esto evocó en algunas almas piadosas- es precisamente porque 

en esa fecha no podía articularlo mejor. Lo que está claro, es que se trata del Falo, 

por supuesto, pero al mismo tiempo, es el Nombre del Padre. (189) 



Moreno 99 
 

necesitan ser nombradas para que se reconozca su existencia aunque sea invisible. Quien no 

tiene nombre no existe; quien deja de ser lo que era necesita ser rebautizado56”. (120) 

Boal, como se ha observado, pareciera inspirar su pensamiento en algunas de las 

consideraciones lacanianas para señalar, a partir de ellas, que la capacidad perceptiva de un 

sujeto está condicionada tanto por un pensamiento simbólico como por un pensamiento 

sensible (21), mismos que a su vez han sido nutridos por un conocimiento -simbólico y 

sensible- que es memoria viva. 

Augusto Boal afirma que la percepción sucede en tres niveles: información, 

conocimiento y toma de decisiones (148). El primer nivel se encarga de recibir cierta 

información, misma que inmediatamente después se conjuga con el acervo depositado en el 

segundo nivel, evaluando así el tipo de respuesta o reacción que deba ser ejecutada. Dicha 

acción resultará el tercer nivel, el cual es un nivel ético. Este último es el que otorga valor a 

cada acto realizado y proyecta las acciones del futuro como consecuencia de las elecciones 

efectuadas, de tal forma que “exige una invención de alternativas.”, es decir, “ver lo que no 

existe.” (148)  

Ahora bien, Boal genera esta serie de reflexiones para alertar sobre el peligro 

implicado en el hecho de que un poder opresor (en este caso, a través de una lógica 

consumista) utilice los lineamientos del proceso de percepción para configurar un tipo de 

ser sumiso y manipulable. Desde este mismo entendido, la presente tesis sugiere agregar, 

un ser cargado de conductas que obedezcan a pensamientos de carácter adictivo. Lo cual 

asegura la viabilidad del sistema, tal como lo presentan Arnold M. Washton y Donna 

Boundy: 

 
56 Voluntad de nominación como acto de apertura o bien, como acto de sujección. 



Moreno 100 
 

 

La verdad es que el sistema de creencias adictivo y las 

personalidades que de él emanan son engendrados, en alguna medida, 

en nuestras propias familias. Inadvertidamente muchos progenitores 

están transmitiendo valores adictivos –la imagen antes que la 

autenticidad, la ilusión antes que la realidad, el poder antes que la 

valía personal, el arreglo rápido antes que la solución de problemas- 

que ponen a sus hijos en peligro de convertirse en adictos. (112) 

 

De ahí la importancia por reconocer el mecanismo del dispositivo de simulación y sus 

consecuencias ontológicas.  

 

 

 

 

2.4 Pensamiento adictivo, simulación y violencia. Los mecanismos políticos del 

México actual 

El mexicano se siente arrancado del seno de esa realidad 

a un tiempo creadora y destructora, madre y tumba. Ha 

olvidado el nombre, la palabra que lo liga a todas esas   

fuerzas que se manifiestan en la vida. Por eso grita o calla, 

apuñala o reza, se hecha a dormir cien años. (Paz, 5) 

 



Moreno 101 
 

México pasa por uno de los momentos más oscuros de su historia. Momento que no 

puede terminar de concebirse sin dos condiciones que determinan prácticamente todo 

horizonte vivencial: la simulación y el uso de la violencia como ejercicio de poder. No es 

novedad que nos movemos por el entramado de un estado de excepción no declarado, que 

se fortalece cotidianamente gracias a una decepcionante idea de nación. Tampoco es 

novedad que habitamos un país pletórico de corrupción, donde las instituciones carecen de 

credibilidad y donde el gobierno se ha visto debilitado por sus propias acciones; sin 

embargo, esta última cuestión resulta más compleja e interesante, ya que nos revela la 

maquinaria perversa de un sistema que hemos terminado por solapar y defender. Es cierto 

que atestiguamos cómo la incompetencia política sobrevive a tumbos gracias a las 

orquestaciones de aparentes eventos que logren, por un lado, remitir la atención ciudadana 

hacia un lugar que nada tenga que ver con su propia vulnerabilidad y que, por otro lado, 

justifiquen la imposición –por cualquier medio- de los principios homogeneizantes que 

beneficien únicamente al régimen del poder. Pero también es cierto que, siguiendo este 

mismo patrón, no sólo aceptamos la imposición de este manejo a través de los montajes 

espectaculares del Estado, sino además buscamos deliberadamente habilitar un mundo 

estrictamente obediente de las apariencias que nos conceda vivir alienados o anestesiados, 

siempre y cuando estemos entretenidos. Dando como resultado una creciente cultura 

egocéntrica que busca evadir la responsabilidad ética y es capaz de autoejercer cualquier 

violencia con tal de satisfacer sus deseos más inmediatos. Una sociedad des-identificada, 

con una precaria habilidad sensible pero, sobre todo, con un claro desinterés en desarticular 

el mecanismo de simulación hiperbolizado que la domina. En otras palabras, formamos 

parte de una simulación absolutista que, desmarcándose de los referentes de realidad 



Moreno 102 
 

acontecidos en el día a día, procura una sensación de hiperrealidad57 por medio de una 

experiencia manipulada que nos hace partícipes –víctimas y victimarios- de un tipo de 

violencia aún más peligrosa y radical que la delincuencial: la violencia epistémica.  

Como se ha venido observando, el horizonte planteado por esta investigación sugiere 

pues, que el poder, valiéndose de diversos mecanismos operativos, configura un tipo de 

imaginario distorsionado (adictivo) en el sujeto actual, a través de variados agenciamientos 

libidinales que se desarrollan de manera inconmensurable a propósito de las características 

del capitalismo tardío, operante en la posmodernidad. Cabe señalar que esta distorsión de la 

percepción no es algo nuevo en el mundo; no obstante, dadas las características del entorno 

actual, se ha propagado tanto que es posible considerarla como un rasgo muy importante en 

la configuración estética del sujeto contemporáneo. 

Para justificar el conocimiento abordado hasta aquí, se debe apelar a las palabras de 

Adolfo Sánchez Vázquez, quien establece la necesidad de concretar en una obra cualquier 

tipo de reflexión de carácter estético. Él sugiere: […] todo lo que la Estética pueda decir, no 

podrá sustituir, en modo alguno, al trato directo, concreto y sensible con la obra artística, si 

es que quiere apropiársela como un todo y no se contenta con una radiografía suya. (34)  

Desde este entendido, la problemática que se deriva de los comportamientos 

distorsionados por los mecanismos de simulación, puede ser observada y tratada de manera 

eficaz a través del estudio objetivo de algunas obras de arte. De ahí que la presente 

investigación se aproxime a cuatro obras de reconocidos dramaturgos mexicanos del siglo 

 
57 Recordemos que Jean Baudrillard sugiere que la virtualidad, producida entre otras cosas por los medios de 

comunicación, genera una sensación de hiperrealidad en la consciencia social, misma que surge de la 

interacción desenfrenada entre los campos de lo real, lo social y lo simbólico, difuminando los límites entre lo 

fingido y lo auténtico. De modo que, en los tiempos actuales, sucede una sustitución de lo real por los signos 

de lo real, dando como resultado una simulación. Vivimos, así, en el imperio de la simulación de lo real. 



Moreno 103 
 

XXI que, de manera directa o no, plantean personajes, recursos estructurales, situaciones y 

reflexiones que nutrirán sensiblemente el análisis hasta aquí expuesto. 

Y es que el teatro, al ser mímesis de la metáfora viva, permite repensar nuestro 

entorno para aspirar a un mundo más digno. El teatro hace que las formas que interpretan la 

realidad confluyan simultáneamente y en doble sentido. El teatro absorbe los elementos 

esenciales del mundo, los que conforman su existencia, pero además realiza una acción 

mucho más compleja basada en la reflexión: modifica la dirección del conocimiento y 

confronta lo que el mundo ha dispuesto como “verdad”. En ese sentido el teatro no sólo 

observa y repite formas, sino busca realizar una alteración en la estructura del mundo que 

refleja. 

Luis de Tavira, desde esta lógica, ratifica que la propiedad mimética propicia el 

verdadero conocimiento del mundo y hace del hombre una persona, es decir, la sitúa como 

una condición fundamental que hace al hombre reconocerse como humano. El creador 

mexicano expone: “Para fundarse comunidad en el mundo, la humanidad inventó formas de 

representar la realidad. Así, consiguió comunicarse con signos, congregarse en ritos, 

conocer con metáforas, recordar con mitos y descubrirse creador en sus obras” (2001.44). 

Sin embargo, habría que señalar que es así como también opera el poder; de ahí la 

importancia de reconocer la tendencia política de la obra artística y saber cuál es la actitud 

que mantiene respecto a las relaciones sociales del mundo en que se crea. De ahí la 

importancia del teatro. Es través del teatro que el imaginario social se pone a prueba y se 

establecen estrategias para deconstruir los discursos oficialistas manipulados por cierta(s) 

ideología(s). Como explica el Dr. José Ramón Alcántara Mejía:  

 

(…) donde el ser del espectador se construya ante el desplazamiento 



Moreno 104 
 

de la realidad producido por las estrategias escénicas y dramatúrgicas, 

para hacer que la ausencia pueda ser vislumbrada, percibida como la 

differance que lleva a tal espectador a cuestionar su propia identidad 

histórica, desubicándolo, pero también abriendo para él y para ella 

otro espacio de ubicación. (134) 

 

Pasar por lo tanto, del simulacro a la heterotopía58 desde el propio despliegue 

práctico y experiencial; porque el arte y en especial, el teatro, tendría que confrontar el 

mecanismo de simulación y desarticular la ilusión de la negación (o la posverdad) para dar 

paso a las ideas que problematicen nuestro estado de las cosas. De ahí la importancia del 

teatro y las expresiones artísticas de y para el mundo. De ahí que esta investigación 

busque, en el fenómeno teatral, los señalamientos del comportamiento social asociados con 

la idea de simulación como realidad referencial que nos permitan comprender el entorno en 

que vivimos. 

Es por tal motivo que este trabajo considera que el reto de la labor como 

académicos es contribuir para que dicha labor artística se preserve y resguarde a través del 

estudio de sus voces. 

 

 

 
58 Concepto atribuido a Michel Foucault que establece un espacios que atienden a sus propios 

principios por lo que son considerados como “espacios otros” donde se activan fuerzas, relaciones, poderes, 

ideas, consecuencias o discontinuidades que propician la posibilidad de crean nuevas lugares llenos de nuevas 

lógicas. María Cristina Toro Zambrano explica de manera más puntual: “las heterotopías están por fuera de 

todos los lugares y estos se convierten en lugares “impunes” dentro del mundo material; es decir, son 

topológicamente localizables, pero muestran de modo diferente las configuraciones de un dominio o episteme” 

(36) 



Moreno 105 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Capítulo III 

 

El drama mexicano contemporáneo 

Esta investigación ha venido señalando que el México actual no puede concebirse sin la 

presencia de dos condiciones que el poder ha manipulado desmedidamente como estrategia 

para mantenerse en control y que, por ende, contienen toda la realidad del país: la 

simulación y la violencia en cualquiera de los modos que ésta se presente. Condiciones que 



Moreno 106 
 

hoy día se manifiestan con una fuerza desmedida porque se instauraron profundamente, 

como parte del discurso oficialista que legitimó lo que hoy conocemos como identidad 

nacional, desde principios del siglo XX luego de la Revolución Mexicana.  

Cabe recordar en este momento que la simulación expresa elocuentemente la 

experiencia misma de la modernidad en su forma plástica de imitación; no exactamente a 

través del procedimiento de la metáfora, sino de la metonimia -como lo señala Jean 

Baudrillard- es decir, como la sustitución de una cosa por otra que se observa como una 

impostura que será el detonador más contundente de la violencia. (1996.18) 

A continuación, se buscará establecer la dinámica que ha tenido lugar en el teatro 

mexicano considerado contemporáneo, con el objeto de descubrir el artificio construido por 

el sistema de poder -a través de determinadas ideologías con tintes patológicos- lo que ha 

sido una preocupación artística constante, pero que hoy, más que nunca, resulta 

indispensable. Porque cuando una sociedad llega a tal punto de enfermedad, el arte puede 

servir para visibilizar lo que acontece como precedente de vida. O como José Ramón 

Alcántara Mejía, establece en su libro: Textralidad. Textualidad y teatralidad en México:  

Tal reconfiguración del pasado, para interrumpir la representación del 

presente –entendiendo por presente esa entidad imaginaria construida 

por la Posmodernidad globalizada-, tiene como objeto el 

desenmascarar su simulación y revelar su realidad tecnoeconómica 

brutal, y es una de las tareas que parece haber asumido cierto tipo de 

teatro mexicano. (41) 

 



Moreno 107 
 

El siguiente capítulo pretenderá pues, señalar a nivel histórico cómo ha funcionado 

la configuración de un tipo de pensamiento que desterritorializa la realidad, para poner en 

operación un discurso ideológico hegemónico que sirva a los intereses del poder. Del 

mismo modo, se realizará un acercamiento al panorama actual de la dramática mexicana, 

reflexionando sobre sus problemáticas de la representación, de su necesidad por develar los 

mecanismos que inducen a las realidades artificiales, las cuales perpetúan la acción de 

suplantación de lo real y, con esto, manipulan y llevan al maniqueísmo no sólo a las 

relaciones sociales sino, y sobre todo, a la identidad.  

 

3.1 El drama del siglo XXI 

El teatro mexicano actual en palabras del investigador Domingo Adame se gesta a 

través de la actividad de cinco variables interconectadas sucedidas a lo largo del siglo XX: 

 

1) El teatro indio y comunitario, que se conoce de este modo porque mantiene la 

herencia de las culturas prehispánicas hasta nuestros días ya sea en los medios 

rurales o urbanos. (143) 

2) El teatro popular urbano. Basado en el teatro de revista proviente de Europa y que 

se convirtió en la forma más representativa de expresión durante las primeras 

décadas del siglo pasado pero que permanece hasta nuestros días con grupos que 

buscan la difusión teatral a través de presentaciones en sitios no convencionales: 

“[…] es el caso de: Utopía Urbana, Los Zurdos, Especies, Alfa y Omega, 

Cascarazo, Fantoches, Ka- pikúa, en la ciudad de México.”  (159) 



Moreno 108 
 

3) El teatro educativo y de orientación política, mismo que fue apropiado y promovido 

por los gobiernos subsecuentes a la Revolución con un objetivo doctrinario que 

apelaba a conformar el identidad nacionalista que conocemos hasta el día de hoy. 

De éstos el autor señala: “Entre otras manifestaciones contemporáneas se 

encuentran: el Teatro escolar del INBA, los proyectos independientes de teatro 

infantil, el teatro de títeres, o a Enrique Cisneros superviviente de CLETA.”  (159) 

4) El teatro dramático, herencia europeo-burguesa cuyo desarrollo tuvo lugar en los 

grandes centros urbanos del país. Adame explica de éste:  

 

Con una herencia considerable y enfrentados a cambios sociales y 

tecnológicos trascendentes se habla ahora de la “novísima 

dramaturgia” (Luis Mario Moncada, David Olguín, Jaime 

Chabaud, etc.), la “dramatugia del norte” (Hugo Salcedo, Hernán 

Galindo, Enrique Mijares, Medrardo Treviño, etc.) y la 

“dramaturgia de mujeres” (Estela Leñero, Elena Guiochins, Silvia 

Peláez, Ximena Escalante, etc.) (155-157) 

 

5) El teatro de experimentación y de investigación escénica. También desarrollado en 

la urbe pero que a diferencia del anterior, busca romper a través de la multiplicidad 

sígnica con las formas decimonónicas y apela a la interdisciplinariedad para 

enunciar la constante y permanente necesidad de relacionarse de nuevas maneras 

con la realidad. Adame señala como principales precursores de este tipo de teatro a 

las siguientes personalidades: Juliana Faesler, Iona Wiesberg, Jorge Vargas, Héctor 



Moreno 109 
 

Bourges, Marcela Bourges, Fausto Ramírez Martín Zapata, Claudio Valdéz Kuri, 

Ricardo Díaz y Gerardo Trejoluna, sólo por citar algunos. (157-158) 

 

Estos tipos de teatro -que Adame subraya enfáticamente con el objeto de visibilizar 

algunas de las vertientes del teatro- permanecen vigentes en el México actual y configuran 

un crisol de manifestaciones estéticas que dan sentido a lo que conocemos como la escena 

mexicana contemporanea.  La cual se alimenta basicamente de dos generaciones de 

dramaturgos: los nacidos en la década de los 60 y cuya producción comienza a florecer a 

finales de los años 80, pero que es hasta los 90 cuando adquiere identidad propia; y los 

nacidos justamente durante la década de los 80 y 90, los cuales se nutren y completan las 

concepciones de la llamada Nueva Dramaturgia Mexicana59 en especial de su resistencia a 

cualquier sistematización y/o clasificación. (Popova 14). Sin embargo,  gracias a la 

existencia de festivales tales como el de la Semana de la Dramaturgia ó el de la Joven 

 
59 Se conoce como Nueva Dramaturgia Mexicana al movimiento dramatúrgico correspondiente a la 

generacion de 1984 cuya producción va de dicho año a 2014. Vicente Leñero señala que fue Guillermo Serret 

quien denominó de este modo a un grupo de dramaturgos que compartían una necesidad por encontrar nuevas 

formas a través de actitudes exploratorias libres aunque por otro lado, Guillermo Schmidhuber señala que el 

nombre se acuñó años antes gracias a un concurso nacional de dramaturgia auspiciado por SOGEM y cuyos 

ganadores fueron dados a conocer como la Nueva Dramaturgia (primera promoción). Posteriormente a estos se 

les unió una segunda generación que nutrió la actividad y consolidó el movimiento hasta nuestros días.  

Schmidhuber menciona al respecto: 

 

La segunda generación post usigliana ha sido bautizada como Nueva Dramaturgia 

Mexicana, y en ella se reúne a numerosos dramaturgos de la generación de 1984 

según el conteo generacional propuesto por Arom, con el predominio de la primera 

promoción de 1984 a 1998 y con dominio de la segunda promoción de 1999 a 2013. 

Algunos de sus nombres son: José Agustín, Leonor Azcárate, José Ramón Enríquez, 

Jorge Esma, Tomás Espinoza, Jesús González Dávila, Alejandro Licona, Óscar 

Liera, Víctor Hugo Rascón Banda, Felipe Santander, Guillermo Schmidhuber, 

Miguel Ángel Tenorio, Juan Tovar, Tomás Urtusástegui. Guillermo Alanís y 

Gerardo Velásquez. La generación de 1984 es menos numerosa en número de autoras 

que las anteriores, destacan Sabina Berman, Vivian Blumenthal, Carmen Boullosa, 

Estela Leñero, Olivia de Montelongo y varias más. (133) 

 

 



Moreno 110 
 

Dramaturgia en la actualidad es posible identificar a creadores menores de 35 años60 que 

establecen un panorama creativo creciente y sustancial. 

Ahora bien, así como la condición de simulación se debe a una configuración de 

pensamiento de tipo adictivo basado en una cuestión multifactorial que involucra lo 

histórico, lo político, lo ideológico, lo axiológico, lo social, y en síntesis no emerge de un 

vació previo sino más bien sucede como consecuencia del propio sistema normativo 

operante, también el pensamiento que rige la actividad escénica del nuevo milenio se 

constituye a través de la conjunción de los distintos marcos de representación de lo teatral y 

dan como resultado lo que hoy conocemos como drama del siglo XXI, que –habría que 

señalar pese a la obviedad- no necesariamente significa que sea una nueva dramaturgia. Al 

respecto Fernando de Toro plantea que en el contexto latinoamericano –donde de manera 

particular podría destacarse el mexicano- los cuestionamientos posmodernistas 

practicamente no son planteados porque existe un enorme apego a las nociones arcaicas del 

siglo XIX. De Toro señala: […] tanto la dramaturgia latinoamericana como la puesta en 

escena son todavía decimonónicas, fuertemente enraizadas en la mímesis realista, en el 

discurso patriarcal, en un retoricismo anquilosado y en una historicidad totalizante. (1999. 

267) 

Sin embargo, habría que tomar con cautela la aseveración de De Toro porque 

independientemente de que hoy en día existen procesos artisticos serios que buscan asumir 

 
60 La segunda generación de la nueva dramaturgia son jóvenes creadores que han tenido una fuerte 

presencia en la actividad teatral mexicana actual y muchos de ellos han sido reconocidos con premios 

nacionales. Tal es el caso de: David Gaitán, Diego Álvarez, Ángel Hernández, Jimena M Vázquez, Josué 

Almanza, Manuel Barragán, Laura Uribe, Mariana Gándara, Bárbara Perrin Rivemar, Alexis Casas Eleno, 

Valeria Fabri, Itzel Lara, Karla Marrufo, Laura García, Isabela Coronado, Verónica Musalem, Xavier 

Villanova, Lucía Leonor Enríquez, Nora Coss, Yael Rivas, Mariana Teyer, Eleonora Luna, Lucila Castillo, Sara 

Pinedo, Luis Eduardo Yee, Verónica Villicaña, Andrómeda Mejía y muchos otros.  Todos ellos nacidos entre 

1985 y 2000. 



Moreno 111 
 

la condicion posmoderna y se oponen al canon de la teatralidad tradicional realista, ésta 

última puede no solamente ser una representación vacía de lo considerado como “propio” 

sino todo lo contrario; puede responder a una estrategia de resistencia que desenmascare la 

simulación del nuestro tiempo y revele nuestra brutal realidad, como lo ha señalado 

constantemente  José Ramón Alcántara Mejía en su ejercicio académico: “para irrumpir la 

representación del presente, entendiendo por presente esa entidad imaginaria construida por 

la posmodernidad globalizada”. (2010, 41)   

Alcántara Mejía reconoce, en la refiguración del imaginario regional61 un elemento 

político que lucha contra la colonizacion cultural norteamericana y aporta identidad para 

resignificar una realidad inscrita en los procesos de globalización desarrollados gracias a 

los medios masivos de comunicación. (2010. 52) El investigador señala: 

 

La diferencia, el espacio entre el discurso global y lo regional crea 

otro tipo de regionalidad. No obstante, el proceso de narrar la nación 

no se encuentra sin riesgos, ya que, por una parte, tal narratividad 

 
61 Alcántara Mejía destaca la labor del teatro regional fronterizo porque es en éste donde se gesta un 

discurso que cuestiona el concepto de Nación centralista y plantea, a través de la refiguración del realismo, una 

estrategia sólida de resistencia en contra de las posturas neo colonizantes y globalizadoras. El investigador 

señala al respecto: 

 

La posmodernidad se inscribe en la territorialidad regional con todas sus 

complejidades, y la resignifica como un movimiento que permanece arraigado en 

un espacio conceptual, pero que se desplaza hacia otro que es el centro hegemónico 

desde el cual es reconocido. Podemos, pues, decir que lo regional se manifiesta 

primeramente como una realidad identitaria que está sujeta a la transformación de 

las construcciones ideológicas del centro. Pero a su vez, lo regional no es 

simplemente un acto de resistencia o de negación sino una afirmación de un espacio 

propio que se abre a la inscripción, pero que se mantiene como territorio propio. 

(2003, 62) 

 



Moreno 112 
 

puede traducirse en la persistencia de fundamentalismos nacionalistas 

y, por otra, puede convertirse en fácil presa del mecado global. En 

este caso, una teatralidad regional sería aquella que intenta crear un 

tercer espacio que no renuncia a lo regional (de ahí el recurso al 

realismo), pero que a su vez tampoco se acerca a él desde una 

posición ingenua, sino que lo cuestiona desde las discursividades 

posmodernas. (2004. 63-64) 

 

Lo desemejanza entre la visión de De Toro y la de Alcántara Mejía, no reside en la 

forma sino el modo en que se relaciona el sujeto con la representación artística. Las 

manifestaciones que apelan a la representación de lo propio están más vivas que nunca 

sobre todo en ciertas regiones del país, pero no porque exista un estancamiento en la figura 

de realismo decimonónico como apunta De Toro, sino porque sencillamente no es posible 

relacionanos con las formas de otro tiempo del mismo modo en que originalmente lo 

hicieron quienes vivieron en dicho momento. Porque como explica Arthur Danto: 

 

Esto sólo es parte de lo que realmente implica vivir al final de la 

historia del arte. Significa en particular que para los artistas es 

absolutamente posible apropiarse de las formas del arte del pasado, 

retratos barrocos, paisajes cubistas, paisajes chinos en estilos Sung, o 

lo que sea. ¿qué es entonces lo que no es posible? No es posible 

relacionar esas obras del mismo modo que obras hechas bajo las 



Moreno 113 
 

formas de vida que tuvieron un papel ordinario: no somos hombres 

de las cavernas, medievales devotos, nobles barrocos, bohemios 

parisinos en las fronteras de un nuevo estilo, ni literatos chinos. Por 

supuesto, ningun periodo se puede relacionar con el arte de formas 

de vida anteriores del modo en que lo hicieron dichas formas de 

vida. Pero tampoco ellos podian apropiarse de ellas como podemos 

hacerlo nosotros. Que no todo es posible significa que aun debemos 

vincularlas y que el modo en que relacionamos esas formas es parte 

de lo que define nuestro periodo. (1996. 224-225) 

 

O como el mismo Alcántara Mejía señala: “La resignificación no es estabilización, sino 

todo lo contrario, los objetos dejan de ser estables y adquieren el status ambiguo de 

instrumentos ya sea de colonización o de subversión (Taylor et al., 1994)”. (2010, 137) 

Desde esta lógica es posible vincular las reflexiones que Elvira Popova realiza sobre la 

labor dramatúrgica de la finales del siglo XX donde señala que: 

 

Los autores de la Nueva Dramaturgia Mexicana (de los 70-80) 

fusionaban los diferentes planos de la realidad para generar una 

ruptura con el desarrollo lineal de la acción, y por ende, una ruptura 

con el realismo. Los dramaturgos de los 90 van más allá. Para ellos 

el realismo como una relación lógica y lineal de causa y 

consecuencia está superado y sus experimentos crean multiplicidad 



Moreno 114 
 

de perspectivas, que en la mayoría de los textos construyen una 

metaficcionalidad. (44-45) 

 

Los autores de la Nueva Dramaturgia Mexicana son dramaturgos que han buscado 

la emancipación de la  tradición a través de una exploración de estilos y recursos tan 

irreverente y variada que no presentan coincidencias creativas entre sí y los ubica más bien 

como una constelación ecléctica de formas estéticas, que caminan juntos el sendero de la 

historia del teatro en México. En palabras del propio Vicente Leñero: 

 

Ninguno de sus autores se sentía obligado a obedecer una 

tradición, a tomar la estafeta de sus maestros, aproseguir –a la manera 

de un seguimiento lógico- la evolución programada del teatro 

nacional. Todo lo contrario. A contrapelo de los estudiosos, siempre 

preocupados por encasillar autores dentro de parámetros enfilados en 

línea recta, los nuevos dramaturgos rompieron con todo orden, con 

toda previsión, con toda gráfica, y se agruparon en un núcleo 

paradójicamente disímbolo, definitivamente plural, que no reconocía 

influencias precisas, ni corrientes comunes, ni los hacía coincidir 

siquiera en edad generacional. (10) 

 

Gracias a este esfuerzo que hoy en día el teatro del siglo XXI experimenta un gran 

auge con una proliferación de autores, propuestas estéticas, formas de producción, 

formatos, espacios y lenguajes cuyas temáticas -a pesar también de ser absolutamente 



Moreno 115 
 

diversas- reflexionan sobre la convulsa actualidad y se cuestionan qué papel jugamos como 

mexicanos en este mundo; es decir, de cómo a partir de lo particular, podemos entender a 

nuestro país. Cuestión absolutamente indispensable porque sólo si existe una reflexión 

honesta y multi perspectivista sobre la condición en que vivimos, será posible realizar una 

acción de fondo que propicie la transición real hacia un mundo mejor. Como señala 

Schmidhuber: 

 

En México nos hace falta tanto la Verdad62, como un movimiento 

maduro y promisorio del teatro. México necesita hoy más que 

nunca hurgar en la verdad hasta lograr asirla cabalmente para 

lograr ponerla en práctica, sea con el teatro o mediante el proceso 

político, para que así los mexicanos puedan adentrarse por los 

senderos de las nuevas democracias. (133) 

 

 

3.1.1 ¿La transformación de los paradigmas? 

“Un pueblo sin teatro es un pueblo sin verdad” 

Rodolfo Usigli 

 

 
62 A propósito de esta referencia es pues pertinenete hacer una aclaración: se dice que la Verdad es subjetiva 

porque se obtiene luego de desplegar una posibilidad multi perspectivista que otorga diversidad; sin embargo 

habría que pensar que, las estategias que se activan para alcanzarla  operan desde ese mismo entendido y que 

son ellas las que otorgan un carácter diversificador; por lo que es donde en éstas donde radica -

paradójicamente- un conocimiento que resulte más asertivo y más real. 



Moreno 116 
 

Fernando de Toro en su libro Intersecciones: Ensayos sobre teatro, establece que la 

simulación es una de las propiedades de la cultura posmoderna que, en conjunción con la 

hiperrealidad y la holografía conforman la base actual de la adquisición del conocimiento. 

(1999.169) y en consecuencia, modifican los modos de relación con el mundo y con ello, la 

cultura y sus consecuentes prácticas artísticas.  

La posmodernidad, que en su análisis simplista rompe con los principios hegemónicos 

de la Modernidad, ya no ve a la ciencia como aquella actividad racional y objetiva que nos 

permite acceder a la verdad en el plano del conocimiento, ni al arte regido por su visión 

kantiana en cuya utopía del progreso, los seres humanos “serán sujetos razonables, justos y 

estéticos” (Díaz, 18). En el campo literario, el lenguaje ya no es concebido en su función 

adquisitiva de la verdad y la subjetividad, y con ello se renuncia –por lo menos en el 

adoctrinamiento, aunque no en su función comunicativa– a la delimitación de sus unidades 

y diferencias. En su lugar, la visión constructivista, así como el contexto político y social, 

hacen tambalear los parámetros del sujeto cognoscente63 frente a una nueva visión del 

hombre como generador de su propia realidad, ante lo cual, como ya fue enunciado, los 

géneros narrativos tuvieron modificaciones sustanciales. De Toro señala: “la relación es, 

entonces, una de fabricación de nuevos modelos de escritura, no basados en ninguna 

realidad externa sino en falsificaciones de esa realidad o en nada en absoluto (1999.170) 

Desde esta perspectiva, De Toro señala que el teatro posmoderno se conforma a partir 

de simulaciones; ya que en palabras del investigador: “produce una realidad desde un 

 
63 Aquel que busca el desarrollo del conocimiento a través del pensamiento, específicamente dirigido 

a generar una visión unificadora de la realidad.  



Moreno 117 
 

falsificado, de un signo, esto es, de un texto o realidad que ya es un sistema secundario de 

signos modalizantes de la realidad.” (1999.170) 

Sin embargo, esta producción falseada no solo ha tenido lugar a propósito de la 

posmodernidad. Al menos en México -habría que distinguir- la simulación es un tema 

recurrente que ha permanecido vigente configurando tanto la percepción de todos aquellos 

que conformamos este país, como la producción artística de más de cien años. Recordemos 

a propósito de esto como Rodolfo Usigli destapaba ya en la década de los 30, la intención 

del Estado por velar la realidad, a través del adormecimiento y el divertimento; todo esto 

con el objeto de “soportar la vida”: 

 

Hablé de la necesidad de llevar esta mentira viva, esta contradicción 

fatal del espíritu del mexicano, al teatro, para llegar así a la verdad de 

México. El señor presidente me declaró entonces que él iba al teatro en 

busca de un espectáculo artificial, pintado y amueblado en papel y 

mentira, que lo aliviara de las crudas realidades de la vida, y que 

suponía que todo el público obedecía a un impulso análogo. (81) 

 

Más alla de los planteamientos teóricos que nos permiten pensar en las modos de 

relación entre el sujeto y el fenómeno artístico y de cómo estos afectan los planteamientos 

estéticos del teatro en nuestro país, lo cierto es que en el contexto mexicano la actividad 

teatral -pese a la intención de sus hacedores de estar a la vanguardia estética- ha tenido un 

proceso de evolución distinto al de otros lugares del mundo. Incluso en algunos sitios es 

posible distinguir una gran influencia del pasado -que permanece como inmanente aun 



Moreno 118 
 

hasta nuestros días-  debido a factores de distinta índole que se ven alimentados de un 

discurso que sirve al poder a través de distintos mecanismos de opresión. 

Así lo explica José Ramón Alcántara Mejía cuando señala que la Modernidad irrumpió 

en México con la Revolución Mexicana pero no como acontecimiento histórico sino como 

una construcción ideológica (2010. 52) que, haciendo uso de la retórica demagógica y de 

una historicidad homogenizante, ha buscado implementar un tipo de pensamiento que sirva 

a los intereses de quienes están en el poder64. Alcántara Mejía reflexiona al respecto y 

explica: “el proceso de Occidentalización, lejos de ocurrir espontáneamente, fue entonces 

resultado del movimiento hacia la Modernidad contemporánea mediatizado por el Estado 

revolucionario.” (2010. 52) El cual, como ya hemos señalado, obedeció (y sigue 

haciéndolo) a una estrategia política que contrarresta la peligrosidad del pensamiento 

crítico independiente. Con esto no se pretende negar la existencia de un sin número de 

propuestas con gran contenido discursivo que buscaron a lo largo de todos esos años 

confrontar la dinámica oficialista; sin embargo es importante aclarar que éstas fueron 

acalladas y desplazadas65 por aquellas dedicadas a la edificación de una narrativa ligada a la 

 
 

65 Rodolfo Usigli realiza un señalamiento directo a este tipo de conductas para enfatizar sobre todo el 

efecto manipulador del discurso nacionalista legitimado por Poder. Usigli acusa: 

 

El 24 de octubre de 1936 se estrenó en el teatro del Palacio de Bellas Artes 

una comedia de autor mexicano que, independientemente de cierta flacura técnica, 

bastante fácil de remediar, contiene valores apreciables desde el punto de vista 

dramático y mexicano. Me refiero a Sombras de mariposas, de don Carlos Díaz 

Dufoo, que, en sus proporciones, enriquece al teatro nacional contemporáneo mejor 

que muchas de las obras que se presentan en temporadas seudomexicanas. Las 

autoridades municipales de diversiones, u otras, prohibieron Sombras de mariposas a 

raíz de su estreno. También en 1933, en una temporada oficial de la Secretaría de 

Educación Pública en el teatro Hidalgo, fue presentada, y automáticamente prohibida, 

la trilogía San Miguel de las Espinas, de Juan Bustillo Oro que es, de paso, la mejor 

obra de su autor. En 1936, cuando la sombra de Plutarco Elías Calles pesaba aún sobre 

México antes de chocar contra el cuerpo de Lázaro Cárdenas, ningún editor se atrevió 

a publicar, ningún empresario se atrevió a presentar mis Tres comedias impolíticas, 

que trataban de temas demasiado actuales, y de las que la primera iba precedida por 



Moreno 119 
 

identidad nacional, las cuales jugaron  un papel preponderante que favoreció a la 

producción de un material que legitimaba la ideología a la que estaba supeditada la 

población. 

Bolivar Echeverria por su parte, en su obra Crítica de la Modernidad capitalista sugiere 

que en América Latina pero en especial, en México, no sólo participa de la Modernidad 

sino que es una forma de ésta en sí misma porque aquí se han desarollado modos únicos 

que difieren de los europeos.  Y es que la gran promesa de la Modernidad  no es una sola, 

sino que tiene varias formas histórico-culturales y América Latina representa una de ellas. 

En sus propias palabras a propósito de México señala:  

 

En mi opinión por Modernidad debe entenderse un proyecto 

civilizatorio de muy larga duración que instaura relaciones 

radicalmente nuevas entre el mundo humano y la naturaleza y entre el 

individuo colectivo y el individuo singular,todo esto sobre la base de 

una “revolución neotécnica” de las fuerzas productivas que se habría 

iniciado a comienzos del segundo milenio. Un proyecto, que a través 

de un proceso tortuoso, lleno de contradicciones y conflictos viene a 

sustituir con la perspectivas de abundancia y emancipación que él 

abre, a los proyectos civilizatorios ancestrales o arcaicos, que se basan 

 
un extenso prólogo muy parecido a este epílogo. Incidentalmente recuerdo que un 

político prominente les envió un embajador amigo para pedirme que demorara yo todo 

lo posible la publicación de esas obras, aunque no las conocía. (100) 
 



Moreno 120 
 

en la escasez de la naturaleza y la necesidad de instituciones 

represoras. (2011. 233-234) 

 

A partir de estos escenarios, podemos establecer una trayectoria con el pensamiento de 

Rodolfo Usigli quien, preocupado por dicha situación, asume una postura contestataria con 

el objetivo más que desarticular la narración del poder a través de la revelación de los 

recursos que encubren las verdaderas intenciones políticas del Estado. De ahí que en 1938 

con su Epilogo sobre la hipocresía del mexicano denunciara la función de las mentiras 

políticas y el uso de la demagogia revolucionaria, señalándolas  como las tácticas más 

importantes para hacer verdadero y real un discurso basado en mentiras y en un sin número 

de simulaciones:  

 

Para comprender mejor la multiplicidad de las mentiras 

individuales en que se apoya la revolución, basta el espectáculo de 

revolucionarios divididos en pugna mortal, que tratan cada cual de 

colectivizar su propia mentira. A la gran mentira colectiva de todos los 

tiempos -la esperanza- se suma entonces en los caminos de la 

revolución un procedimiento destinado a inflar, a decorar y a publicar 

las mentiras individuales. Este procedimiento es viejo y sus raíces se 

hunden en la antigüedad griega. Me refiero a la demagogia. Cada 

partido revolucionario tiene sus demagogos o cantores. La demagogia 

no es otra cosa que la hipocresía mexicana sistematizada en la política. 



Moreno 121 
 

Es el lenguaje siempre hablado y jamás escrito -aun el impreso- por el 

que los candidatos y las instituciones políticas encarecen y disfrazan 

sus intenciones y sus conquistas hasta darles un aspecto universal y 

moderno. La demagogia entre nosotros suple a la realidad, excita la 

actitud de creer y tiende a precipitar el proceso de colectivización de 

las mentiras; pero no es una ni otra, sino el instrumento de todas ellas. 

(87) 

 

Rodolfo Usigli -adelantado a su tiempo pero, paradójicamente, respondiendo 

certeramente a él- deconstuye la noción de identidad histórica, con el objeto de que el 

espectador construya su propia idea a partir de una ambigüedad intencional basada en la 

idea de alteridad.  

No obstante, es con El gesticulador que se visibiliza su preocupación constante por la 

problemática que aqueja de manera abrumadora al país y que, paradójicamente le otorga el 

reconocimiento de: “patriarca del teatro mexicano.” (De Ita 21). Es  El gesticulador la obra 

que se reconoce como el parteaguas de la dramaturgia mexicana contemporánea porque 

señala problemáticas que revelan las perversiones del sistema político mexicano, en 

especial el mecanismo de simulación heredado de la ideología posrevolucionaria y que, 

como hemos venido observando a lo largo de esta investigación, hoy parece más fuerte que 

nunca. En palabras de José Ramón Alcántara Mejía la obra responde a: “mostrar la 

gesticularidad, la simulación de la realidad por medio de la teatralidad, y en el proceso, 

abrir un espacio nuevo para la construcción de la identidad no a partir de uno mismo, sino 

del otro.” (2010. 134) O dicho de otro modo, Usigli enuncia que la manipulación ideológica 



Moreno 122 
 

se debe a la invención de una “realidad” que ayuda a modelar la historia oficial basada en 

una modalidad específica de percepción de las relaciones sociales. 

De ahí que, como enuncia Alcántara Mejía, Usigli sea un paradigma de la Modernidad 

teatral que permanece y reaparece en formas distintas en la textralidad de su tiempo y en 

las dramaturgias contemporáneas. El investigador mexicano a propósito del tema señala: 

 

Ni antes ni después de Usigli se ha realizado un esfuerzo tan amplio 

y consistente para meter la vida nacional en el escenario. Su teatro es 

el resultado de una interogante sobre el pasado, el presente y el futuro 

de la sociedad mexicana. El dramaturgo se pregunta: ¿quiénes 

somos? Y ¿por qué somos así? (2010. 33) 

 

Usigli se vuelve trascendental porque es precisamente él quien señala que se requiere de 

un esfuerzo radical de reconocimiento y develación de las prácticas que resultan engañosas; 

pero sobre todo de una acción real idónea que atienda a la necesidad de cambiar nuestra 

manera de percibir, pensar, sentir y reaccionar. En sus propias palabras: 

 

No puede el mexicano moderno vencer en sólo un giro del sol 

una conducta que se ha convertido en una segunda naturaleza desde 

hace siglos. Una naturaleza que, en realidad, es para el mexicano 

moderno la primaria. Nuestra historia política es elocuente en probar 

que los gobiernos de México han creído siempre que la verdad no es 



Moreno 123 
 

otra cosa que una mentira generalizada. Por eso el estudiante 

universitario de El gesticulador, que busca la verdad en las huelgas 

escolares, no es más loco que cualquiera. (88) 

 

El dramaturgo pensaba en la conducta simulada del mexicano como una gran 

tragedia basada en la falta de conciencia del mecanismo dialéctico que tiene una máscara; 

puesto que al ocultar se exhibe lo que se oculta y al exhibir se oculta lo que se exhibe. 

(2002, 137)  

Usigli pretendía contrarrestar la simulación social a través de acciones basadas en el 

concepto de verdad puesto que, desde su lógica, sólo ésta otorgaba sentido ético a los 

individuos y garantizaba la relaciones interpersonales.  Es por eso que en sus escritos 

hiciera cuantiosas referencias a la busqueda de verdad como única alternativa al mal social 

que, en apariencia, constituye la condición histórica que otorga cierto rasgo de carácter a la 

identidad del mexicano: la mentira.  De ahí que apelara al teatro como principal alternativa 

para derrocar las máscaras sociales: 

 

Todo innovador dramático, si es verdadero y vale algo, se 

abstendrá́ de tocar las cuatro dimensiones, porque sabe que la 

única no- verdad con que él puede contribuir al teatro de su época 

reside solo en su personalidad, en su actitud ante las cosas de su 

tiempo, en su conocimiento y su interpretación del mundo (1987, 

18).  



Moreno 124 
 

 

Usigli concluye ante estas interrogantes que no hay nada más contradictorio que un 

mexicano porque en-frenta la realidad con una máscara y lo convierte en un hipócrita, 

siendo la figura del político la versión más justa del éste, puesto que el político 

perfecciona, duplica o triplica las máscaras. (2002,141) 

Ahora bien, ya ha sido enunciado que esta sensación de pérdida de la 

realidad, recobra fuerza con la posmodernidad donde la construcción de lo real es 

proclive a convertirse en una trampa para, en palabras de José Sanchis Sinisterra: 

“renunciar a una construcción de los hechos con sentido, es decir, de una realidad 

compartida o susceptible de ser compartida.” (16)  

En el México posmoderno se hiperboliza el enmascaramiento y la 

simulación se empodera; y es que en la actualidad el individuo mexicano no 

solamente habita la hiperrealidad promovida por el discurso del Poder, sino 

también la que responde a la propia de la época posmoderna. Vivimos un doble 

enmascaramiento que produce un efecto de anestesia letal para cualquier intento 

de movilización social. Cuestión que se torna grave si tomamos en cuenta que esta 

doble simulación se ha transformado, como dice Fernando De Toro: “en el sine 

qua non de la práctica artística, puesto que ya no se trata de “imitar” lo real o lo 

exterior, sino de producir objetos culturales autosuficientes y autocontenidos.” 

(170) No obstante, producir de manera una realidad desde un falsificado de otro 

falsificado podría significar -paradójicamente- la operación crítica que hace falta 

para romper la condición de simulación y al hacerlo, mostrar: “el artificio de la 

realidad y con ello su verdadera verdad.” (Alcántara 2010, 79) 



Moreno 125 
 

Aquí radica la importancia de voltear la cara hacia el teatro mexicano de 

actualidad y analizar si éste representa la conflictiva de la realidad de nuestro país. 

Porque como señala Alcántara Mejía, lo que resultaría: “imperdonable es que se 

lleve a cabo la experimentación sin que ésta respete lo que es la esencia del teatro: 

la verdad sobre la realidad.” (2010.79) 

 

 

3.2 La simulación como uno de los temas del teatro mexicano actual. 

La simulación es una actividad parecida a la de los actores 

 y puede expresarse en tantas formas como personajes fingimos.  

Pero el actor, si lo es de veras, se entrega a su personaje 

 y lo encarna plenamente, aunque después,  

terminada la representación, 

 lo abandone como su piel la serpiente.  

El simulador jamás se entrega y se olvida de sí, 

 pues dejaría de simular si se fundiera con su imagen.  

Al mismo tiempo, esa ficción se convierte  

en una parte inseparable —y espuria— de su ser: 

 está condenado a representar toda su vida,  

porque entre su personaje y él se ha establecido una complicidad  

que nada puede romper, excepto la muerte o el sacrificio.  

La mentira se instala en su ser  

y se convierte en el fondo último de su personalidad.  



Moreno 126 
 

(Paz, 7) 

Como se ha venido señalando, no es novedad que México parezca un país con 

ciudadanos cada vez más incapacitados para tratar directamente sus problemáticas 

cotidianas, ni aún cuando sus derechos estén en riesgo. Se aprueban leyes, se realizan 

reformas, se pierden tratados, se atenta contra la vida de miles de seres humanos todos los 

días y pese a todo esto y más, pareciera que no terminan de importar las repercusiones de 

todos estos problemas.  

Esto porque entre otras cosas, decidimos consumir el discurso ofertado por el Estado y 

aprendimos a habitar “con ojos cerrados” en un enmascaramiento de la realidad; nuestro 

pensamiento accedió a ser condicionado para accionar de cierta manera  y seguimos 

creyendo que las cosas pueden tener un resultado distinto pese a seguir repitiendo los 

mismos procedimientos. Nuestras formas jurídicas y morales, por el contrario, mutilan con 

frecuencia a nuestro ser, nos impiden expresarnos y niegan satisfacción a nuestros apetitos 

vitales. En suma, como Octavio Paz describe: “entre la realidad y nuestra persona se 

establece una muralla, no por invisible menos infranqueable, de impasibilidad y lejanía. El 

mexicano siempre está lejos, lejos del mundo y de los demás. Lejos, también, de sí mismo.” 

(1)  Paz retrata al mexicano de cuerpo completo en su capítulo “Máscaras mexicanas” de su 

libro El laberinto de la soledad. Donde en efecto, señala que el mexicano “aún en la disputa 

prefiere la expresión velada a la injuria66: ‘al buen entendedor pocas palabras’” (1).   

 

66 Quizas sea esta la forma de enfrentar la represalias ante actos de intimidación, restriccion y/o violencia; 

es decir, una forma velada de hacer ante el poder y no un rasgo esencialista de carácter.  



Moreno 127 
 

Expresión que, transportándola al momento actual, podría otorgar sentido a la razón de 

su lenguaje críptico, de su sonrisa que esconde una cólera real, del por qué sólo se atreve a 

pelear sus batallas y descargar lo que en realidad siente a través del os avatares que diseña 

en las distintas plataformas digitales con un específico objetivo social.  La cultura de la 

mentira está en nuestro ser porque nos negamos a mirar lo vulnerables que somos ante lo 

que en verdad nos acontece y afecta. Paz señala: 

 

Me parece que todas estas actitudes, por diversas que sean sus raíces, 

confirman el carácter "cerrado" de nuestras reacciones frente al 

mundo o frente a nuestros semejantes. Pero no nos bastan los 

mecanismos de preservación y defensa. La simulación, que no acude 

a nuestra pasividad sino que exige una invención activa y que se 

recrea a sí misma a cada instante, es una de nuestras formas de 

conducta habituales. Mentimos por placer y fantasía, sí, como todos 

los pueblos imaginativos, pero también para ocultarnos y ponernos al 

abrigo de intrusos. La mentira posee una importancia decisiva en 

nuestra vida cotidiana, en la política, el amor, la amistad. Con ella no 

pretendemos nada más engañar a los demás, sino a nosotros mismos. 

De ahí su fertilidad y lo que distingue a nuestras mentiras de las 

groseras invenciones de otros pueblos, La mentira es un juego 

trágico, en el que arriesgamos parte de nuestro ser. Por eso es estéril 

su denuncia. (Paz, 6) 



Moreno 128 
 

 

Sin  embargo, para ser justos habría que señalar que Paz es una de las figuras que 

contribuye a conformar ese discurso identitario y nacionalista con el objeto de “forjar 

patria” luego de la revolución. Por lo tanto, esta visión corresponde a una narrativa 

ahistórica y esencialista que busca imponerse a un carácter que, dicho sea de paso, es 

histórico y cambiante. Es pues, desde este entendido, muy importante tener en cuenta  que 

la simulación forma parte de una configuración de pensamiento que impide que México 

avance, se desarrolle y en general genere un Estado de derecho eficaz; pero ésta no es un 

rasgo de carácter del sujeto mexicano como propone Paz; sino más bien el mecanismo que 

condiciona los modos de percibir, re-accionar, representar y consumir el mundo en que éste 

habita para beneficio del capitalismo y el poder. Octavio Paz, del mismo modo que la 

constitución del folclor como discurso nacionalista, contribuyen a configurar la 

subjetividad identitaria del mexicano tal como habita en nuestro imaginario actualmente. 

Simulamos vivir en democracia, simulamos la autonomía de las instituciones 

autónomas, simulamos que somos felices para engañarnos a nosotros mismos y en 

consecuencia preferimos creer en el político que se cree puro y que piensa que al acceder al 

poder impedirá que los ladrones dejen de robar y los corruptos dejen de recibir “mordidas"; 

o bien consentimos que los partidos de izquierda se pierdan y los de extrema derecha 

pierdan la decencia y en síntesis permitimos que el priismo se construya con la práctica del 

latrocinio y nos despoje de todo cuanto tenemos, comenzando por la dignidad. En palabras 

del propio Paz67: 

 

 
67 Es importante advertir que, para efecto de esta investigación resulta pertinente tomar en 

consideración a un intelectual como Octavio Paz; sin embargo, es importante tener en cuenta en todo momento 

que su participación en la conformación de una discurso identitario nacionalista buscaba apoyar un 

adoctrinamiento en el pensamiento político y social de ese momento histórico a partir de una noción esencialista 

y no necesariamente hacer una crítica cultural de la sociedad mexicana.  Por lo que es una figura que contribuye 

que contribuye a que el poder configure un flujo de pensamiento que condicione los modos de existencia del 

sujeto y a su vez, resulte eficaz para el Estado. Paz busca con El laberinto de la soledad generar un intento de 

reorientar la cultura mexicana a través de su interpretación y al hacerlo, categoriza de manera desafortunada el 

carácter del mexicano.  



Moreno 129 
 

El simulador pretende ser lo que no es. Su actividad reclama una 

constante improvisación, un ir hacia adelante siempre, entre arenas 

movedizas. A cada minuto hay que rehacer, recrear, modificar el 

personaje que fingimos, hasta que llega el momento en que realidad y 

apariencia, mentira y verdad, se confunden. De tejido de invenciones 

para deslumbrar al prójimo, la simulación se trueca en una forma 

superior, por artística, de la realidad. Nuestras mentiras reflejan, 

simultáneamente, nuestras carencias y nuestros apetitos, lo que no 

somos y lo que deseamos ser. Simulando, nos acercamos a nuestro 

modelo y a veces el gesticulador, como ha visto con hondura Usigli, 

se funde con sus gestos, los hace auténticos. (6) 

De ahí que Rodolfo Usigli y las problemáticas que presenta a raíz de El 

Gesticulador, permanezcan vigentes en la forma cotidiana de nuestra vida privada y 

pública. Resulta imperante retomar el camino –el teatro -también cifrado por Usigli- para 

aspirar a tener un país más digno, más justo y con la consciencia solidaria de que el prójimo 

existe.  

 

3.3 Todos somos gesticuladores o las múltiples maneras de golpear. 

Nos movemos entre una ilusión y una verdad,  

ambas son insoportables ya que nos orientamos  

hacia la voluntad de la apariencia,  

donde prevalece la ilusión, el engaño o la ilusión de cambio.  



Moreno 130 
 

Todo lo que ocurre en el mundo 

 no es más que una voluntad sin voluntad,  

es pura ilusión. (Boudrillard. 2000: 10) 

 

Como hemos enunciado ya, Rodolgo Usigli escribió en el 1938 “El gesticulador”, 

donde denuncia la función de las mentiras políticas y el uso de la demagogia 

revolucionaria, señalándolas como las tácticas más importantes para hacer verdadero y real 

un discurso basado en mentiras y en un sin número de simulaciones.  

Sin embargo, es en su: “Epílogo sobre la hipocresía del mexicano” donde sus 

reflexiones cobran la magnitud de un acontecimiento político tangible. En éste, señala que 

una de las características más importantes que compartimos como mexicanos es que 

carecemos de concreción y de verdad en nuestras vidas (s/n). Para Usigli somos incapaces 

de objetivarnos de manera sincera pero por si eso fuera poco, optamos además por 

“gesticular”. Generamos un gestus68 porque las condiciones político- históricas nos 

permiten concretar una idea de nosotros mismos que dicta que la honestidad no es una 

opción de valor, porque es una ruta hacia el fracaso. Y, en afán de no confrontarnos ante 

dicha sensación de pérdida, construimos con una larga obra de mentiras, una simulación 

“de verdad” que nos funciona para sobre-vivir aunque esto nos genere como costo de 

existencia el golpe de la propia traición.  

 
68 Patrice Pavis en su “Diccionario del teatro. Dramaturgia, estética, semiología” describe como gestus 

como: “la forma latina para designar el gesto”. Misma que adquiere “la connotación social de actitud hacia 

otro” (pp. 244) 



Moreno 131 
 

Sin embargo, ¿por qué  seguimos prefiriendo el golpe por encima de la verdad? porque 

en palabras del propio autor: a los mexicano nos divierte; porque nos cambia 

momentáneamente y, al hacerlo generamos un gesto ajeno a nosotros mismos.  

Hoy por hoy, la condición de simulación se hace más patente en nuestra existencia por 

el carácter de entretenimiento que aporta a nuestro -cada vez más insaciable- deseo. A 

propósito de esto, Marilena Chauí establece que, dadas las condiciones de la época en que 

vivimos, “la ética se revela como una moralidad fragmentada, no intersubjetiva que ha 

pasado a ser simple ideología. Cuestión que implica no sólo el despojo de la razón, 

voluntad, libertad y responsabilidad del sujeto, sino, además, la concepción de sí mismo 

tanto como humano y como cosa” (33).  

De este modo, todos caemos en el juego de la gesticulación. Golpeamos sin tregua a la 

esposa, al marido, al hijo, al colega, al padre, al vecino, al compañero, al extraño, al 

maestro, al desconocido, a nosotros mismos, etc., sólo porque podemos; porque es 

divertido, porque nos oferta una alternativa momentánea de goce. Nos volvemos 

gesticuladores cuando engañamos, cuando traicionamos, cuando devastamos, cuando 

trivializamos las implicaciones de nuestro actos, cuando omitimos para evitar profundizar, 

cuando huimos por no confrontar, cuando ejercemos el juicio moral y desatendemos la ética 

de la vida, etc. Optamos por la ilusión de la simulación cuando adquirimos actitudes que 

propician la posibilidad de establecer relaciones de una manera distinta. Caemos en la 

trampa de la forma sin el fondo y de esta manera protegemos la hipocresía. 

De ahí la pertinencia de las reflexiones de Usigli. De ahí la importancia de 

voltear la cara hacia el teatro mexicano de actualidad y analizar cómo éste representa 

lo conflictiva de la realidad de nuestro país. Porque tal como señala Alcántara Mejía, 



Moreno 132 
 

lo que resultaría: “imperdonable es que se lleve a cabo la experimentación sin que ésta 

respete lo que es la esencia del teatro: la verdad sobre la realidad.” (2010.79) 

 

3.4 El teatro más alla de la simulación.  

Para Usigli la alternativa es clara: la unica posibilidad de salvación proviene del teatro y 

consiste en que éste sea alcanzado por medio de la hipocresía misma; puesto que la 

necesidad de llevar “esta mentira viva, esta contradicción fatal del espíritu del 

mexicano”(1938: s/n) al terreno del teatro, procurará llegar a la verdad de México. De este 

modo,  Usigli asume una postura contestataria que no tiene otro objetivo más que 

desarticular la narración del Poder a través de la revelación de los recursos que encubren las 

verdaderas intenciones políticas del Estado.  

Esto se entiende desde una perspectiva donde las representaciones artísticas 

posmodernas -específicamente las dramáticas- son prácticas discursivas que se basan en 

estrategias alternativas con las que es posible conflictuar los límites construidos que 

enmarcan a los sujetos. Y de este modo, se pueden representar pulsiones e identidades que 

no se enmarcan en instituciones que buscan controlar y dirigir la posibilidad de existencia. 

Desde esta lógica, sabemos que el teatro funciona a partir de dos niveles de 

resistencia: desde la escritura (como literatura dramática) pero sobre todo, desde la 

representación. Es decir, en el proceso de analizar y de encontrar, tanto por un lado el lugar 

de enunciación, como por otro, el lugar de acción misma. En el primer caso la literatura 

funciona como vehículo de la experiencia de la normatización e instrumento de resistencia, 

además de tener la capacidad de dar cuenta de la ficción misma de la representación que se 

está utilizando en su realización. En el segundo caso, las obras pueden leerse pero sobre 



Moreno 133 
 

todo activarse en la acción desde la resistencia. Así,  se pueden interpretar como 

subversivas por hacer evidente el marco moral con el cual los personajes negocian además 

de contener estrategias retóricas que puedan vaciar de significado y resignificar las 

categorías haciendo evidente su arbitrariedad.  

Por lo tanto, el hecho de que el teatro ya sea como representación o como eco de la 

cultura y de una episteme de la cual proviene, tenga en su haber ambas posibilidades: la de 

legitimar y la de resistir, lo convierte en un lugar privilegiado de enunciación. No debemos 

olvidar que,  una misma obra, puede manifestar ambas vías, mostrando así la complejidad 

de negociaciones a las que los sujetos están expuestos. Terry Eagleton en su libro La 

introducción a la teoría literaria sustenta lo antes expuesto y explica: 

 

No hay ni obras ni tradiciones literarias valederas, por sí mismas, 

independientemente de lo que sobre ella se haya dicho o se vaya a 

decir. Valor es un término transitorio; significa lo que algunas 

personas aprecian en circunstancias específicas, basándose en 

determinados criterios y a la luz de fines preestablecidos.69 

 

Usigli alza la voz para apuntar que el ordenamiento del sistema  político, 

económico y social mexicano nos ha mantenido plagiados desde hace mucho tiempo por lo 

 
69 Eagleton Terry. La introducción a la teoría literaria p. 23 



Moreno 134 
 

que es absolutamente necesario romper la cadena de la anestesia y optar por la acción. Pues 

es la acción misma la única alternativa del cambio sustancial.  

Solamente quien sigue enamorado de la idea de que el arte es una práctica 

reservada a los llamados artistas o que el pensamiento una actividad solemne y sagrada y 

que la cultura es un objeto de lujo que recoge las formas de los valores positivos, no ve que 

arte y pensamientos nos arrollan, y que la cultura no es mero asunto de axiología. Quien va 

por la vida con ese talante no es apto para sentir que más allá de la atracción superficial, la 

simulación y la violencia son una conflagración que propicia el nacimiento de formas 

culturales que, a su vez, presiden nuevos modos de pensamiento. No acepta que violentar 

es también ser violentado y que optar el desenmascaramiento requiere acciones radicales. 

De ahí que la importancia de considerar la dimensión est/ética de la cultura a través 

del ejercicio artístico de autores como Rodolfo Usigli. Hoy más que nunca artistas como 

estos nos proporcionan el re-encuentro con los ingredientes que revelan un re-conocimiento 

del mundo que habitamos y establecen diversas alternativas epistemológicas que susciten a 

acciones transformadoras. Acciones que, como en el teatro, nos ayuden a comprender 

mayormente el mundo y nos exhorten a generar acontecimientos reales. O como apuntan 

las palabras del Dr. José Ramón Alcántara: 

 

[…]  a la formación del ser humano para que sea 

verdaderamente una parte de la comunidad, es decir, que 

adquiera el deseo por la justicia, la compasión, la 

reconciliación a pesar de sus determinantes biológicas, para 



Moreno 135 
 

contribuir a mantener vivo ese sentido de comunidad cada 

vez menos presente en aquello que es verdaderamente 

artificial: la sociedad.  (2010: 27-28) 

 

El teatro es una crítica en vivo de la sociedad y del ser humano, de ahí que esta 

investigación, a continuación, presente el análisis de cuatro obras que desde su piso 

particular señalan y se preguntan ¿es esto lo que queremos para nosotros? Pero, sobre todo, 

nos permiten articular otro tipo de discursos sociales que ayuden a desgarrar la 

hiperrealidad en la que estamos sumergidos para encontrarnos con nosotros mismos. 

 

 

 

Capítulo IV 

 

Los excesos de la simulación: las obras 

Si el arte es un reflejo del mundo, resulta lógico pensar que el artista está sujeto a un 

marco de representación específico en el momento en que crea y que, en consecuencia, 

refleja -de manera consciente o no- las problemáticas propias del momento en que vive. Es 

desde este entendido donde cobra importancia la condición de multiplicidad -propia de la 

época- y surgen manifestaciones de todo tipo en cualquier disciplina. Específicamente en el 



Moreno 136 
 

terreno del teatro, emergen propuestas estéticas cargadas de signos y recursos innovadores 

que fracturan formas conocidas invitándonos a replantear los determinantes de identidad en 

nuestro tiempo. El filósofo italiano Gianni Vattimo explica al respecto: “vivimos la 

experiencia de lo bello como reconocimiento de modelos que hacen mundo y comunidad 

sólo en el momento en que estos mundos y estas comunidades se dan explícitamente como 

múltiples” (1990, 162). 

El mecanismo de simulación, como ya se ha mencionado, funciona de manera más 

eficaz gracias a los efectos del pensar adictivamente, puesto que produce una dislocación 

de la percepción y nutre comportamientos esquizoides que tratan de saciar, en la 

inmediatez, un deseo hiperestimulado por los discursos de consumo, provocando actos 

violentos que no sólo dañan cuantitativamente el tejido social sino que, asimismo, 

producen un aniquilamiento simbólico en la identidad nacional. 

 

 

 

4.1  El mundo de la simulación que violenta 

En México, a lo largo de su historia, la simulación ha funcionado de forma 

altamente efectiva. Aunque el arte, en todas sus disciplinas y por medio de valiosas 

propuestas contestatarias, ha luchado por desmitificar los discursos oficialistas que 

soportan la hiperrealidad donde habitamos; además de que ha formulado numerosas 

propuestas transgresoras, sus esfuerzos han resultado insuficientes para combatir la 

maquinaria implacable que nos enferma, aliena y aniquila.  

El presente capítulo presentará las aproximaciones estéticas de cuatro obras teatrales 



Moreno 137 
 

en donde se observa, de manera puntual, el pensamiento crítico que cada autor manifiesta a 

propósito del tema de esta investigación: Barbie girls de Mario Cantú Toscano; 9 días de 

guerra en Facebook de Luis Mario Mancada; El día más violento de Bárbara Colio y El 

bosque se está incendiando de Alejandro Ricaño. El objetivo es observar cómo opera el 

fenómeno de la simulación dentro del discurso de cada autor para obtener un panorama de 

las distintas posturas y establecer, a partir de ellas, una reflexión estética. 

Es importante aclarar que, aunque ninguna de las ficciones estudiadas hace 

referencia al tema de la simulación de manera literal, cada una ellas es susceptible de un 

análisis crítico, el cual completa la experiencia de la obra. La elección del material utilizado 

responde a la necesidad particular de estructurar una ruta que puntualice y ratifique la 

lógica operante en los procesos de configuración de pensamiento adictivo, los cuales 

articulan la efectividad de los mecanismos de simulación a los que apela el poder para 

ejercer control; incluyendo, además, la consecuencia violenta que dichas acciones implican.  

Primero, con el texto de Cantú Toscano, se resaltarán los rasgos que denotan al 

ethos de los personajes en un entorno simulado, lo cual sucede a partir de una configuración 

adictiva. En segundo lugar, la obra de Moncada servirá como referencia para poner de 

manifiesto la magnitud del poder de la simulación en entornos que procuran la 

hiperrealidad. En un tercer momento, el trabajo de Bárbara Colio permitirá desarrollar una 

reflexión acerca de las implicaciones del ejercicio de la simulación, sobre todo como una 

forma de violencia simbólica. Por último, a través de la ficción de Ricaño, se procurará 

restituir la importancia de desactivar la afectación antes mencionada a través de la 

confrontación y anagnórisis70 que procura el teatro. 

 
70 Aristóteles, en su capítulo VI de la Poética, hace mención a las partes que componen la fábula. Mismas por 

las que la tragedia moviliza el ánimo: peripecias y reconocimientos. El término anagnórisis se refiere al 



Moreno 138 
 

 

 

 

 

 

 

 

4.2 Mario Cantú Toscano71 y el caso de Barbie girls72 

 
reconocimiento, es decir, al proceso que obliga al personaje a evolucionar y lo eleva fatalmente a un destino 

trágico. 
71 Mario Cantú Toscano nació en Monterrey, Nuevo León en 1973. A los veinte años comienza a involucrase 

en el círculo profesional escribiendo y dirigiendo la obra Complejo de Hamlet, en 1993. Se graduó, en 1997, de 

la licenciatura en Letras Españolas en la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad Autónoma de Nuevo 

León. Ha tomado cursos con maestros como Coral Aguirre, Jean-Marie Binoch, Eugenio Barba y Julia Varley. 

De 1998 a 1999 fue becario del Centro de Escritores de Nuevo León. Hizo un taller de guion y realización 

cinematográficas con el cineasta Pascal Aubier en la Escuela Internacional de Cine y Televisión, en Cuba, en 

2001. En 1998 recibió el Premio Nacional Obra de Teatro que otorgan el Instituto Nacional de Bellas Artes y 

el gobierno del estado de Baja California. En 2000 obtuvo el primer lugar en el Concurso Nacional de 

Dramaturgia Teatro Nuevo, organizado por la Sociedad General de Escritores de México y el Instituto de 

Cultura de la Ciudad de México. Ha sido jurado en los concursos Premio Nacional de Dramaturgia UANL 2004 

y Premio Nacional de Dramaturgia Víctor Hugo Rascón Banda 2005. Sus obras se han montado en ciudades 

como Monterrey, Distrito Federal, Guadalajara, Puebla, Tuxtla Gutiérrez, Tepic, Tampico, Torreón, Durango, 

ciudad Juárez y Tijuana. Además de un par de montajes en el extranjero: Murcia, España (1998) y Lima, Perú 

(2004).  

72 Barbie girls de Mario Cantú Toscano es una divertida sátira que retrata duramente los síntomas de una 

sociedad enferma de simulación.  

La anécdota plantea episodios de la vida de tres mujeres que anhelan alcanzar sus sueños a toda costa, aunque 

esto implique incurrir en actos delictivos. Su lógica es una lógica dislocada de la realidad: Chiquis quiere dinero 

para poder adoptar un indígena, Bibi lo anhela para obtener la dote que necesita para poder casarse con su 

prometido imaginario David Hasselhof y Nené, quiere ser famosa. Las tres creen ser amigas, aunque más bien 

mantienen una relación dañina desde su adolescencia luego de vivir un acontecimiento traumático que las une: 

la muerte de Nancy, la cuarta amiga. Las tres secuestrarán al culpable de dicha muerte, quien resulta ser un rico 

empresario cercano a la familia de las tres. En un arranque de ira, Chiquis finiquitará al hombre, pero como 

todo en México, pese a tener los retratos hablados, no serán aprehendidas por la ley. Cuando todo parece que 

quedará impune este crimen, Nené tomará una decisión que cambiará la vida de todas. 

El presente ensayo tiene como objetivo señalar una configuración estética del mundo actual señalando los 

mecanismos de simulación y violencia que se observan en sociedades como la nuestra. La cuestión fundamental 

que atraviesa este trabajo es la distinción de procesos conductuales sucedidos en los personajes de la obra de 

Cantú Toscano. 

 



Moreno 139 
 

Barbie Girls, escrita por Mario Cantú Toscano en 2008, representa uno de los ejemplos 

más claros de la dramaturgia mexicana ya que revela tanto el mecanismo de simulación 

sostenido por el Estado como la crisis de pensamiento en la sociedad actual y de este modo, 

ofrece una crítica incisiva sobre nuestra cultura contemporánea.  

A través de nueve secuencias discontinuas, el autor plantea un collage ecléctico 

donde habitan tres personajes femeninos que, bajo una moral trastocada y un constante 

ejercicio de simulación, se observan como entes rotos y dislocados de la realidad. Esto 

porque sus circunstancias los han acotado dentro de un sistema sociopolítico decadente y 

corrupto, donde la normatividad ha perdido legitimidad pero, al mismo tiempo, se mantiene 

gracias a la promoción de ciertos mitos fundantes que el Estado manipula para su beneficio. 

Así, la dramaturgia de Cantú Toscano explora las implicaciones de una sociedad 

obsesionada con la apariencia  y el consumo; y cómo estos aspectos fomentan una 

normalización de la violencia.  

A continuación, se realizará un análisis de la obra -con énfasis en el carácter de los 

personajes- con el objetivo de observar cómo operan éstos a partir de la hipótesis de esta 

investigación que sugiere que “las condiciones del capitalismo posmodernista propician el 

desarrollo de un pensamiento adictivo que facilita el uso de mecanismos de simulación y 

violencia” con el  objeto de poner de manifiesto la magnitud del impacto de dichas 

condiciones en un contexto como el mexicano actual.  

Para iniciar, recordemos que el término personaje proviene de la palabra griega 

ethos73, misma que a su vez está directamente relacionada con la idea de carácter y 

 
73 Aristóteles da a conocer el término ethos (carácter) para hacer referencia a uno de los tres componentes 

internos fundamentales de la estructura dramática en la tragedia y el teatro en general. De acuerdo con el 

filósofo, el ethos debiera obedecer a la estructura de un modelo de conducta social, puesto que depende de una 

toma de decisiones, pero cobra sentido real en y por el conjunto estructurado de acciones: “(…) el carácter es 



Moreno 140 
 

personalidad. Esto porque un personaje se conforma a partir de las decisiones y, sobre todo, 

de las acciones que muestren una perspectiva del mundo en que habita el ser humano. Hoy 

en día sabemos -gracias a estudiosos como Ricoeur, Frye, Alcántara Mejía, entre otros- que 

aunque el personaje presentado en la literatura dramática “no es más que una figuración 

literaria que sólo adquiere dimensión teatral a través de la “características” particulares que 

le imprime el actor” (Alcántara 64), al observar la composición estética propuesta por el 

dramaturgo al personaje, resulta posible establecer una idea los comportamientos éticos de 

la realidad que les/nos acontece. 

Partiendo de este entendido, el fundamento de Barbie girls es la representación, en 

forma hiperbolada, de los vicios y errores de carácter de unos personajes que han 

desarrollado un tipo de pensamiento adictivo debido a las condiciones en que habitan. 

Chiquis, Bibi y Nené, las protagonistas de la obra Barbie girls, son el estereotipo de tres 

treintañeras mexicanas con alto poder adquisitivo, que viven con una filosofía light y en 

quienes el poder y la superioridad se manifiestan a través del alto consumo. Ellas conservan 

una profunda “amistad” surgida desde la adolescencia y comparten el secreto de la muerte 

de Nancy: la cuarta integrante del grupo, evocada siempre como la modelo de belleza y 

virtudes que permanece como eje en la vida de las tres y quien se convertirá en detonante y 

justificación de las decisiones y acciones a lo largo de la ficción.  

Mario Cantú Toscano establece, en Barbie girls, una mixtura donde se entraman la 

trasgresión, el humor grotesco, la deconstrucción del sujeto y la libre coexistencia de 

 
lo que nos incita a adscribir ciertas cualidades morales a los protagonistas, y el pensamiento se advierte en todo 

lo que ellos dicen cuando prueban un aspecto particular, o quizás enuncian una verdad general.” (1449) Así, los 

pensamientos y el carácter (ethos) de los hombres, dependen y se originan en y por el conjunto estructurado de 

acciones que constituye el mito o aspecto central de la tragedia y contribuyen al engranaje y plena realización 

de este”. (1450a 9ss) 



Moreno 141 
 

tiempos y espacios para explorar las afectaciones éticas y estéticas que surgen de tener, 

como ideal paradigmático, un consumismo radical. Pero aún cuando estos factores se 

manifiesten de forma tácita en prácticamente todos los componentes de la ficción, es 

relevante mencionar que la estructura dramática del autor enfatiza, de forma considerable, 

el estado de simulación sistémica que condiciona a los personajes y que los configura como 

entes violentados y violentos.  

Más allá de los factores anecdóticos y circunstanciales, los personajes se observan 

sin conciencia ética debido a la simulación. Misma que se convierte en una crítica a la 

cultura del consumo y a la superficialidad. Cantú Toscano enfatiza, en cada secuencia, que 

los personajes construyen su personalidad mediante un autocondicionamiento basado en la 

noción de juguete-objeto que se potencia porque ésto les permite una suerte de ganancia 

anhelada: el status social que, dicho sea de paso, será en todo momento alimentado por un 

pensamiento de tipo adictivo. Sin embargo, la factura de todo este comportamiento tiene un 

costo mayor que, aunque inconsciente, se evidencia de manera clara en todos sus 

momentos, esferas y espacios; esto es un comportamiento esquizoide, alienante y 

anestésico producto de sus heridas de abandono.  

Los tres personajes aprenden a lidiar con la problemática que implica la ausencia de 

figuras paradigmáticas (como es el caso de la familia, en especial los padres e incluyendo 

también, en este entendido, a “papá gobierno” y la “madre patria”); sin embargo, no las 

logran superar. De ahí que compensen este vacío por medio de un exceso que se observa en 

patologías que desembocan en trastornos obsesivo-compulsivos, mismos que, a su vez, 

perturban su percepción del mundo y las conducen a resolver sus conflictos en forma 

violenta.  

Con esto, Cantú Toscano pareciera retratar, de manera muy aguda, no sólo el perfil 



Moreno 142 
 

de los personajes sino también a la voz de una generación74 de seres abandonados, 

aparentemente huérfanos de paradigmas, percibidos como consumidores egocéntricos, 

reactivos sólo a su deseo individual e inmediato, pero que, sobre todo, usan 

deliberadamente el discurso posmoderno del neoliberalismo para justificar sus forma de 

sentir y accionar. En la obra, los personajes buscan mantener una imagen idealizada 

reflejando la influencia de los medios y las espectativas sociales sobre la identidad 

personal. 

Marilena Chauí subraya que este fenómeno es una propiedad social de la época en 

que vivimos, la cual contiene un conjunto de factores: el vacío causado por el reflujo de los 

movimientos y políticas de emancipación, la actual forma de dispersión y fragmentación 

producida por formas de acumulación ampliada del capital, el elogio del individualismo 

agresivo y los cambios tecnológicos; los cuales son propicios para el ejercicio de la 

violencia: 

 

La sociedad de los medios de comunicación y del consumo de 

bienes efímeros, perecederos y descartables genera una subjetividad 

de nuevo cuño, el sujeto narcisista que rinde culto a su propia imagen 

como única realidad que le es accesible y que, exactamente por ser 

narcisista exige aquello que los medios de comunicación y el 

consumo le prometen sin cesar, es decir, la satisfacción inmediata de 

los deseos, la promesa ilimitada de juventud, salud, belleza, éxito y 

 
74 La generación millenials, también conocida como generación Y, generación Yo o generación Peter 

Pan corresponde a los nacidos entre la década de los 80-90´s. La cual se caracteriza porque se hicieron adultos 

con el cambio de milenio y presentan características conductuales y demandas muy específicas debido al 

momento histórico en que crecieron independientemente del estatus social al que pertenezcan. Entre las más 

importantes destaca la búsqueda deliberada por retrasar conductas que los configuren como adultos, por 

ejemplo, el matrimonio y la procreación. Esta generación presenta, además, tendencias hacia el consumo 

desbordado, una actitud que evita las estructuras y los límites, pero, sobre todo, que deposita interés en proyectos 

que no buscan el progreso sino la felicidad inmediata.  



Moreno 143 
 

felicidad que le vendrán por medio de los fetiches, promesas que, no 

obstante, no pueden cumplirse y generan frustración y nihilismo. (34) 

 

Desde este entendido, las “Barbie girls” cobran lógica. En especial Chiquis, hija de 

un importante funcionario político con gran poder adquisitivo, la cual, en apariencia, es 

superior a las otras amigas no sólo por su estatus social o económico, sino también por la 

dimensión ideológica de su anhelo por lo trascendental, lo que la convierte –tácitamente- en 

la líder del grupo. Chiquis desea realizar un “bien social”: ama entrañablemente su país y le 

da pena ver a sus habitantes más desprotegidos en situación deplorable; por lo que, en aras 

de actuar, desea como acto canónico comprarse un indígena para darle una vida “decente”.  

Es una millenial que se niega a ser adulto porque identifica, en esta idea, el proyecto 

fallido de la felicidad. Es una “mujer de mundo” que vive una sexualidad abierta y plena; es 

trasgresora, irreverente, promiscua y su comportamiento resulta ingobernable ante 

obsesiones que se tornan enfermizas. En palabras del propio personaje, al menos: “dos 

drogas: el sexo y lo mexicano” (33), aunque, en el fondo, resultan muchas más.  

Chiquis no manifiesta ningún tipo de remordimiento ni prejuicio respecto de su 

forma de vida. Tampoco repara en los medios que utiliza para conseguir sus objetivos, 

aunque esto implique recurrir a la violencia. Cuestión que, probablemente, podría deberse a 

la ausencia de fe que tiene en la legalidad de los metarrelatos con los que creció. Ella es 

consciente de las mentiras con que viven sus seres más cercanos, se da cuenta de las 

contradicciones del sistema político y se siente asqueada de la hipocresía que reina en la 

sociedad, razón por la que actúa y piensa de esa manera; sin embargo, también replica los 

mismos comportamientos desde su propio sesgo. Chiquis violenta y se autoviolenta 

cosificándose, deshumanizándose y se odia a si misma como odia a todos aquellos en 



Moreno 144 
 

quienes identifica el mismo comportamiento.   

Ahora bien, como ya hemos mencionado, el término carácter está asociado al 

concepto de ethos; mismo que, de acuerdo a Martin Heidegger, se refiere al lugar donde 

permanece viviendo la acción humana o “la morada donde habita el hombre” (227). Lo cual 

se refiere a la situación donde se muestra (o no) la esencia del ser en correspondencia con 

lo humano. Heidegger afirma que la correspondencia debe aspirarse de manera permanente, 

puesto que sólo así el ethos puede ser concebido como “destino” (229). Por lo tanto, el 

carácter se plantea como el sitio donde se construye la identidad a partir de la congruencia 

ética entre las acciones del individuo y su concepción del mundo.  

Por otro lado, Bolivar Echeverria define el ethos (histórico) como el modo en que 

una sociedad, condicionada por el sistema capitalista, organiza su vida cotidiana y expresa 

de manera particular sus formas de habitar. (1998. 135) Echeverria se refiere con lo 

anterior, a una postura social activa que puede adquirir formas de resistencia, negociación o 

sumisión frente a la lógica del capital. El filósofo refiere: “el comportamiento social 

estructural, al que podemos llamar ethos histórico, puede ser visto como todo un principio 

de construcción del mundo de la vida. Es un comportamiento que intenta hacer vivible, lo 

invivible.” (1994. 18) Desde este entendido, el ethos puede convertirse en un 

arma/armamento puesto que permite al sujeto la posibilidad de desafiar las normas del 

valor de uso ya sea mediante la apropiación de sus estructuras, la subversion simbólica o la 

creación de alternativas comunitarias. (1994. 67-74) 

Es en este mismo sentido, donde José Ramón Alcántara menciona –partiendo de 

estudios realizados sobre Aristóteles y su obra- que un personaje conforma su carácter en la 

medida que sus acciones van resultando de las decisiones que, consecuentemente 

reproducirán una visión de lo humano. (95)  



Moreno 145 
 

Cantú Toscano plantea, en Barbie Girls, personajes que manifiestan una 

congruencia particular afectada, aparentemente distinta a la de cualquier otro ser; no 

obstante, pueden observarse como entidades complejas que, van más allá del propio efecto 

superficializante que provoca el tono subvertido de la ficción. Ciertamente la refiguración 

del mundo que hacen los personajes, así como sus decisiones o acciones, están trastocadas 

desde su origen pero no por ello dejan de ser congruentes con su concepción del mundo y 

su “ética” para relacionarse con él. Ellas actúan con base en un criterio dislocado pero claro 

en tanto representación de lo humano. Y es que debido a su pensamiento adictivo, viven 

dislocadas de la realidad y naturalizando múltiples acciones que responden a su lógica 

trastocada, de ahí todo lo demás. Por lo tanto, aunque puedan parecer simples, en realidad 

no lo son. Las “barbie girls” presentan en sí mismas la limitación de posibilidades de auto 

expresión y diversidad porque viven en una esfera que, pese a su propia intención, las 

aliena y anestesia.  Tal es el ejemplo de Chiquis, quien responde más claramente a la 

ilustración de lo antes mencionado: 

 

Chiquis: Es que lo que yo quiero hacer es un signo. Cuando me 

compre un indígena no lo voy a torturar con hambre, ni le voy a 

pegar ni nada de eso. Yo lo voy a cuidar, lo voy a querer, lo voy a 

tener limpio… lo voy a tratar como si fuera un ser humano como 

nosotros. (34) 

 

Ella desea adquirir un indígena en aras de construir un signo, pero dentro de su 

constitución adictiva y esquizoide, es coherente y responde éticamente a su anhelo social. 

Su necesidad de aportar algo que reestablezca el desorden sistémico en el que vive, la lleva 

a optar por medidas que, aunque puedan observarse como altamente violentas, subvertidas 



Moreno 146 
 

o ridículas, son congruentes éticamente hablando e, incluso, constituyen el destino trágico 

del personaje.  

La frustración señalada como consecuencia de vacío no sólo provoca nihilismo, por 

el contrario, en gran cantidad de ocasiones, deviene violencia –en cualquiera de sus formas- 

ejecutada indiscriminadamente como recurso “natural” de subsistencia. El personaje es un 

adicto, pero porque piensa adictivamente: ama y violenta al mismo tiempo, defiende y 

agrede, tolera y juzga. Busca ser un ente abyecto y, sin saber, repite los cánones sociales 

que lo mantienen inserto en aquello a lo que no quiere pertenecer. Chiquis no miente: vive 

en negación. Esto queda claro porque, pese a las constantes manifestaciones del amor que 

tiene por México, también ejerce, en yuxtaposición no deliberada, una violencia simbólica 

por lo mexicano. Chiquis sufre un trauma vivido en su adolescencia, cuando debido a 

algunos malos manejos políticos de su padre, a ella y a su familia les son negados pasaporte 

y visa indefinidamente, por lo que no pueden salir del territorio nacional.  

A partir de ese momento, aborrece cada deficiencia y defecto que tiene el sistema 

sociopolítico del país, sustituido por un aparente amor desmesurado hacia su patria. Simula 

y aliena, así, lo que le duele del padre es lo que le duele de ella misma. Vive en simulación 

y responde de manera esquizoide a lo que le acontece, lo cual se observa en la producción 

de ironías que suceden mientras hace caso a su deseo. Por ejemplo, ella no se casaría con 

algún mexicano, a excepción de Alex Clariond75, porque sus abuelitos son franceses; no 

obstante, tiene fantasías sexuales con un hombre de aspecto típicamente mexicano. Le 

molesta que sus conocidos sean “malinchistas”, pero gran porcentaje de su vocabulario es 

en inglés; además, confunde el himno nacional con una canción del grupo Timbiriche.  

 
75 Personaje de la obra al que se hace referencia debido a su ascendencia francesa y gran popularidad 

entre las Barbie Girls. 



Moreno 147 
 

Y es que la simulación perpetua un sistema de valores que normaliza la violencia 

como un medio de mantener el orden,la congruencia y el control. Por lo tanto, la 

interacción entre simulación y violencia de Barbie girls se observa como la búsqueda de 

una vida idealizada que alimenta la agresión, el clasismo, la discriminación, la violencia 

psicológica, etc. 

Tal es el caso de Nené. Aunque en ella el pensamiento adictivo opera de un modo 

diferente. Ella es un personaje intermitente y altamente reflexivo, aunque en apariencia 

resulta sumamente superficial. Vive siendo invisibilizada por Chiquis –en general por la 

mayoría de sus allegados– y agredida por Bibi y sus intervenciones. En opinión del grupo, 

pareciera existir únicamente para llamar la atención. Es la hija ignorada de un poderoso 

abogado y de una mujer de sociedad, fanática de lo esotérico; cuestión que trae como 

consecuencia al personaje con mayor capacidad de reflexión ética y política, pero al mismo 

tiempo, que se deja llevar por creencias y perspectivas superfluas y sin sentido. 

Nené sueña con ser vista porque nunca es tomada en cuenta. En ningún momento 

muestra otro interés que no sea el de ser famosa y, contradictoriamente, esconde, en lo más 

profundo de su intimidad, sus conflictos y verdaderas necesidades: 

 

Nené:  …Si todos los días son especiales, entonces ninguno es 

especial. Si todos los días traen cosas buenas, si todos nacimos 

dotados ¿por qué el mundo es tan horrendo? … Ya no quiero 

vanidad… me duele, me duele… corta y no sufras… me duele… 

aquí…y acá… ya no quiero ser especial… me duele… ¡papá… 

mírame una sola vez! (32) 

 

 



Moreno 148 
 

Nené pretende ser una estrella famosa y es ese factor el que le permite llevar hasta 

las últimas consecuencias su fascinación por ser alguien importante o su necesidad de 

simularlo. Nené es bulímica, producto de asociar la palabra “grasa” con “gracia”. No 

soporta ser “agraciada” y rehúye a la responsabilidad moral de ser congruente con la 

belleza que cree poseer. Repite constantemente el día de su nacimiento para recordarle al 

mundo, y a ella misma, que el oráculo (el zodiaco) le ha deparado un éxito rotundo. Debido 

a este factor toma la trascendental decisión de traicionar a sus amigas con el objeto de que 

se cumpla un bien mayor a sus individualidades y a la regimentación existente.  

En la lógica de Nené la vida es una representación. Es un espectáculo donde lo real 

se ha sustituido por las apariencias porque ya se ha decidido que la vida funcione así para 

las sociedades dominantes; tal como Guy Debord sugiere en La sociedad del espectáculo 

(2-3). Por lo tanto, debe solucionarse desde ese mismo entendido espectacular. En la lógica 

de Nené, si el grupo escapa no lograrían su cometido de ser legendarias; por el contrario, 

olvidarían lo sucedido y se tornarían comunes. Lo extraordinario perdería valor. En cambio, 

si se quedan en el acervo del espectáculo, sus destinos trascenderían y dictarían normas y 

valores sociales.Y con ello, aún en simulación podrían lograr la realización de su realidad 

deseable: la recuperación de la fe en el destino. Así, “la realidad surge en el espectáculo y 

el espectáculo es real” (Debord 3) como se observa en las propias palabras de Nené: 

 

Nené:  Y la gente también las va a querer a ustedes. Les van 

a llevar muchas flores… porque en las tragedias todos llevan 

flores… y se van a conmover con ustedes… y yo voy a estar 

en todos los noticieros… y cuando salga me van a invitar a 

hacer películas, y me van a dar mi programa de televisión, y 



Moreno 149 
 

voy a grabar un disco… y las voy a extrañar mucho. Lo 

siento, las quiero mil. (38) 

 

Es a través de ella que Cantú Toscano advierte la dislocación de la percepción que 

produce el pensamiento adictivo en entornos espectacularizantes. El personaje vive en una 

negación que le permite no dimensionar el tiempo ni las consecuencias de sus actos; que 

prefiere la construcción fantástica y espectacular de la hiperrealidad, aunque ésta sea fugaz 

y pasajera. En síntesis, Nené identifica el mecanismo de simulación en el que se encuentra 

inmerso su mundo, pero lo prefiere antes que verse confrontada con su realidad. Y es que 

las imágenes mediáticas dictan las percepciones de la realidad. 

Por lo tanto, como esta investigación ha venido proponiendo, es posible observar 

tanto en el personaje de Chiquis como el de Nené, que la lucha por conseguir placer 

obedece a un comportamiento esquizoide, el cual puede tener cabida gracias a una 

alteración de la percepción, gestada a su vez por un pensamiento de tipo adictivo. Chiquis y 

Nené son personajes erráticos, con un comportamiento esquizo determinado por una 

percepción dislocada de la realidad. Su pensamiento adictivo las configura tanto como 

objetos de consumo como consumidoras incongruentes, irresponsables y profundamente 

tristes y, con ello, nos dan testimonio de la crisis ontológica que vivimos como sociedad 

actual. 

El personaje de Bibi, por otra parte, presenta una construcción de carácter distinta a 

las anteriores. Sus decisiones y acciones procuran un carácter que resulta más cercano al 

esquema de identidad social con que vivimos en la actualidad. Razón por la cual es a quien 

el lector-espectador percibe como la más “normal”; sin embargo, cabe señalar que es 

precisamente en dicha normalidad donde se asienta, efectivamente, el mecanismo de 



Moreno 150 
 

simulación con que se desenvuelve el poder.  

Bibi persigue el anhelo de adquirir, por fin, el rol de señora de sociedad a partir del 

statu quo de ser “esposa de una estrella famosa”; su anhelo es casarse a toda costa con 

quien cumpla con sus espectativas sociales. Sin embargo, ante la imposibilidad de lograrlo, 

el personaje simula e inventa una serie de romances con personajes idílicos que le proveen 

de dicha identidad . Esto se observa en lo que Nené dice sobre ella:  

 

Nené:  Yo todavía de buena gente le digo que sea su novia, que se 

la pasen bien y esta pendeja me dice “pero es que yo soy novia de 

Rick Springfield” ¡Rick Springfield! ¡No mames!  

[…]  

y luego que cortaron anduviste con uno de los New Kids on the 

block, luego que con el bajista de Poison pero terminaron porque 

resulto gay, y ahora… ¿con quién chingados andas? ¿Con el del 

“auto increíble”? (5-6) 

 

Bibi es mitómana, neurótica y adicta al robaxisal; le preocupa sobremanera el hecho 

de no tener el mismo poder económico que el resto de sus amigas y es quien se ocupa más 

vívidamente de perpetrar la simulación social. En apariencia, es el personaje más cándido y 

bien portado, pues vive pensando en hacer las cosas de manera correcta y apegada a una 

moral religiosa. Sin embargo,  habría que recordar que el carácter de un personaje se 

reconoce no a través de las intenciones que manifiesta sino por las acciones que realiza; de 

tal modo que, a pesar de que el propósito de Bibi sea verse como una niña “bien”,  sus 

encuentros sexuales y clandestinos con la madre Clarisa o el hecho de que sea ella quien se 

atreva a perpetrar el homicidio del Tío Manuel resultarán contundentes para re-conocer 

quién es ella realmente y cuál es su lógica de acción. De estos rasgos, se desprenden 



Moreno 151 
 

parlamentos como los siguientes: 

 

Bibi: Porque se la chupaste al director ¿a poco crees que nadie supo? 

Nené: ¿Ahora soy yo la puta? Tú eres la puta y además lesbiana ¿O 

qué? ¿A poco crees que nadie sabía que tú y la hermana Clarissa? 

Chiquis: ¡Shhhh! ¡Las van a oír! 

Bibi: Ella sí me creía lo de Rick Springfield, no que ustedes, que se 

decían mis amigas. Sólo ella y Nancy me creyeron y me apoyaron. Y 

no es lo que ustedes creían, la hermana Clarissa me enseñó a besar 

para no hacer el oso con Rick. 

Nené: ¿Y para eso también te chupaba la Luz Emilia? 

Bibi: ¡Ya cállate pendeja! 

Nené: Ya te dije que no me apuntes con esa chingadera 

Chiquis: Baja el arma. Y no tienes por qué patear al tío Manuel 

Bibi: Yo pateo al cerdo cuantas veces quiera, me vale madre, y lo 

pateo por lo que le hizo a Nancy. (23)76 

 

A diferencia de las otras dos, Bibi es un personaje que vive di-simulando. Es 

importante aquí diferenciar entre simular y disimular. Como se ha venido observando, la 

simulación es un proceso que sucede de manera inconsciente en el individuo. Mientras que 

disimular es una acción que implica fingir o propiciar una apariencia de forma deliberada 

para hacer creer a otros algo que no es. Y es gracias a este fingimiento, constantemente 

pierde el control de sí misma sacando a relucir su condición verdadera. Ahí es donde 

aparece un personaje que agrede, que guarda resentimientos y, sobre todo, que envidia 

aquello que no tiene.  

 
76 En la obra se infiere que el personaje Tío Manuel viola en repetidas ocasiones a Nancy, motivo 

por el cual ella decide suicidarse no sin antes dejar una nota donde confiesa todo. Nota que Bibi ha tenido en 

su poder desde el momento en que fue hallado el cuerpo sin vida de su amiga.  



Moreno 152 
 

Bibi alberga la frustración de saberse en un sistema corrupto que no hizo nada por 

su amiga muerta, así como guarda un profundo rencor hacia el causante de esa situación. Es 

la muerte de Nancy el acontecimiento que desgarra la condición de simulación generalizada 

de los personajes y el detonante que llevará a Bibi no sólo a participar más adelante del 

secuestro del Tio Manuel, sino a perpetrar su asesinato. Pese a la estricta vigilancia que 

aparentemente ha tenido su educación, su mundo se ve infectado y afectado tras el trágico 

acontecimiento en su adolescencia; de tal modo que, en su edad adulta, soluciona ciertas 

problemáticas sólo por medio de la agresión y el abuso de poder. Bibi, pues, se muestra 

incontrolable y enferma de violencia desde la pérdida de Nancy, siendo su secreto deseo de 

venganza el que la determina a tomar acción:  

 

Bibi: Me vale si se resiste al asalto, le pongo un balazo en el… ya 

sabes. (4) 

 

Cantú Toscano nos presenta personajes que son consecuencia del sistema (víctimas 

y victimarias). Las tres han crecido en un mundo que enmascara y desde esa lógica han 

aprendido a simular y a disimular aquello que no les hace felices. Ellas mantienen un 

pensamiento adictivo y son adictas. Viven alienadas por una sociedad del espectáculo que 

les otorga referencias absurdas de vida, las cuales son tomadas como reales y las inscriben 

en una lógica donde todo está desterritorializado y, por lo tanto, todo puede ser usado, 

consumido; incluso ellas. En consecuencia, nutren su comportamiento simulado a través de 

un estado de negación continuo, basado en justificaciones que apelan a resoluciones 



Moreno 153 
 

simbólicas que, a su vez, pueden asociarse con el término denominado posverdad77. Esto se 

observa en los siguientes parlamentos: 

 

Nené:  Mi papá decía que la esclavitud no era una vejación, tipo de 

que era para que las naciones funcionaran en orden. De hecho 

siempre terminaba hablando de que Pinochet y Díaz Ordaz hicieron 

lo correcto porque unas cuantas vidas valen la estabilidad del país. 

Bibi: Es lo que yo digo, por eso no me fui a confesar… ¿Qué? ¿Por 

qué me miran así? Yo no sé quiénes son Pinochito y Díaz 

Ordoñez… O sea, las cosas pasan por algo. Y si nosotras hicimos 

todo esto y no tenemos castigo, es porque no lo merecíamos, es 

porque estamos haciendo las cosas bien. “Los caminos del Señor 

son misteriosos…” (35) 

 

A propósito de esto, Marilena Chauí establece que, dadas las condiciones de la 

época en que vivimos, “la ética se revela como una moralidad fragmentada, no 

intersubjetiva que ha pasado a ser simple ideología. Cuestión que implica no sólo el 

despojo de la razón, voluntad, libertad y responsabilidad del sujeto, sino, además, la 

concepción de sí mismo tanto como humano y como cosa” (33). El dramaturgo, desde este 

sentido, es radical. La obra señala, en cada una de las acotaciones del texto, que no existen 

las metáforas. Los personajes son mujeres plásticas que emergen bailando de cajas para dar 

paso a vivir (delinquir) en un mundo donde se disfrazan de “estrellas” del espectáculo: 

 
77 El historiador Ralph Keyes introduce el término en su libro The Post Truth Era: Dishonesty and 

Deception in Contemporary Life; donde sugiere que vivimos en la era de la posverdad, es decir, en un tiempo 

donde algo que aparente ser verdad cobra mayor importancia que la propia verdad. Caro Figueroa refiere que 

los académicos actuales entienden como posverdad “lo relativo a circunstancias en las que hechos objetivos son 

menos influyentes en la formación de la opinión pública que la apelación a la emoción y la creencia personal”. 

Desde esta lógica, la posverdad podría considerarse un eufemismo para referirse a una verdad que, aparente, 

enmascara a una mentira. 

 



Moreno 154 
 

 

Al fondo del escenario hay tres cajas de muñecas Barbie de gran 

tamaño. En cada una de ellas están Bibí, Chiquis y Nené. Comienza 

a escucharse la canción “Vogue” de Madonna. Las tres salen de sus 

cajas y ejecutan una coreografía que recuerda los eventos de moda 

en pasarela. Al tiempo que hacen esto, poco a poco se van 

disfrazando: Bibí de Jaqueline Onassis, Chiquis de María Feliz 

Félix y Nené de Irma Serrano, “La Tigresa”. (2) 

 

 En Barbie girls, retomando las palabras de Marilena Chauí, la moralidad 

fragmentada existe; sin embargo, los valores de la misma se encuentran dislocados debido a 

la propia configuración adictiva de los personajes y los entornos simulados; presentándoles 

la vida como la retratada en las revistas de moda, en las telenovelas o en los comerciales de 

TV78, ocasionándoles un vacío existencial y un deseo mimético que les impide ser felices, 

porque resulta incompatible con lo que ellas viven en realidad.  

 
78 Hacemos notar que una de las problemáticas más importantes del sistema patriarcal, reproductor del 

orden heteronormativo, se refiere a la cosificación femenina. Acción que se basa en tratar a una persona como 

a un objeto, misma que puede ser utilizada en todo sentido. Esta problemática toma relevancia en sociedades 

determinadas por el consumismo y donde las mujeres se han convertido en mercancía dedicada al goce. Esta 

forma de violencia simbólica somete la figura femenina a través de publicidad, películas, videos musicales, 

telenovelas, video juegos, etc., invisibilizándolas o reduciéndolas a meros instrumentos en función y beneficio 

de alguien más. Para comprender mejor este fenómeno es necesario recurrir al concepto de Habitus inscrito por 

Pierre Bourdieu dentro de su libro El sentido práctico. El “habitus” puede entenderse como un esquema de 

disposiciones naturalizadas -de pensamiento, percepción y acción- que los agentes incorporan en el cotidiano y 

ratifican una estructura generadora y organizadora de las prácticas y representaciones que, sin obedecer 

estrictamente a un fin, persiguen cumplir con él. (1991.91) O en palabras del propio autor: 

Puesto que el habitus es una capacidad infinita de engendrar, con total 

libertad (controlada), unos productos -pensamientos, percepciones, 

expresiones, acciones- que siempre tienen como límite las condiciones 

histórica y socialmente situadas de su producción, la libertad condicionada y 

condicional que él asegura está tan alejada de una creación de novedad 

imprevisible como de una simple reproducción mecánica de los 

condicionamientos iniciales. (90) 

 



Moreno 155 
 

Desde esta lógica podría ratificarse, entonces, que la propia acción de consumo, así 

como los agenciamientos libidinales operantes, provienen de una conducta obsesiva-

compulsiva basada en una idea insertada por el Poder, la cual genera una profunda duda 

sobre el sí mismo que incapacita la experiencia sensible de lo real y fuerza al individuo a 

estar en continua búsqueda de satisfacción. 

Como se ha observado, Barbie Girls es una obra que no puede terminar de 

concebirse sin simulación. Sin embargo, la simulación es la consecuencia de los factores 

que se conjuntan como condicionantes de una sociedad contemporánea. El autor configura 

personajes que, partiendo de la hiperbolización de las apariencias, la espectacularización de 

su entorno, el pensamiento adictivo nutrido por un capitalismo rampante y una necesidad de 

consumo compulsivo espejean las simulaciones que estructuran y solapan al Estado, 

provocando conmoción en el espectador. En ninguno de los casos actúa en ellas algún tipo 

de remordimiento: evaden la responsabilidad moral sin tener conciencia de ello, se piensan 

y asumen como sujetos posmodernos puesto que representan de manera clara los síntomas 

de lo que devino la posmodernidad que, dicho sea de paso, más bien es una modernidad de 

la era digital porque los valores de uso siguen condicionando los paradigmas que 

promueven que se desee algo mejor y no algo diferente. Lo cual implica que estamos ante 

un tipo de teatro contemporáneo que sirve para sentar un precedente del convulso y 

desencajado tiempo en el que vivimos, pero sobre todo, para interpelar al espectador a 

construir una mirada ética que, a través de la remoción sensible, encuentre una alternativa 

de cambio.  

Barbie girls ofrece, tanto a los creadores teatrales como al público en general, la 

posibilidad de reflexionar acerca de temas como el capitalismo, el consumismo y/o el 

pensamiento adictivo conducen a una cultura de violencia y deshumanización. Por lo tanto 



Moreno 156 
 

es posible asegurar que la obra de Cantú Toscano no sólo presenta una serie de situaciones 

que visibilizan la existencia de casos semejantes, sino emprende una mímesis del contexto 

sociocultural mexicano actual, que permite identificar los elementos comunes de la realidad 

y su representación, con el objeto de despertar, en nuestras conciencias, cierta postura ética 

y, por tanto, política.  

Ahora bien, es importante aclarar que Cantú Toscano invita a reflexionar sobre las 

consecuencias de vivir en un mundo domindado por la simulación sin sesgos moralistas. 

Barbie girls ofrece una poderosa crítica de la sociedad contemporánea porque en un estricto 

sentido de la palabra,  explora las complejas dinámicas de la simulación y violencia de 

algunos sectores de México. De tal modo que el autor señala con humor las condiciones 

donde se sustentan las relaciones e identidades forjadas en un mundo cuyo pensamiento 

operante es el de carácter adictivo y permite al espectador completar la refiguración 

posterior de su propio habitat. 

Barbie girls resulta ser un texto dramático que muestra una faceta de la realidad que 

presenciamos diariamente en el México posmoderno del siglo XXI. Siguiendo con la idea 

de que todo artista obedece a los determinantes sociohistóricos en que vive y, dado a que 

los nuestros aún podemos denominarlos posmodernos, desde el propio nombre se establece 

la lógica de la representación. De este modo, la estructura técnica, el recurso lúdico de la 

plástica y los estereotipos son medios efectivos con los que el autor recupera los valores 

simbólicos y esenciales de la experiencia diaria que se vive en el país, configurando una 

ficción hiperbolizada que reflexione acerca de los constructos éticos y estéticos que, como 

mexicanos, mantenemos hoy en día.  

 



Moreno 157 
 

 

4.3 Luis Mario Moncada y sus “9 días de guerra en Facebook” 

Sabemos que, con el paso del tiempo, el mundo cambia y las necesidades del sujeto se 

vuelven otras. Asimismo, el pensamiento y su representación se transforman de acuerdo 

con reconfiguraciones constantes que nos hacen percibir y organizar de manera diferente, la 

experiencia de la colectividad humana. Por ejemplo, como ya ha sido mencionado, la 

utopía -heredada de la tradición moderna (siglo XIX) y que intentaba unir el significado 

estético y el significado existencial por medio de la razón- se ha visto fracturada y 

trascendida por una corriente de pensamiento nacida en lo que hoy conocemos como 

posmodernismo y que se distingue por una búsqueda de lo inclusivo, lo diverso, pero, sobre 

todo, lo múltiple. 

Luis Mario Moncada Gil, actor, investigador, guionista y gestor cultural, es una de 

las figuras más representativas de la escena mexicana contemporánea. A propósito de 

escrituras múltiples, Moncada es un autor que se distingue porque en la mayor parte de sus 

obras -desde la estructuración de la dramaturgia hasta la puesta en escena- recurre a una 

forma de organización inter e hipertextual, la cual permite, por un lado, el uso de todo tipo 

de información para beneficio de la propia escena y, por otro, tiende a las múltiples 

posibilidades, tanto de interpretación como de ejecución, siempre en pos de lo espectacular. 

Este autor se autoidentifica con el posmodernismo y propone, como parte de la dinámica 

ficcional, un crisol de recursos estéticos que apelan a conformar un tipo de teatro 

multidisciplinario a partir de procesos analíticos e ideológicos que, además, contengan 

resoluciones entretenidas capaces de develar una verdad particular y, en consecuencia, 

provoquen una posible reflexión en el espectador.  



Moreno 158 
 

En 2009, Moncada Gil escribe la obra 9 días de guerra en Facebook, donde realiza 

una aguda crítica del contexto histórico actual mediante una cruda exposición de las 

dinámicas identitarias con que nos movemos por los medios masivos de comunicación, 

específicamente internet y sus redes sociales. El autor plantea cómo un grupo de 

cibernautas, altamente afectados por la era del flujo desmedido de imágenes e información, 

tratan de abarcar una realidad global, pero sólo a partir de las opiniones particulares que les 

permitan generar un sentimiento de pertinencia acotada, bonita y superficial.  La cual, pese 

a que trata de ser asumida como verdadera, se desarrolla en un marco referencial que la 

reduce a una simulación. Moncada se sumerge en una reflexión donde problematiza las 

estrategias de dicha simulación como rasgo distintivo de la sociedad actual, planteando 

personajes que, al obedecer sólo a una apariencia desmarcada de su origen, confunden lo 

real con lo referencial y radicalizan sus perspectivas políticas (siempre que esto no 

implique ir más allá de la pantalla del ordenador).  

Ahora bien, a partir de la hipótesis de esta investigación que sugiere que “las condiciones 

del capitalismo posmodernista propician el desarrollo de un pensamiento adictivo que 

facilita el uso de mecanismos de simulación y violencia” a continuación, se realizará el 

análisis estético de la obra obra de Moncada con el objeto de poner de manifiesto la 

magnitud del poder de la simulación en entornos que procuran la hiperrealidad. 

Como ya se ha referido, 9 días de guerra en Facebook plantea una serie de relaciones 

virtuales y físicas que se ven confrontadas entre sí: el conflicto armado entre Israel y 

Palestina, partiendo del séptimo día del bombardeo en la franja de Gaza sucedido entre 



Moreno 159 
 

2008 y 200979. Es una dramaturgia de tipo teatro documento donde la anécdona retrata 

cómo el ataque israelí a la Franja de Gaza detona una intervención a manera de poema 

pacífico en la red social Facebook; hecho que desembocará a su vez, en una multitud de 

emisiones que cuestionarán no sólo el problema palestino/israelí y la ironía de un pueblo 

que habiendo sufrido el Holocausto carece de piedad frente a un pueblo en sufimiento, sino 

también poner en evidencia la carencia de la verdadera empatia que produce el 

enmascaramiento de la internet. 

“Moderador”, uno de los personajes, servirá de guía narrativa y pivote actante en la 

ficción. Con la actualización de su “estado” en Facebook, deliberadamente detona el 

encuentro (y desencuentro) de las opiniones de todos aquellos que se irán incorporando 

como parte del trance dramático, mediante información, imágenes, citas referenciales, 

obras, etc. Así, por medio de veintiún personajes que sólo son enunciados dentro de la 

dramaturgia como “voces”, la obra presenta un entramado de reacciones críticas a manera 

de scrolling80 que muestran abiertamente el alcance e impacto de las redes sociales en la 

conformación de los modos de interrelación –y en consecuencia la posición ética- en el ser 

humano actual, con respecto a dos condiciones de nuestro tiempo: la homogenización 

global de la pluralidad y la simulación.  

 
79 El bombardeo de la Franja de Gaza dio inicio el 27 de diciembre de 2008 y finalizó el 18 de enero de 2009. 

Mismo que consistió en una ofensiva militar en contra de la infraestructura perteneciente a la organización 

Hamás que conectaba a la ciudad de Gaza con Egipto. Fuente disponible en: 

http://es.wikipedia.org/wiki/Conflicto_de_la_Franja_de_Gaza_de_2008-2009 
80 Merca Conectika en su articulo “¿Por qué el scrolling es el nuevo zapping de las redes sociales?” establece 

una diferencia entre ambos términos. La cual consiste principalmente en en un entendido temporal que enfatiza 

la brecha generacional y su la relación con la acción de desplazar. El zapping se refiere a un constante cambio 

de canal en televisión, mientras que el scrolling se asocia con la acción de deslizamiento que ofertan los 

dispositivos inteligentes a través de diversas aplicaciones y permiten el acceso a múltiple información. 

Información disponible en: https://conektica.com/por-que-el-scrolling-de-redes-sociales-es-el-nuevo-

zapping. 14-octubre-2021 

https://conektica.com/por-que-el-scrolling-de-redes-sociales-es-el-nuevo-zapping
https://conektica.com/por-que-el-scrolling-de-redes-sociales-es-el-nuevo-zapping


Moreno 160 
 

Ahora bien, la hipótesis de esta investigación sugiere que las condiciones del 

posmodernismo propician el desarrollo de un pensamiento adictivo que deviene simulación 

y violencia. Sin embargo, es importante recalcar que, pese a la constante inmersión que 

experimenta día a día en el terreno de la globalización, la masificación de información, la 

aceleración de procesos dado el uso de tecnología y la gran influencia que ejerce el 

capitalismo norteamericano sobre ella, América latina -específicamente México- consta de 

una configuración ética distinta que hace una diferencia cultural radical.  Y es que la 

imposibilidad de emancipación y el constante paternalismo gubernamental ha generado una 

narrativa de codependencia y contradicción constante; lo que da como consecuencia una 

fractura identitaria que dificulta los procesos de relación y compromiso con el otro.  

 Y para comprender el diálogo que el dramaturgo entabla con dichas condiciones, 

quizá resulte necesario no perder de vista el factor de reconocimiento que realiza del sujeto 

actual y la resolución estética a la que recurre para mostrarlo. Moncada plantea una 

estructura textual híbrida, cargada de recursos espectaculares que apelan a la ilusión del 

lenguaje hipertextual (tal como es usado en la web). Estableciendo, así, un juego jocoso e 

irreverente donde se conjuntan variedad de referencias que nos permiten percibir 

claramente la idea de la globalidad. Así, en la obra, se encuentran insertos -con equitativa 

importancia- desde valiosos poemas de reconocidos artistas, diversos anuncios publicitarios 

que invitan al lector a actividades ociosas, hasta imágenes impactantes de víctimas de 

guerra, pasando por la bien denominada “galería de lo cursi”, así como por una enorme 

variedad de conceptos, links, dibujos y, por supuesto, parlamentos. Cuestión que hace de la 

obra, como bien señala Beatriz Rizk en su artículo “un entramado intertextual”, un recurso 

estético que ubica de igual forma a personajes y espectadores como receptáculos del 



Moreno 161 
 

bombardeo constante de información al que en la actualidad estamos sujetos. Y que, 

además, permite ampliar las posibilidades espectaculares en el ejercicio de la escena y 

volver aún más atractiva y deseable la ficción presentada. (89-90) Como ejemplo de lo 

hasta aquí mencionado, es necesario citar la siguiente secuencia donde se aprecian la 

multiplicidad de referencias que no sólo le procuran atractivo a la obra sino, además, 

permite visualizar de manera contundente la estructura del hipertexto escénico: 

 

MODERADOR. También había un mensaje cariñoso de 

Rosalinda, acompañado por un poema del escritor palestino 

Mahmud Darwish, en traducción de María Luisa Prieto. Para 

equilibrar lo que tal vez había sido involuntariamente un mensaje 

tendencioso, moderador decidió iniciar un nuevo hilo subiendo 

dicho poema. 

 

PARA NUESTRA PATRIA 

Para nuestra patria, 

Próxima a la palabra divina, 

Un techo de nubes. 

[…] 

Junto al poema colocó una foto — sin duda efectista — de niños 

palestinos protegiéndose de los bombardeos, con la misma 

intención que antes había subido la de Auschwitz... 

 



Moreno 162 
 

[…] 

 Pero antes de eso, porque aquí en Facebook tampoco nos 

libramos cien por ciento de ellos, vamos a un mensaje de 

nuestros patrocinadores.  

    

 (110-111) 

La cita anterior no sólo ejemplifica los recursos textrales81 utilizados, sino permite 

inscribir una reflexión que profundiza, fortalece y articula el contenido discursivo del autor. 

Moncada consiente que observemos, de esta secuencia (y en general de toda la obra), un 

pastiche que trata de demostrar cómo los medios de comunicación son un factor decisivo 

para conformar y entender a la sociedad posmoderna, ya que son el canal por el que sucede 

la mayor diversidad de representaciones de la realidad y muestran que, hoy en día, nuestro 

planeta es un lugar más complejo. Diversidad comunicativa que procura, por otro lado, y a 

través de la experiencia sensible, inscribir una reflexión acerca de las trampas del 

imaginario estético actual en una globalizante cultura del consumo. Son los medios de 

comunicación los que nos dan acceso al mundo a través de una enorme variedad de 

constructos virtuales que ofrecen cualquier posibilidad de información. Misma que, no 

obstante, en la mayor parte de los casos se encuentra manipulada en función del régimen 

 
81 El término “textral” es propuesto por el Dr. José Ramón Alcántara Mejía, teatrista mexicano que 

inscribe la posibilidad de observar al teatro como un fenómeno integral que permite la aleación de un conjunto 

de signos (textuales) con otros conjuntos de signos diferentes (teatrales). Es decir, la mixtura de teatralidad y la 

textualidad como un todo. En palabras del investigador: “Dicho de otro modo, se trata de un injerto en el cual 

la escritura es transformada en su misma naturaleza al tejerse en ella otro tejido constituido por acción es, 

sonidos, espacios, formas, cuya constitución ocurre desplazándose en el tiempo y en el espacio.” (22) 



Moreno 163 
 

del poder. Como se ha venido repitiendo a lo largo de esta investigación, las condiciones 

que prevalecen en nuestro momento histórico han provocado que gran parte de la 

información a la que tenemos acceso se encuentre dominada por un mercado capitalista/ 

posmodernista, el cual configura un pensamiento adictivo que sirve como caldo de cultivo 

para promover masivamente el deseo y la sensación de plenitud mediante la representación 

de “cosas” en su mayoría vacías, plásticas, artificiales y artificiosas.  

 Cabe aquí recordar las reflexiones de Jean Baudrillard, quien señala un mundo 

abrumado por avalanchas de información que detonan los mecanismos de simulación82 

como estrategia de poder. En palabras del propio Baudrillard: “vivimos, en un lugar donde 

la más elevada función del signo es hacer desaparecer la realidad y, al mismo tiempo, 

enmascarar dicha desaparición”. (2000. 44)  Actualmente lidiamos con un asedio de 

información, a manera de “productos”, que sucede de forma tan intensa, vertiginosa y 

desbordada que produce un éxtasis por la homologación de gustos impuestos por la moda, 

así como un ímpetu consumista que subordina la felicidad y exacerba el deseo de los 

consumidores. Consumidores que, a su vez, permanecen anclados en un círculo vicioso 

permanente, ya que nunca terminan de satisfacer sus “necesidades”:  

 

Nos movemos entre una ilusión y una verdad, ambas son 

insoportables ya que nos orientamos hacia la voluntad de 

apariencia, donde prevalece la ilusión, el engaño o la ilusión de 

 
82 Recordemos que esta investigación entiende el término simulación a partir de la perspectiva 

sociológica del pensador Jean Baudrillard; quien sugiere que ésta es la generación de modelos, cuyo principal 

objetivo es anular la diferencia entre lo real y su apariencia y conceder a la representación el estatuto de realidad. 

Es decir, una sustitución de lo que habíamos conocido como real que se instala más allá de lo verdadero y lo 

falso: un modelo de representación autorreferencial a la que denomina hiperrealidad.  



Moreno 164 
 

cambio. Todo lo que ocurre en el mundo no es más que una 

voluntad sin voluntad, es pura ilusión. (2000, 10. Las cursivas son 

del autor.)  

 

Como es posible observar, Baudrillard señala la presencia de un mundo cada vez más 

irreal. Un lugar donde lo más importante es la desaparición incesante de cualquier 

significación y cualquier finalidad. Baudrillard sugiere que la virtualidad producida, entre 

otras cosas por los medios de comunicación, genera una sensación de hiperrealidad en la 

consciencia social. Misma que surge de la interacción desenfrenada entre los campos de lo 

real, lo social y lo simbólico y difumina los límites entre lo fingido y lo auténtico. De modo 

que, en los tiempos actuales, sucede una sustitución de lo real  que deviene una simulación. 

De esta forma, dicha simulación implica una transformación en la manera de relacionarse, 

hablando del sentido tradicional de la palabra o, al menos, en la idea de sus fórmulas para 

socializar.  

Moncada comprende este mundo y lo señala -sin juzgarlo- a través de personajes que 

se mueven en sitios múltiples con discursos y personalidades diversas. Todos discuten 

acaloradamente sobre temas políticos al mismo tiempo que establecen juegos de seducción 

en el chat room, descargan imágenes o usan las aplicaciones de moda. Lo cual se percibe 

gracias a las eficaces disposiciones formales con que el autor resuelve la escena. Por 

ejemplo, plantea una estructura dividida por columnas de texto donde es posible apreciar 

dos espacios con conversaciones ajenas, remitiendo a una experiencia reconocida e 

identificada -por el lector- como propia. De esta manera, logra poner en pedestal aquellos 



Moreno 165 
 

comportamientos que se realizan cotidianamente y que nos develan el carácter de 

simulación homogeneizada que usamos en el mundo virtual.  

A continuación, se mostrará el fragmento de una escena donde es posible observar lo 

antes referido, no sin antes mencionar que, con la puesta en escena de la obra 9 días de 

guerra en Facebook (dirigida por Martín Acosta), dichas resoluciones fueron 

dimensionadas, mostrando al reparto actoral en ropa interior, realizando acciones que poco 

o nada tenían que ver con una reflexión real de lo que opinaban en línea a través de sus 

ordenadores. De ellos, veíamos una cosa y escuchábamos o leíamos otra: los vimos 

manejarse en espacios alternos y de forma múltiple. De modo tal que el espectador se 

volvía testigo y cómplice de la simulación natural a la que recurrimos cuando accedemos a 

la realidad virtual y hacemos uso de las redes sociales. Cuestión que, como ya fue 

mencionado, enfatizó la propuesta dramatúrgica del señalamiento que apuntó el autor.  

 



Moreno 166 
 

Así, en 9 días de guerra en Facebook, es posible observar una serie de situaciones 

donde no sólo se reconoce una avasallante promiscuidad en el flujo de información, sino en 

las cuales se observa la exposición del sujeto atravesado -sin obstáculos ni remordimientos- 

por la constante simulación dentro de las redes sociales, lo cual se explica porque, teniendo 

como principio una identidad sustentada en verdades totalizadoras dentro de una 

inmediatez cada vez más radical, los individuos han aprendido a resolver efectivamente sus 

necesidades por medio de la apariencia. En la actualidad carece de importancia si las cosas 

son reales o auténticas, mientras parezcan serlo.83 

Resulta igualmente importante recalcar que estos planteamientos no realizan críticas 

moralizantes o negativas del fenómeno de simulación ocurrido con el uso de las redes 

sociales. Al fin y al cabo no hay que olvidar que Facebook (como cualquier red social) se 

estructura por medio de visiones homogeneizadoras, incluyendo aquéllas que pretenden 

reconocer las diferencias y que sólo son una perspectiva global de lo que llamamos 

multiculturalidad. Concepto, al final del día, prestado y adquirido por imposición, porque, 

sencillamente, para ser parte de esa comunidad hay que ser aceptado y permanecer así. El 

entorno, entonces, se percibe como la red social busca mostrarlo (aunque ésta pareciera 

estar asociada con ideas de diversidad y tolerancia) y, al ser concebido para las masas, 

contiene planteamientos totalizadores y globalizantes que no reconocen ni desean 

establecer una interacción real con las necesidades particulares de los individuos o sus 

diferencias. Por el contrario, son discursos diseñados para generar una falsa realidad que 

 
83 El investigador comunicólogo Marshall Mcluhan postula, como criterio estético actual, que “el 

medio es el mensaje”. El cual se refiere a que la construcción de la cultura, la aprehensión del mundo e, incuso, 

la sensibilidad del sujeto contemporáneo, están más determinadas por los cambios de escala, ritmo o patrones 

que introducen los medios que por el contenido mismo del mensaje. (30) 



Moreno 167 
 

provoque un engaño masivo y convenza a la población para operar bajo ciertas normas e 

ideas que poco o nada tienen que ver con los ideales iniciales. Tal como menciona José 

Luis Molina:  

 

El estudio del BIFI de la Universidad de Zaragoza sobre el 

intercambio de mensajes en el movimiento del 15-M pone de 

manifiesto la dinámica que se produce en estos fenómenos. En 

momentos de crisis los contactos débiles dejan pasar tanta 

información y credibilidad como lo hacen los contactos fuertes en 

circunstancias normales, emerge un sentimiento de solidaridad 

colectiva temporal y aumenta el número de conocidos de cada 

persona que manifiestan una conducta determinada con lo que se 

precipita, por influencia social, la adopción de una nueva conducta 

en cascada. (3) 

 

Hoy en día se conocen estrategias militares, políticas y de marketing que utilizan 

identidades en línea para filtrar comentarios en redes sociales que ayudan a construir cierta 

opinión colectiva respecto a temas específicos.84 De tal forma que, la diversidad y muchos 

 
84 El periódico The New York Times publicó, recientemente, un artículo denominado “La verdadera 

guerra contra la realidad”, donde expone cómo el ejército de los Estados Unidos, en combinación con otras 

empresas de inteligencia, en los últimos tiempos se han dedicado a configurar determinados modos de 

comportamiento popular a través de la implantación de ideas. El artículo completo referente a esta información 

se encuentra en: http://actualidad.rt.com/actualidad/view/102650-ejercito-eeuu-manipula-redes-sociales 

http://actualidad.rt.com/actualidad/view/102650-ejercito-eeuu-manipula-redes-sociales


Moreno 168 
 

otros discursos de moda se convierten en conceptos que obedecen una ideología superficial 

que dista mucho de la experiencia práctica y nos configura de un modo en que la 

simulación se vuelve una forma de vida verdadera.  

Moncada va más allá y da vida a una serie de personajes que inician -sin querer- una 

“guerra”, quizas por esnobismo o por el propio efecto de deshinibición on line85, pero no 

por verdadero compromiso social. Y aunque el autor no pretende establecer un juicio 

moral, resulta imprescindible plantear que una de las consecuencias de vivir en apariencia 

constante y sin asumir las implicaciones de los sucesos experimentados, es la incapacidad 

de ejercer actos revolucionarios, al menos como los habíamos conocido durante la 

Modernidad.  

En 9 días de guerra en Facebook, los personajes no asumen las consecuencias de su 

pensar, sentir y accionar, sino que se auto justifican resguardándose detrás de opiniones 

basadas en conceptos ajenos; es decir, en “verdades” relativas y codificadas que son 

tomadas como LA verdad86 absoluta y que arrojan como resultado un comportamiento 

 
85 El “efecto de deshinibición on line” es un término establecido por John Suler en 2004 para explicar 

los comportamientos asociados al internet cuando los individuos se encuetran detrás de la pantalla. Este 

fenómeno consta de seis factores que, si se integran en totalidad maximizan la violencia y generan una 

disociación del yo. (321-326) 
86 Cabe recordar que toda verdad es una referencia lingüística institucionalizada de algo que debe 

aceptarse de manera obligatoria para lograr, así, la unificación de un criterio. Cuestión que cancela la 

posibilidad de relacionarnos como seres individuales con tal de obtener cierta representación jurídica. El 

filósofo alemán Friedrich Nietzsche, estudia este fenómeno y refiere al respecto: 

 

¿Qué es, pues, verdad? Respuesta: una multitud movible de metáforas, 

metonimias y antropomorfismos; en una palabra, una suma de relaciones 

humanas poética y retóricamente potenciadas, transferidas y adornadas que, 

tras prolongado uso se le antojan fijas, canónicas y obligatorias a un pueblo. 

Las verdades son ilusiones que se han olvidado de que lo son, metáforas 

gastadas cuya virtud sensible se ha deteriorado, monedas que de tan 

manoseadas han perdido su efigie y ya no sirven como monedas sino como 

metal. (4) 

 



Moreno 169 
 

superficial, ingenuo y volátil. De este modo, los personajes de la obra son seres que 

confunden su moral con una estrategia comercializada, consumista, efectista y 

manipuladora del sistema. Tal como describe el propio Moderador: 

 

MODERADOR. Ante un mundo poco sensible al dolor es 

necesario buscar el efectismo. La foto es efectista en la medida en 

que quise dar un efecto a la nota, y por lo que veo no me salió tan 

mal. Así pues, reconozco que la foto es efectista. Va un abrazo, 

pues –a pesar de todo– en ningún momento he pensado que seas 

una mala persona... De momento me retiro, amigos, pero todo 

mundo puede opinar aquí, no he borrado un solo comentario y mis 

intervenciones sólo han sido para puntualizar y recalcar mi opinión. 

(Al público) Después de lo dicho, Moderador escribió en su muro, a 

manera de despedida: “Moderador cumple mañana un año de 

matrimonio con su amada Lucrecia. Lamenta dejarlos un par de 

días. Besos, abrazos y la consabida rosa blanca de Martí”… Los 

disparos siguieron en su ausencia, mientras, ustedes imagínenselo, 

él trataba de aprovechar un fin de semana de placer (108)  

 

Es desde este entendido, que Moncada emplaza al lecto-espectador al sugerir que la 

internet y los medios de comunicación digitalizados, especialmente aquéllos que se 

constituyen a manera de redes sociales, no permiten la posibilidad de que un 

acontecimiento confronte y revele una identidad real, puesto que, siendo virtual, sus 

procesos no pueden más que sustentarse a partir de opiniones que se toman como verdad 

unívoca. Y tales opiniones no permiten atestiguar o sustentar materialmente los 



Moreno 170 
 

acontecimientos. De tal manera que Facebook –como el resto de las redes sociales- es un 

espacio donde los usuarios pueden participar de los sucesos acaecidos, pero sólo a manera 

de información, lo que implica no asumir lo que se descubre o, cuando menos, asumirlo de 

una forma distinta de como se hacía en el pasado. Santiago Yubero explica el fenómeno de 

la siguiente manera: 

 

[…] 

Con la super socialización aumentan rápidamente los lazos 

débiles, pero no la estructura centro-periferia comentada ni la 

distribución geográfica de los contactos activos. Esto es así por dos 

razones. La primera es porque los recursos cognitivos disponibles 

para la socialización son limitados y se reparten entre las 

interacciones, de forma que a más tamaño de la Red le corresponde 

menos valor emocional disponible para cada contacto. Dicho de otro 

modo: disponer de un «millón de amigos» en Facebook implica que 

cada «amigo» tiene asignado un valor emocional cero (o algo muy 

próximo a cero). (9) 

 

De ahí que, aunque dicho fenómeno sea muy conocido sociológicamente hablando, 

el uso del software social funje como un acelerador, el cual se diluye -hasta perderse- una 

vez que se ha superado la crisis. Es por eso que un verdadero movimiento hacia el cambio 

se provoca gracias a la fidelidad respecto a una decisión de vida que, partiendo de un 

acontecimiento, se establece luego de develarse una verdad entre individuos. Los 

simpatizantes que no compartan las coordenadas de tiempo y espacio real no pueden ser 



Moreno 171 
 

militantes verdaderos y, por ende, más allá de converger en posturas ideológicas, no pueden 

participar de un cambio real. 

Ahora bien, no hay que olvidar que Facebook, desde el año 2010, ha jugado un 

papel importante en el acontecer político de muchos países tales como Estados Unidos, 

Sudán, Túnez, Islandia, Hong Kong, Noruega, Singapur, Líbano y Egipto (donde se 

consolidó la caída del gobierno del presidente Hosni Mubarak) y que, gracias a sitios como 

éste, las comunidades del mundo han podido acercarse entre sí87; sin embargo, en los 

personajes de Moncada no existe tal intención, al menos de forma consciente. La 

motivación por la que actuan los personajes a través de sus redes sociales dista mucho de 

querer generar un acontecimiento o cambio social real. Por el contrario, procura el 

consumismo y el pesamiento adictivo desde el efecto de desinhibición pero lo asumen poco 

porque se encuentran inmersos la simulacion del sistema. Tal como se observa en la 

siguiente cita: 

 

FÁTIMA. Yo creo que el malestar viene de que siempre se habla 

de los judíos como si ellos tuvieran el monopolio del sufrimiento. 

¿Los movimientos islamistas hacen soñar?  

 
87 Es importante aclarar que este fenómeno de las redes sociales han tenido una evolución constante 

hacia diversos escenarios. Por un lado, es importante observar que un momento inicial, las redes fueron usadas, 

ene efecto, como canales de organización social para lograr una efectividad de acción en las calles o en los 

lugares de resistencia. Esta función que ha sido disminuida gracias al cambio de enfoques en el uso de las 

mismas, es importante aclarar, persiste en México y América Latina. Es bien sabido de casos donde 

movimientos estudiantiles (como el de 2019 en Puebla) se han consolidado gracias a la comunicación e 

interacción sucedida a través de las redes sociales. 

No obstante, luego de que terminaran por conformarse como empresas basadas en algoritmos y códigos 

de consumo, la función de las redes ha tendido a desmarcarse de un compromiso social en términos de acción. 

Hoy en día, la movilización social se basa en la exposición de consignas y la creación de tendencias que, si bien 

ha facilitado la conectividad global, también ha propiciado la creación de narrativas (muy factibles de ser 

simulaciones) que polarizan y desinforman y manipulan al sujeto. 



Moreno 172 
 

[…]  

Todo esto es para decir que el trasfondo son los millonarios 

negocios camuflados de guerras religiosas, negocios jugosos para 

las trasnacionales capitalistas...  

MODERADOR. Fátima, todo eso está muy bien y tan de acuerdo 

estoy que te invito a que revises la historia de esta discusión, que 

empezó en el perfil de Daniel, y veas que casi todos — y de eso 

hay que congratularnos —, lo que pedimos es que no haya 

terrorismo de ninguna manera.  

FÁTIMA. ¡¡Entonces propongo que hagamos la guerra contra la 

guerra!!  

MODERADOR. Querida Fátima, me da gusto que llegues a ese 

punto: así se llamaba la primera nota que escribí sobre el tema, y 

que devino en esto: “La Guerra es contra la Guerra”. (105) 

 

Como se ha venido apuntando, la obra ironiza y expone, de manera lúdica pero 

contundente, tanto la condición de simulación como el consecuente enmascaramiento ético 

que se alberga en las redes sociales. Lo anterior partiendo de la construcción de situaciones 

donde los personajes navegan y se desenvuelven por medio de una máscara desinhibidora; 

la cual solapa el anonimato, minimiza la autoridad y genera una imaginación disociativa, 

propiciando no sólo una condición ideal para la existencia de la simulación, sino además la 

propensión a un uso de violencia debido a la falta de compromiso para con quienes 

establecen relación. Recondemos en este punto, que el gran síntoma de la simulación es 

precisamente carecer de una condición real material o de una implicación ética; por lo 

tanto, las redes sociales no representan una alternativa revolucionaria porque, para que se 



Moreno 173 
 

pueda asumir un acontecimiento, el individuo debe dejarse ver el rostro. Explicado de otro 

modo, Moncada plantea a sus personajes como miembros de una comunidad virtual, los 

cuales son representados, en apariencia, como un sector socialmente responsable y culto –

aunque no por eso menos superficial- que manifiesta cierta labor activista a través de los 

comentarios de inconformidad en sus conversaciones; no obstante, que no asumen. 

Comportamiento que, lejos de ser un vínculo de acercamiento, se vuelve una máscara, un 

disfraz con el que se puede aparentar ser y estar sin que esto sea necesariamente verdadero. 

  Sin embargo Mocada da un paso más allá y generar una reflexión mayor donde habita el 

núcleo de la reflexión de la dramaturgia. Ahí demuestra que no es Facebook (ni cualquiera 

de las redes sociales o medios de comunicación) el responsable directo de ese 

comportamiento ya antes referido, sino todo lo contrario. El autor señala que el conflicto 

reside en adoptar los procesos de interacción virtual –los cuales son susceptibles al 

falseamiento- para aplicarlos en la vida real. El dramaturgo nos presenta una secuencia 

denominada: Fouche88 (la cual alude al famoso personaje de la Revolución francesa que 

sobrevivió a la misma por su acomodo político), en la que se observa el aniquilamiento de 

un potencial suceso real con tal de habitar, desahogadamente, en el mundo de la apariencia. 

En dicha secuencia, Moderador establece la única relación no virtual con otro personaje: 

Rosalinda, con quien, dicho sea de paso, mantiene una relación donde la droga (como 

sustancia exógena y vehículo de pensamientos adictivos) ocupa un lugar importante: 

 
88 Durante una entrevista personal, el propio Moncada describe: “Fouché es un personaje histórico 

francés, ligado a la revolución francesa. Según muchos politólogos, es la esencia del político sin ideología 

propia, que se acomoda siempre a las circunstancias. Fue lo que podríamos llamar "un sobreviviente político", 

no cayó en la revolución, ni cayó con Napoleón; siempre supo bajarse del barco a tiempo y enarbolar banderas 

diferentes”. 



Moreno 174 
 

 

En la cama, semidesnudos, Moderador y Rosalinda continúan una 

conversación ya empezada.  

ROSALINDA. ... “Singulier genié”, le llamaba Napoleón; un genio 

de intriga y traición. Balzac dice que en su momento llegó a ser “el 

hombre de más poder en Francia”.  

MODERADOR. ¿Que no fue el verdugo de Robespierre?  

[…]  

ROSALINDA. Esta más que una biografía es una disección 

psicológica del animal político. He estado trabajando un año en la 

traducción. Zweig es un maestro en el análisis de personajes (y para 

muchos Fouché es su mayor creación). Lo que he estado pensando, 

y por eso te hablé, además de que quería conocerte en persona, por 

supuesto, es que a lo mejor te interesaría publicar el prólogo.  

Rosalinda pone sobre las cobijas un espejo con dos rayas de 

cocaína. Moderador agradece con un gesto elocuente. (112) 

 

Tanto lectores como espectadores, observan cómo ambos personajes se desprenden 

de los “muros”, donde se alojan sus hilos de conversación, para encontrarse cuerpo a 

cuerpo. Se trata de un escape virtual que se articula físicamente al desaparecer de la escena 

e irrumpir en un lugar clandestino, donde el acercamiento obedece a los designios de una 

pasión animalesca y donde ambos personajes se dan oportunidad de sentirse vivos, siendo 

diferentes a como lucen dentro de la red; sin embargo, precisamente por su diferencia, 

Rosalinda es el típico “otro” que resulta incómodo después de un rato y, pese a las 

experiencias conjuntas y el aparente respeto a la diversidad ideológica, en realidad el modo 



Moreno 175 
 

de vida que marca la apariencia termina por anular toda posibilidad de coincidencia 

verdadera. Moderador usa a Rosalinda, pues ve satisfechas sus necesidades en ella; sin 

embargo, en cuanto siente algún tipo de compromiso o peligro hacia su estabilidad (social, 

laboral, sentimental, etc.), esta relación le resulta incómoda, agresiva y demandante en 

exceso, motivos suficientes para eliminarla, desechándola como a cualquier otro producto:  

 

MODERADOR. Si se lo permiten, el Moderador siente la 

necesidad de dar una explicación en primera persona: (al público) 

Ella fue la que me reclamó airadamente, como si fuera la misma 

representante de Hamas, y yo le respondí que dónde estaban los 

vínculos que tanto tiempo le había estado pidiendo — a ella y a 

otros amigos árabes — para equilibrar la información. ¿Dónde 

están? ¿Dónde está el sustento que permite descalificar mi labor 

como moderador, siendo que me he cansado de defender la causa 

palestina? A lo escrito por mí, ella escribió una andanada de 

insultos entre ellos éste que transcribo: Muestra el mensaje a un 

espectador para que éste lo lea en voz alta:  

MENSAJE. “Mi marido dice que eres un pobre estúpido y un 

loco... y también dice que si nos sigues acosando tanto telefónica 

como epistolarmente no sólo habrá una denuncia, sino que te cita 

como hombre para que defiendas tu postura cara a cara”.  

MODERADOR. Escuché cosas bastante graves como para concluir 

que han insultado a mi mujer diciéndole “pobre estúpida” y a mi 

hijo, llamándolo “idiota retrasado”. Eso, Rosalinda, no puedo 

perdonarlo... Así que la borré, la borré de todas mis listas... 

Supongo que ustedes harían lo mismo... ¿Tú la hubieras borrado?... 

¿Y tú?... ¿Crees que hice lo correcto?... (Etcétera.)  

 



Moreno 176 
 

Moderador busca un breve diálogo ad líbitum con el público 

tratando de encontrar una opinión sobre la acción que acaba de 

cometer. (142-143) 

Moncada señala, a través de Moderador, las características de una ideología light, 

muy propia de nuestro tiempo: la crisis de las grandes narrativas que afirman los ideales del 

humanismo moderno. Y es que, como hemos venido observando, el pensamiento 

posmodernista generan las condiciones para que las figuras paradigmáticas universales no 

existan más. Desde este horizonte los ideales modernos se ven desplazados por un mundo 

sin modelos, sin guías y sin límites que provocan obedecer sólo a la inmediatez de una 

egocéntrica y alienada individualidad. Esta problemática es la que se haya como eje de 9 

días de guerra en Facebook.   

Es por medio del reconocimiento del otro que se puede asumir un compromiso 

verdadero. Cualquier encuentro nos puede cambiar la vida. Todo es un acontecimiento 

potencial en términos de Badiou, pero no nos damos cuenta de ello si vivimos 

confundiendo la simulación fomentada con la realidad verdadera. Moncada, pues, lleva al 

lector y al espectador a reflexionar acerca de la identidad del ser humano contemporáneo y 

muestra como ésta se encuentra secuestrada por actitudes maniqueas y homogeneizantes, 

las cuales se propagan, de manera masiva, a través de los medios de comunicación y las 

redes sociales. En la reflexión de Moncada, medios de comunicación y redes sociales 

facilitan la viabilidad de eventos como el que nos presenta el autor porque al ser técnica y 

artefacto modelan la subjetividad del sujeto. De ahí su preligrosidad.  

Moncada lega una invitación a pensar, no obstante que no es en las redes o en los 

medios de comunicación donde habita la responsabilidad de la acción. Y sugiere de manera 



Moreno 177 
 

tácita -a través del propio ejercicio de lo que en esencia requiere el teatro- que un cambio 

verdadero solamente tendrá lugar en el momento en que cada uno de nosotros esté 

dispuesto a vislumbrarlo pero sobre todo, a asumirlo hasta sus últimas consecuencias a 

través de la acción viva. 

 

4.4 Bárbara Colio señala “El día más violento” 89 

Hay un cuadro de Klee que se llama Angelus Novus.  

[…].  

Tiene el rostro vuelto hacia el pasado.  

En lo que a nosotros nos aparece como una cadena  

de acontecimientos, él ve una sola catástrofe, que  

incesantemente apila ruina sobre ruina y se las arroja a sus pies.  

[…]  

Esta tempestad lo arrastra, irresistiblemente  

hacia el futuro, al que vuelve las espaldas, mientras  

el cúmulo de ruinas crece ante él hasta el cielo.  

Esta tempestad es lo que llamamos progreso.  

Walter Benjamin (3) 

 
89 Para conocer la anécdota de esta obra, Bárbara Colio escribió a manera de prólogo: 

El 18 de noviembre de 1910,  dos días antes del llamado de Francisco I. Madero a levantarse en armas, 

los hermanos Serdan se enfrentron a más de 300 soldados pofiristas que atacaron su casa en busca de armamento 

con que la ciudad de Puebla iniciaría el movimiento revolucionario. Aquiles murió en la lucha junto a la idea 

de un México demócrata intacto. Carmen, espía del maderismo, quedó viva por más de 35 años; lo suficiente 

para ver el camino que tomó la Revolución Mexicana. Los héroes deben morir jóvenes. Sobrevivir es un 

accidente trágico” (18) 

 



Moreno 178 
 

Como se ha venido observando a lo largo de este capítulo, las obras seleccionadas 

para sostener la hipótesis de esta investigación90  permiten desarrollar una reflexión acerca 

de las implicaciones del ejercicio de la simulación y el efecto de violencia simbólica que 

ésta reproduce.  Y es que como dice José Carlos Mariátegui: “la ficción, más que 

descubrirnos lo maravilloso, parece destinada a revelarnos lo real” (23). Es desde este 

horizonte que a continuación se realizará el análisis de la obra El dia más violento de 

Bárbara Colio, con el objeto de comprender a través de las circunstancias y los personajes 

cómo en el posmodernismo, siendo la fase del capitalismo caracterizada por el triunfo de lo 

individual sobre lo colectivo, se activa un modo precario que se pone en juego a traves de la 

eliminación de la materialidad y del consumo de un imaginario que preserva la ilusión de 

uno mismo como sujeto deseante y parece reestructurar la vida a partir del desplazamiento. 

Y de cómo el pensamiento adictivo, a su vez, siendo correlato personal, es el que posibilita 

la elección permanente de dichos objetos que se implican regresionalmente en la imagen 

deseada. (Bolarinho, 2023) 

Bárbara Colio es una teatrista mexicana que, comprometida con su entorno 

inmediato, busca en sus obras lograr un efecto refractante del mundo en que vivimos. Su 

trabajo apela constantemente al planteamiento de personajes que, desde la sutileza y los 

pequeños detalles, conducen al espectador hacia la evidencia de una crisis (política) en la 

que nos encontramos sumergidos. 

 
90 Misma que señala que las condiciones sociales, económicas y culurales del capitalismo 

posmodernista propician el desarrollo de un pensamiento adictivo; el cual que facilita el uso de mecanismos de 

simulación y violencia en el ejercicio del poder. 



Moreno 179 
 

Ahora bien, si retornamos a la idea de que el artista está determinado por el 

momento histórico y el marco cultural que en vive, no sería ningún disparate pensar que 

Colio –quizá no deliberadamente- estructura su obra teniendo en cuenta los parámetros y 

lineamientos que el posmodernismo sostiene. Colio desarticula los paradigmas de la 

Modernidad mostrando, en sus ficciones, la inoperancia de éstos sobre un mundo que 

obedece ya a otros intereses y sensibilidades y desgarra la realidad de este nuevo entorno 

presentando las dificultades ontológicas que implica vivir en el aquí y ahora. Son esas 

características las que le han valido reconocimiento, tanto nacional o como internacional.  

En el año 2009, la Compañía Nacional de Teatro le encarga escribir una obra sobre 

algún tema histórico, con el objetivo de presentarla, al año siguiente, dentro del marco de 

los festejos del centenario de la Revolución Mexicana. Pretexto que Colio aprovecha para 

estructurar un discurso más allá de los propios intereses de las instituciones, generando en 

el espectador reflexiones que desaparecen o se ignoran en el devenir de la vida cotidiana. 

Surge, así, su obra El día más violento. 

Con diez secuencias transtemporales, esta ficción narra momentos que coinciden y 

justifican el actuar de personajes múltiples y desdoblados, conocidos por la historia oficial 

de nuestro país; además, busca poner en tela de juicio la viabilidad de los mitos sobre los 

que descansa la construcción oficial de nuestra identidad nacional. 

Basada en la vida de los hermanos Serdán y el levantamiento en armas sucedido en 

Puebla el 18 de noviembre de 1910 (dos días antes del inicio de la Revolución), la autora 

propone una ficción histórica que apela a una estética historiográfica, es decir, conjunta 

pasado y presente -para deconstruir un discurso hegemónico e involucrar al 

lector/espectador de manera interactiva- posibilitando potencialmente, planteamientos 



Moreno 180 
 

ideológicos diferentes. Esto con la única premisa de ser sólo eso: una posibilidad diferente. 

Lo cual se observa desde la primera didascalia del texto: 

 

Andamiaje: 

Los espacios citados se invadirán unos a otros. Las escenas se 

entrelazarán unas a otras, con el sentido de ser un todo en perpetua 

construcción. Como los sueños. 

Tiempo: 

Tiempo en construcción entre 1910, 1915, 1948, actual. En México. (22) 

 

Colio entiende que lo posible puede volverse probable sólo en terrenos donde la 

consciencia baja la guardia, es decir, en los sueños o en la ficción; no obstante, si la ficción 

extrae como punto de partida la narrativa oficial histórica, resulta difícil no hacer 

comparaciones; razón por la cual la dramaturga apela al sueño como un horizonte colateral 

capaz también de contrarrestar la ficción. Bajo esta condición, lo que acontece será sólo una 

opción no concluyente, una posibilidad suscitada en un espacio anómalo  y heteróclito 

capaz de “re-articularse” si así se desea.  

La configuración de los personajes y el espacio suceden desde un entendido, pues 

vienen siendo artefactos no determinados que propician la multiplicidad de posibilidades 

escénicas y el juego deconstructivo en la obra. Como es el caso de Aquiles, quien adquiere 

la forma de los diferentes presidentes con que tiene contacto el personaje protagónico: 

Carmen. La cual está desdoblada en tres: Carmen joven, Carmen muerta y Carmen vieja. 

Mismas que obedecen, cada una desde su experiencia, a un pensamiento particular. Seres 



Moreno 181 
 

independientes que se mantienen unidos, únicamente en este sueño y mediante una voz 

obsoleta y trascendida que les sigue demandando avanzar, aún con la consciencia del vacío 

que implica no llegar nunca a algún lugar. Los personajes son seres fragmentados, 

obsesivos, y egocéntricos que apelarán a la negación de la realidad con tal de obtener lo que 

desean, tal como lo veremos más adelante, 

Respecto al espacio, apelando a la idea de continua construcción en la que se halla 

arraigado el pensamiento posmodernista, la dramaturga sugiere una visión a manera de 

andamiaje. Propuesta que, además de obedecer al interés discursivo de la autora, potencia 

una diversidad de lecturas escénicas y da pie a una reflexión más profunda que empata con 

la crítica a los mecanismos, tanto modernos como posmodernos, que han sido manipulados 

y soslayados por el poder. Desde esta perspectiva, el andamiaje puede explicarse como lo 

único que existe realmente en la escena, porque los paradigmas de la Modernidad, con los 

que se quería construir la nueva nación, nunca se materializaron. Así, cuando el poder se 

encargó de devorar los ideales y la época, rompió con los grandes metarrelatos que 

ordenaban al mundo de ese entonces: el país quedó carente de la materia prima con cual 

sustentar un cambio verdadero. Sin algo con qué construir, nos quedamos sólo con 

estructuras que no terminamos de edificar, pero por donde aprendimos a desplazarnos 

demagógicamente. Nos quedamos sólo con la simulación de haber hecho “algo”. 

De tal manera que Colio parece proyectar una crítica sobre los estatutos de 

representación que constituían a la Modernidad en México y revela cómo han perdido, 

actualmente, su validez. La dramaturga es una artista posmoderna que estructura de acuerdo 

a su tiempo, desarticulando los grandes discursos al evidenciar su vacuidad.  



Moreno 182 
 

De este modo, El día más violento es una obra que, desde distintas aristas y hacia 

diversos significantes, busca conformar más de una fórmula estructural. Sin embargo, 

existe un punto que se observa como constante a lo largo del trabajo dramatúrgico, una 

reiteración discursiva: la advertencia política, que no sólo está dirigida a Carmen (como 

anuncio de su agón91 trágico) sino además y, sobre todo, al lector/espectador que sostiene, 

por medio de determinadas sendas hermenéuticas que ubican y otorgan un sentido unitario 

al artefacto dramático: que las cosas ya obedecen a un marco de representación diferente. 

En otras palabras, Colio enuncia y apuesta por recordar que habitamos una actualidad 

múltiple, trans-espacial, hipertextual, simultánea y diversa. Como en un sueño. De tal modo 

que, nos guste o no, los paradigmas han cambiado y ya no es posible percibir de otra 

manera. Si a pesar de saber y reconocer estas condiciones, se insiste en tratar de ver el 

mundo como en el pasado, el camino hacia la cancelación o la violencia simbólica será 

prácticamente una certeza. El marco de la época pues, se encargará de invisibilizar a 

quienes, alguna vez, creyeron en otras cosas y siguen haciéndolo. 

Esto se entiende porque existe un incremento avasallador de consumismo que 

vuelve desechable practicamente todo lo que habita en el mundo y que, además se pone al 

servicio de una simulación en casi todos los ámbitos de la sociedad mexicana 

contemporánea. Recordemos que lo real ha sido sustituido por lo referencial (Baudrillard 

2000, 4): hay imágenes, escenografías, marcas y mercancías que ocultan la penuria y la 

dominación que emanan de un mundo mercantilista. La hiperrealidad que habitamos no 

 
91 Término griego que quiere decir “confrontación” que es factible de ser aplicado en un sentido muy 

amplio; no obstante, dentro del estudio formal de la tragedia, el Agón es una palabra que se relaciona con un 

“debate de discursos”, es decir, un conflicto que potenciará la acción y, por ende, la vida misma. Por lo tanto, 

el agón definirá (sobre todo en la tragedia), los términos del conflicto dramático.  



Moreno 183 
 

tiene siquiera necesidad de referentes porque lo real y la simulación son indiscernibles 

(Idem). Es bajo esta condición que la política simbólica cobra fuerza; la cual, dicho sea de 

paso, se puede observar no solo como un discurso, sino como una interpretación y una 

acción que confirma la ilusión de realidad. La simulación como mecanismo de 

enmascaramiernto ha desbordado los límites del prágma, ha usurpado todos los enunciados, 

incluso los de una ciencia que  manipula pseudoimágenes y pseudoacontecimientos, a fin 

de constituirse como parámetro político que otorgue el resplandor del poder solo a quienes 

sirvan al poder. (de Zubiría Samper, 2022) La paradójica cuestión es que estas grandes 

referencias simbolicas que desplazan lo real, proporcionan un enorme confort a sus 

usuarios/comensales/compradores/turistas debido a su asepsia, a su inofensividad, y 

brindan la quimera de su neutralidad. Lo real en cambio se observa feo, obsoleto, violento, 

cancelable y por lo tanto, altamente sustituible. Tal como Carmen. 

Explicado en términos dramatúrgicos, la autora nos presenta, por medio de diversos 

recursos, la cancelación de vida de aquéllos que no comparten los intereses de ciertos 

marcos normativos manipulados por la simulación. Carmen es una mujer, enferma y 

rebelde revolucionaria, que es despojada de su representatividad no sólo por su condición 

de género o salud, sino, sobre todo, por ser considerada una amenaza para los intereses del 

Estado. Es un ser invisible  que sobrevive lo suficiente para percatarse de la inoperancia de 

sus ideales de juventud. El pensamiento de la Modernidad se le revela despojado, 

abandonado y roto, pero sobre todo, falso con el paso del siglo XX. Quedando despojada 

también de su identidad ideal es una exiliada a quien lo más grave le sucede en la época 

actual, cuando la corriente de pensamiento posmodernista, supeditada por los intereses del 

poder, la remite de nuevo al exilio simbólico. Cuestión que en sí misma responde a una 



Moreno 184 
 

ironía ontológica; puesto que, siendo la “era de la inclusión y la otredad”, ejerce con más 

ferocidad una violencia epistémica para quienes –como ella- no comparten el gusto de la 

misma o el uso de sus medios. La posmodernidad pues, termina reactivando la promesa 

incumplida de la modernidad y la justifica. De este modo, la autora evidencia la crisis 

sistémica que se vive en la incongruente actualidad y desgarra la realidad por medio de la 

perversidad del poder que, de manera imperceptible, violenta y aniquila con más severidad 

a los seres que no son participes de sus mecanismos 

Como hemos dicho antes, la dramaturga nos presenta al personaje protagónico 

como un ser anulado; víctima de su condición irrefutable de vulnerabilidad, la cual transita 

errante por diferentes épocas de la historia, sin encontrar en alguna las mínimas condiciones 

necesarias para ser considerada dentro del sistema; sin embargo, no es sólo el marco 

político quien desecha al personaje. Ni tampoco sólo el Estado soberano. Carmen es 

cataléptica92, circunstancia que pareciera reiterarle, desde el horizonte biológico, un 

escenario donde la muerte en vida es su único destino. Colio introduce y resalta estas 

circunstancias del personaje para denotar, irónicamente, que desde el inicio Carmen está 

fuera de representación en cualquier horizonte y, por lo tanto, será siempre testigo de la 

manipulación y el manejo del poder.  

Ante la crisis Carmen no muere, sólo permanece inmóvil, suspendida, muda. Eso es 

lo que ve y escucha el lector/espectador, no obstante, el personaje que funge como 

 
92 La catalepsia es un trastorno del sistema nervioso central que se caracteriza por la parálisis repentina 

del cuerpo junto con una tensión muscular y una subsecuente insensibilidad que deviene en la incapacidad de 

realizar cualquier tipo de movimiento durante periodos de tiempo mayores a los que una persona normal podría 

mantener. Es importante mencionar que la persona durante estos periodos permanece consciente. La catalepsia 

no puede ser considerada un desorden o una enfermedad en sí misma, sino más bien un síntoma o producto de 

alguna patología del sistema nervioso. Del mismo modo puede considerarse un síntoma de ciertos transtornos 

psicóticos, sobre todo de la esquizofrenia. Información disponible en:  

https://psiquiatria.com/glosario/catalepsia 



Moreno 185 
 

representante del saber/poder institucional no la percibe y dictamina que está muerta. El 

hombre le cancela, automáticamente, la posibilidad de percibírsele como digna de cuidado. 

El personaje narra: 

 

Llamaron a un médico. No era el nuestro. No sé de dónde lo sacó 

mamá. Se acercó a mí, traía botas, botas muy gastadas. Lo sé. Se 

acercó y… ni siquiera me tocó. Resopló nada más. Su aire húmedo 

me pegó en la mejilla. Dijo “Señora, yo curo a los vivos no a los 

muertos”. (24) 

 

Como podemos observar, el médico –figura representativa del poder- no reconoce 

signos de vida en ella porque no establece una trayectoria de contacto real con su 

particularidad. Para el sistema ella no cuenta, no tiene representación. Carmen entiende 

entonces que su cuerpo no sólo le pertenece a ella, sino que depende de un otro que la 

reconozca como viva; pero al no ser reconocida por la institución, deposita sus expectativas 

en Aquiles, quien tampoco la percibe. Así, pese al deseo y la enorme lucha consigo misma 

y con los demás (por ser vista) así como su consecuente regreso, ella termina dudando, casi 

confirmando su muerte. Muerte en vida que implica una auto confirmación de su 

precaridad93: 

 
93 Judith Butler establece que el término precaridad se refiere al designio de la condición inducida 

políticamente a seres que carecen de un apoyo social o económico; por lo que son exponencialmente más 

vulnerables a los daños, a la violencia y a la muerte. En palabras de la filósofa:  

 

No existe vida alguna sin las condiciones que mantienen la vida de manera variable, y esas condiciones 

son predominantemente sociales, ya que no establecen la ontología discreta de la persona sino más bien la 

interdependencia de las personas, lo que implica unas relaciones sociales reproducibles y sostenedoras, así como 

unas relaciones con el entorno y con formas de vida no humanas consideradas de manera general. (2010. 38) 



Moreno 186 
 

 

Desde ese día una parte de mí se quedó en ese ataque. Soñando que 

moría. Y otra, como gallina cuando recién le cortan la cabeza, se 

quedó viviendo por ahí. Esperando. El siguiente.  

A veces, cuando me quedo dormida, no sé bien si sigo viva. O 

estoy muerta. Ahora mismo. No lo sé. (26) 

 

Sin embargo, es a partir de este momento que sucede un cambio radical en Carmen. 

Ella despierta una obsesión dentro de sí misma. El personaje necesita un “algo” que le 

ratifique su existencia por lo que deposita esta necesidad en los ideales de la Modernidad: 

el héroe trágico, la autenticidad, el aislamiento, el sacrificio en aras de una vida “mejor”, el 

progreso y la revolución. Es ahí donde funda su rebeldía y justifica su causa revolucionaria. 

Es desde ahí que se convence de que los ideales son auténticos y verdaderos y se obliga a 

actuar conforme a ellos. Pero en la ficción de Colio, Carmen no es un personaje 

estructurado bajo la lógica de los personajes heroicos modernos. El pensamiento de Carmen 

es individualista, es obsesivo y vive en una negación constante. Carmen piensa 

adictivamente y asume hacer lo que tenga que hacer para lograr sentirse viva; su condición 

la impulsa a accionar cada vez que la vida le recuerda que es una muerta en vida y por eso 

“necesita” la heroicidad. Es desde este horizonte que decide asumir su deseo a partir de la 

postura trágica del héroe moderno en batalla, es decir, pereciendo. Sólo muriendo es como 

los héroes encuentran trascendencia y son reconocidos para siempre. Este es el objetivo. 

Sin embargo, en un mundo donde no es considerada ni representada, ella necesita tomar un 

riesgo que le costará demasiado caro, incluyendo la propia idea de morir para vivir. Carmen 

decide simular. Recordemos aquí que la simulación se reconoce como una estrategia que 



Moreno 187 
 

provoca la ausencia de límites y, en consecuencia, implica la anulación de lo real en tanto 

referencial, de tal modo que podría asimilarse como la maquinaria que impulsa el 

exterminio de propio ser, ontológicamente hablando. Así, la sociedad no obedece a la 

realidad sino a los significantes dislocados de la misma, devenidos de una ocultación de la 

verdad. Esa es la estructura de Carmen. Ella asume ciertas conductas que podrían 

interpretarse como propias de la simulación para sentirse viva. De este modo, opta por 

alejarse de lo que es para ser alguien que no es. Dicho juego es el factor que la traiciona, 

pues la devuelve al anonimato de un ser invisible y prescindible. Así la autora nos conduce 

hacia una reflexión filosófica contundente: el metarrelato revolucionario, que parecía 

producir las condiciones adecuadas para que vidas vulnerables pudieran ser reconocidas 

como dignas de cuidado y duelo, no operan si no se asumen desde la propia abyección. No 

es el distanciamiento de la precaridad lo que reconfigura al mundo. Es en la perforación de 

la realidad, a través de un singular acontecimiento radical, donde se muestra dicha 

precaridad. Consideración que se vuelve importantísima, puesto que en un país como el 

nuestro, donde la simulación y la violencia son los principales medios para enmascarar la 

maquinaria perversa del poder, diariamente ocurren eventos donde son silenciadas miles de 

vidas que no son consideradas vidas y es precisamente en su propia abyección donde reside 

su fortaleza para legitimarles, validarles y visibilizarles. 

Carmen nunca dejó de ser invisible porque ella misma optó por la simulación, 

porque simula para beneficio de su particularidad. Y esta condición individualista no 

permitió la posibilidad de evidenciar una crisis sistémica porque conscientemente decidió 

dar el paso hacia el enmascaramiento. Carmen travestida logra ver el cometa Halley y 

queda fascinada por él porque le atribuye significantes asociados con el cambio que 



Moreno 188 
 

promete la revolución; pero ella no es ella y el lugar donde está no es el suyo: es una 

simulación. Carmen es una mujer vestida de hombre y la búsqueda de la utopía heroica es 

el anhelo que cree que le prometió el tren de la Modernidad. Sin embargo, las condiciones 

del posmodernismo y la propia simulación le recordarán más adelante que dichos ideales 

tuvieron una autenticidad dudosa desde su origen y que seguir creyendo en ellos es 

altamente cancelable. Carmen no es hombre ni puede ser un héroe. El héroe, será Aquiles, 

aunque sus intereses revolucionarios nada tengan que ver con el bien o el cambio. Al final, 

él es quien está dentro del marco y tiene la suerte de trascender porque cede a la ilusión del 

poder. Como se observa en la siguiente secuencia:  

 

AQUILES: Tengo que esconderme 

CARMEN JOVEN: No 

AQUILES: Hasta que los nuestros se organicen de nuevo 

CARMEN JOVEN: ¡NO HABRÁ MAS PELEA QUE ÉSTA!  

AQUILES: Entiende, Carmen. Debo esconderme; soy el líder. 

CARMEN JOVEN: Dijiste que hasta el final 

CARMEN VIEJA: ¡Ese día! ¡Yo quería morir ese día, en combate! 

Te lo pedí, ¡maldito seas! 

AQUILES: Voy a esconderme en el sótano 

CARMEN VIEJA: Y me dejaste sola 

CARMEN JOVEN: No. Prométeme que nos volveremos a ver. 

AQUILES: (Le da un beso en la frente) A ti no te harán daño 



Moreno 189 
 

Aquiles sale. Carmen joven queda sola, deja caer el rifle de sus 

manos.  

CARMEN VIEJA: Sí lo hicieron. Me dejaron viva. 

Oscuro. El tren avanza con velocidad. (43-44)  

 

Como hemos mencionado líneas atrás, Aquiles no desea reproducir el patrón 

heroico de Carmen. Él también anhela ser visto, pero entiende (responde) que requiere ser 

representado jurídicamente para lograrlo. Él anhela el reconocimiento en vida. Se sueña 

triunfando a lado de Madero, obteniendo poder y posición económica. La cual perdió con la 

muerte de su padre y lo sustrajo de un marco legitimado como digno. Aquiles ve en la 

revolución la oportunidad para desmarcarse de la pobreza, aquella que lo hace vulnerable. 

No desea morir, puesto que sus intereses particulares se encuentran en la vida representada 

y, por eso, antepone su vida a la de los demás. No obstante, tampoco ocupa el sitio que le 

corresponde cuando el cometa se cruza por su camino; también simula, también obedece a 

su particularidad y, por tanto, muere.  Colio a partir de Aquiles muestra cómo el sistema -

que se sustenta en un esquema capitalista en el que estamos inmersos todos desde tiempos 

previos a la revolución mexicana- promueve una vida caracterizada por una búsqueda 

obsesiva de seguridad (poseer más y más cosas); lo cual resulta en un insoportable manejo 

del riesgo y un estado de bienestar contaminado y expoliado. 

Carmen no adquiere la dimensión de heroína porque simplemente no muere. Insta el 

inicio de la revolución y obliga a llegar temprano a todos a su cita con la historia. El 

personaje forza los engranajes del movimiento para lograr su anhelo individual y al hacerlo, 

rompe con el orden sistémico establecido. Así, durante el enfrentamiento con el ejército 



Moreno 190 
 

mexicano resulta herida, pero nada más, pese a sus intentos de morir. Del mismo modo y 

como segunda ironía del destino, ve morir a su hermano, a pesar de su intento por 

sobrevivir: 

 

CARMEN VIEJA: Hasta en traicionarme fuiste el primero 

AQUILES: ¿Qué? 

CARMEN VIEJA: Te lo quería decir. En la cara. Tú fuiste 

primero. Y luego todos, hasta la puta muerte me traicionó también. 

(74) 

 

Carmen acepta el confinamiento después de la muerte de Aquiles porque lo toma 

como una suspensión de vida; una aparente muerte que se objetiva cuando es apresada 

durante el tiempo en que Madero sube al poder y le otorga a su hermano el estatus de héroe 

de la patria. Ella soporta la situación, porque estar ahí -por la causa revolucionaria- legitima 

claramente su anhelo heroico. Su sufrimiento es necesario, placentero e incómodo para el 

sistema. En otras palabras, Carmen inscribe su lucha como potencia de vida desde su exilio; 

de tal manera que, a pesar de sentirse traicionada o decepcionada, decide morir 

simbólicamente para sublimarse y esa idea, como ya fue mencionado, resulta peligrosa para 

el sistema. Debido a esto, es el propio Madero quien le otorga libertad a Carmen y al 

hacerlo la inserta en el ámbito de una verdadera muerte en vida porque la despoja del 

sacrificio que ella se autoimpuso para sentirse más cerca de lo que se fue con la muerte. A 

Carmen la privan de su identidad por segunda vez. Es una muerta en vida, una exiliada en 



Moreno 191 
 

libertad que debe quedarse como tal para preservar el orden. Lo anterior se observa en 

parlamentos como los siguientes:   

 

MADERO: La democracia. La alternancia política por la que tanto 

hemos luchado va a suceder, ahora, en 1911. Su hermano no murió 

en vano. Es un héroe. Lo primero que haré como presidente será 

oficializar eso. ¿Le gustaría? 

CARMEN JOVEN: Creo que sí. A él. 

[…] 

MADERO: Regrese a su casa, descanse. Se lo merece 

CARMEN MUERTA: Mi casa quedó destruida. Mi familia, muerta 

¿A dónde regresar? 

MADERO: Debemos cerrar las heridas. (50-51) 

 

Pero clausurar las heridas es una estrategia de la simulación; de ahí que Carmen 

tome consciencia de su precaridad de nueva cuenta, pero esta vez de manera diferente. Al 

hacerlo, reconoce que no es la única que vive de esta manera e identifica la condición 

similar (que no igual) a la de aquéllos que, por diversas circunstancias, tampoco han sido 

considerados dignos de pertenencia. Es entonces cuando el personaje decide dejar de fingir 

y trata de entregarse al ideal real de transformar el sistema de representación para beneficio 

de los más vulnerables, pero ya sin obedecer a las fórmulas paradigmáticas en las que creyó 

alguna vez, ya no desde los conceptos, sino desde el contacto y la mirada de la otredad. 

Ahora sólo a través de la experiencia real con el otro, con el prójimo, es decir, mediante una 



Moreno 192 
 

trayectoria que permita reconocer la alteridad94.  Y lo hace porque ha encontrado, en ellos, 

una motivación real. Carmen se vuelve enfermera y rechaza la idea de emanciparse de esas 

presencias por quienes se percibe.  

 

CARMEN JOVEN: […] Aquí los he visto, oído, sus huesos se 

salían de la piel. Están enfermos. No pueden siquiera levantar la 

cabeza. Clavada en el piso. Y ellos, también, con machetes, con sus 

uñas, lucharon. 

Por usted. Por la revolución. Se les dijo que así tendrían algo. Pero 

los trajeron aquí. A los que atraparon. También viene por ellos 

¿verdad? Va a liberarlos. Cada noche escucho rodar las carretillas. 

Han matado a casi todos. En montones, carretillas llenas de 

pedazos de cuerpos salen de aquí adentro hacia no sé dónde. Esas 

personas no tenían, no tienen nada, sólo hambre. Hambre. (51) 

 

Hasta aquí, Colio construye un primer panorama de una Carmen idealista, pero 

devastada ante la decepción. Carmen se percata de los errores y vive sintiéndose traicionada 

y culpable. Es esta culpa lo que ancla al personaje y asume el castigo de no tener más 

alternativa que permanecer como testigo mudo de la perversidad del sistema de poder. 

 
94 Butler propone que, a partir de diferenciar entre el sí mismo y el otro, surge la relación entre dos: 

Si yo intento conservar tu vida no es sólo porque intento conservar la mía, sino 

también porque quien “yo” soy no es nada sin tu vida, y la vida como tal no tiene 

que ser repensada como esta serie compleja, apasionada, antagónica y necesaria 

de relaciones don los demás. 

[…] 

Si sobrevivo, es sólo porque mi vida no es nada sin la vida que me excede, que se 

refiere a algún tú indexical sin el cual yo no puedo ser. (2010. 72) 

 



Moreno 193 
 

Carmen se vuelve enfermera buscando seguir en contacto con aquéllos que le otorgaron 

consciencia; no obstante, la simulación la vuelve a encontrar. Como ella, ésta también se ha 

transformado: ahora es un medio que utiliza el poder para otorgar una sensación de goce 

fugaz a los que quedaron como ella. Carmen es un recurso más del poder para configurar el 

ideal de la identidad mexicana (para bien o para mal, tal como lo hace Octavio Paz en su 

laberinto de la soledad). Ante eso, Carmen no puede dar contienda y es el sistema mismo 

quien la obliga a traicionarse, a ceder: 

 

CARRANZA: Carmen ¿sigues creyendo en la revolución? 

CARMEN JOVEN... 

CARRANZA: Lo que México necesita ahora es un cambio político. 

Constitucional. Leyes escritas que dejen por sentado nuestras 

garantías. No sólo para ahorita, sino para siempre. No se puede 

seguir como estamos. El mundo está en guerra, ¿no te has 

enterado? ¿Quieres cura para tus enfermos? ¿Hospitales con techo? 

¿Escuelas? ¿No te molesta que ni tu tengas derecho a votar por ser 

mujer, eh? Porque eso no te lo van a dar esos guerrilleros iletrados. 

Dime, ¿crees en la revolución? 

CARMEN JOVEN: Todos están contra todos. ¿A quién creerle? 

CARRANZA: Es como la religión Carmen. Todos quieren a Dios, 

pero cada quien a su manera. Ahora que hay maneras, que son 

mejores que otras maneras. 

[…] 

CARRANZA: No sabía que el tiempo te hubiera hecho tan ciega. 

Es cierto. Una persona no va a solucionar nada, pero una nueva 



Moreno 194 
 

constitución sí. Eso es lo que les voy a dar. Abre los ojos. Buenos 

días, Carmen. (63-64) 

 

La autora, a través de la lógica Carransista lanza un señalamiento sobre las 

condiciones de un capitalismo que se preserva hasta la posmodernidad; el cual se 

caracteriza por la emergencia de élites que, basadas en la resignificación de los valores, 

promuevan la flexibilidad, la espectacularidad, el deseo de transgresión y desafío 

permanente como parte del nuevo pensamiento. Mismo que, no obstante pertenece 

exclusivamente a grupos selectos que se encargarán de cancelar a todo el que no piense tal 

como se indica.  

Carmen observa, desde el encuentro con Madero y lo confirma con Carranza, que el 

proyecto de Modernidad nunca terminó de construirse, que el tren fue descarrilado por los 

intereses personales de los actantes, que el acontecimiento revolucionario sólo pasó 

surcando el cielo y, en resumen, la Revolución mexicana resultó ser una ilusión más, donde 

no sucedió cambio alguno. Tal como hemos venido apuntando de la posmodernidad. Una 

simulación disfrazada de suceso que, diametralmente, fue en dirección contraria a su 

discernimiento y a su apuesta ética, es decir, a su verdad. El Estado absorbió su voz y su 

cuerpo para hacerla parte y cómplice, para anularla una vez más. El efecto de la simulación 

dejó a Carmen sin muerte. 

 

CARMEN VIEJA: Lo único que quería es que alguien sí me 

cumpliera lo que prometía 



Moreno 195 
 

AQUILES: ¿Y qué prometiste tú? ¿A quién fuiste capaz de 

prometerle algo, eh? 

CARMEN VIEJA: Te escondiste 

AQUILES: Quería vivir  

CARMEN VIEJA: ¡No había manera de salir vivo de ahí! 

AQUILES: ¡Tú lo hiciste!  (75) 

 

Carmen luchó siempre por ser percibida, pero como hemos señalado ya, son los 

modos de plantear su precaridad los que ocasionan un devenir de acontecimientos que la 

ocluyen y la vuelven cada vez más vulnerable. Carmen no conoce otras formas y éstas 

tampoco le otorgan alternativa. Luchar por ser vista o ser considerada muerta: agón trágico 

que no le deja opción. Aunque, al final de cuentas, pareciera que es ella quien decide, 

sabemos que las condiciones históricas determinan la subjetividad del sujeto social. 

Como se ha venido observando, la dramaturga inscribe una reflexión con la obra 

más allá de la hermenéutica teatral, dando como resultado que la carga simbólica de los 

elementos y recursos utilizados adquieran una dimensión política y filosófica, de sobra 

interesante, que rompe con el tiempo histórico para observar crudamente la condición 

actual del pensamiento posmodernista. Lo que nos obliga a involucrarnos afectivamente no 

sólo con los personajes “que nos dieron patria”, sino también con la manipulación extrema 

de la información que se toma como estrategia para que los gobiernos propaguen “una 

verdadera mentira” en forma de discurso manipulador. La obra permite generar una 

reflexión sobre el trabajo de la simulación y de cómo ha logrado en la actualidad –

impulsando la idea generalizada que existe tanto del individuo como de las cosas que lo 



Moreno 196 
 

rodean que son fácilmente superables, desechables y repetibles– la lenta muerte del engaño, 

del juego simbólico, liberando a la conciencia de gastos energéticos o interpretativos 

innecesarios. Estos cambios en la economía de creencias han precipitado que toda una 

modernidad exultante, cargada de epifanías, ahora parezca desbordada por la banalidad: 

 

CARMEN MUERTA: María morirá de tifoidea. Tu hijo crecerá, 

tomará un tren que lo llevará hacia el norte, sin saber que tú 

tomaste el mismo tren una vez hacia el sur. Cruzará un río. Hablará 

otro idioma. Se teñirá el pelo de rubio. Ya viejo, un día verá en la 

televisión un documental de cientos de hombres luchando por una 

revolución que sentirá ajena. Le gustan las armas, por eso lo ve; 

hubiera querido saber disparar. Entre esos hombres estarás tú; 

apenas se fijará en tu rostro unos segundos. Se irá a dormir, soñará 

con un campo lleno de jazmines sin saber por qué. Nunca sabrá que 

fuiste su padre. (59) 

 

El día más violento no es el día más sangriento, sino el día en que la violencia 

simbólica adquiere el poder para anularnos en vida. El día más violento es el que vivimos 

diariamente, alienados y anestesiados. El día más violento es nuestro día cotidiano; donde, 

en favor de un goce vacío, otorgamos nuestra ética y soberanía al perverso maniqueo del 

poder. El día más violento es el que se aprovecha para conservar el derecho como señala 

Walter Benjamin. El día más violento pues, es el día que anulamos a nuestra otredad en 

favor de ejercer un beneficio personal.  

En síntesis, Bárbara Colio trata temas políticos sin escribir teatro panfletario. Apela 

al drama histórico señalando los dilemas éticos que surgen a partir de la conciencia del 



Moreno 197 
 

sistema y sus mecanismos de simulación y la violencia.  Así, independientemente de 

exponer los hechos que sucedieron durante la Revolución mexicana y escribir por encargo, 

la dramaturga asume su responsabilidad ética –al igual que el que el personaje de Carmen- 

y toma decisiones artísticas donde persigue decirnos algo que cuestione directamente la 

configuración del ser actual. 

 

 

 

 

 

 

 

 



Moreno 198 
 

4.5 “El bosque se está incendiando”95: el señalamiento de Alejandro Ricaño96 

“In a world where everyone wears a mask, 

it’s a privilege to see a soul” 

Alain de Botton 

Vivimos en un mundo afectado. Como hemos venido atestiguando, los mecanismos de 

simulación y el uso de la violencia, como dispositivos del poder, determinan enormemente 

la experiencia de vida y representación actual. También se ha observado que el individuo 

contemporáneo es aquél que ha sido configurado por el sistema mercantilista –a través de 

las estrategias denominadas estetización y espectacularización- para percibir el mundo de 

manera dislocada e ir desarticulando y desterritorializando todo campo o concepto en un 

afán compulsivo por conquistar algo que, dicho sea de paso, jamás logrará. Desde este 

 
95 “Un día la Tierra, en su trayectoria alrededor de la tercera órbita del Sol, decide detenerse. Decide 

desaparecer. Las aves, en medio del cielo despejado, dejan de batir sus alas. Los gatos ruedan por los tejados y 

caen tiesos en los patios traseros. Los árboles se encorvan. Las presas se desbordan. Y comienza lo que sus 

habitantes, hasta el fin de sus días, llamarán “la afectación”: una extraña materialización de temores y deseos 

reprimidos. Mientras tanto, en el interior de una bodega abandonada aparentemente inmune a la afectación, una 

actriz que no ha salido de allí en los últimos cinco años cree tener la solución para frenar el curso suicida de la 

tierra: una obra de teatro. Con ayuda del señor Calvin, el técnico del teatro, y sus dos acomodadoras, convoca 

a los pocos sobrevivientes del pueblo para reunirse en la bodega e iniciar la labor titánica: una obra que los 

ayude a reconciliarse con la Tierra, o, por lo menos, con ellos mismos, en las últimas horas de la existencia 

humana.” 

Información tomada de: https://www.facebook.com/events/747702745301772/ 

Desde este orden de ideas, el objetivo de este último análisis será plantear la importancia del teatro como 

alternativa de cambio ante la inminente destrucción de un mundo configurado por procesos de simulación. 

 
96 Alejandro Ricaño “es considerado uno de los más brillantes dramaturgos que la actual escena del teatro en 

México ha visto emerger. Egresado de la Facultad de Teatro de la Universidad Veracruzana, obtuvo su primer 

éxito en la dramaturgia con su obra Un torso, mierda y el secreto del carnicero en el año 2006, recibiendo 

favorables críticas del medio especializado. 

Recibió el Premio Nacional de Dramaturgia Emilio Carballido 2008 que otorga la Universidad Autónoma de 

Nuevo León por su obra Más pequeños que el Guggenheim, a sus 25 años lo que lo convierte en el dramaturgo 

más joven en ganar este premio. Esta obra fue llevada a escena en 2009 bajo la dirección del mismo autor, con 

una excelente recepción del público y de la crítica. Autor de Idiotas contemplando la nieve,también en 2008, 

Alejandro Ricaño fue finalista por segunda ocasión del Premio Nacional de Dramaturgia, convocado por el 

Instituto Nacional de Bellas Artes. Ha sido finalista del Concurso Nacional de Teatro Universitario de la 

UNAM, y becario en dos ocasiones del Fondo Estatal para la Cultura y las Artes del Estado de Veracruz, del 

programa Jóvenes Creadores del FONCA y de la Fundación Antonio Gala en España.” Información tomada de: 

http://www.organizacionteatral.com.mx/autores/  

http://www.organizacionteatral.com.mx/?p=340
http://www.organizacionteatral.com.mx/autores/


Moreno 199 
 

entendido, dicho individuo es un ser obsesivo-compulsivo, fragmentado y miope, el cual 

manifiesta un claro desinterés por desarticular el daño en el que se halla inmerso, porque se 

constituye a partir de una cultura egocéntrica que le permite desentenderse de su 

responsabilidad ética y, por ende, habitar un entorno de apariencias. Resumiendo: es un ser 

afectado que justifica la simulación -en la que deposita su existencia- con tal de seguir 

tratando de consumir aquello que desea. Recordemos que Theodor Adorno y Max 

Horkheimer revelan el mecanismo y los efectos de la industria cultural, sosteniendo que el 

comportamiento social deriva de una programación de pensamiento específica, elaborada 

por y para el propio beneficio del sistema. En sus palabras: 

 

Dependencia y servidumbre de los hombres, objetivo último de 

la industria cultural, no podrían ser más fielmente ejemplificados 

que por ese personaje de un psicólogo americano, que pensaba que 

las angustias de los tiempos presentes tendrían fin, si la gente 

quisiera solamente alinearse en personalidades pre‐fijadas. La 

compensación que la industria cultural ofrece a los hombres 

despertándoles el sentimiento confortable de que el mundo se 

encuentra en el orden en que ella los mantiene, les frustra esa 

felicidad que presenta tan engañosamente. El efecto de conjunto de 

la industria cultural es el de una anti‐demitificación, el de una anti 

Aufklärung; en la industria cultural, como ya lo hemos dicho 

Horkheimer y yo, la demitificación, la Aufklärung, o sea la 

dominación técnica progresiva se transforma en un engaño de 

masas, es decir en un medio de oprimir la conciencia. Impide la 

formación de individuos autónomos, independientes, capaces de 

juzgar y decidir concientemente. (20) 

 



Moreno 200 
 

Dicha configuración sucede, como ya se ha mencionado a lo largo de esta 

investigación, a partir de ciertas estrategias de disolución de territorialidades e identidades 

y consiste en lograr establecer, en los objetos (que pueden ser también imágenes e 

información), un potencial deseo de reterritorializar el mundo y configurar el pensamiento 

en favor del propio capital.97  

De esta problemática –que no es novedoso señalar- se ha discutido mucho y han 

surgido numerosos tratamientos estéticos que buscan, más allá de sentar un precedente de 

vida, fabricar una refiguración que apunte hacia un horizonte ontológico para tratar de 

conducir hacia el reconocimiento de un mundo que se perciba como real, aunque éste 

resulte catártico o abrumador. En el presente punto se realizará el análisis de una de las 

obras más emblemáticas de Alejandro Ricaño: El bosque se estan incendiando y a través 

del mismo, se tratará de restituir una impronta potencial que busque, mediante del teatro, 

desactivar la afectación en el comportamiento humano que provocan los mecanismos de 

simulación. 

Es necesario, pues, plantear que se partirá del entendido aristotélico, donde se 

establece que “la poesía es más filosófica que la historia” (1451 a-b). Lo cual se refiere a 

reconocer que los modelos de conducta social operantes en una ficción no muestran lo 

humano como es, sino como debería o podría ser98, cuestión que implica la develación de 

un conocimiento sensible que señala las potenciales cualidades éticas del ser.  

 
97 Es conveniente recordar las palabras de Gilles Deleuze: “Si es verdad que el capitalismo produce al 

esquizo como produce al dinero, toda la tentativa capitalista consiste en reinventar territorialidades artificiales 

para inscribir a las personas, para volver vagamente a recodificarlas” (2013.30). 
98 Para comprender mejor esta idea, será conveniente apelar al pensamiento de Northrop Frye; quien 

realiza señalamientos acerca de cómo las obras están ligadas, por su carácter mimético (o de representación de 



Moreno 201 
 

 Tal tipo de conocimiento es al que apela la dramaturgia de Alejandro Ricaño, 

quien, luego de Más pequeños que el Guggenheim e Idiotas contemplando la nieve, 

advierte la peligrosidad del mal social que nos acontece y busca señalar los defectos de 

carácter, potenciados por el propio (mal) funcionamiento del sistema con la esperanza de 

tocar alguna fibra sensible capaz de propiciar un cambio. En pocas palabras, Ricaño 

reconoce el perjuicio inminente que vivimos en la actualidad y, desde su particular visión, 

trata de otorgar soluciones para salvar el mundo. Al menos su mundo. De esa intención 

surge la obra Los extraordinarios, mejor conocida como El bosque se está incendiando. 

Título que advierte, desde el inicio de la ficción, la existencia de un peligro inminente en el 

orbe, necesario de advertir y atender. 

La obra tiene lugar en un contexto apocalíptico que, desde el propio entendido del 

autor, no necesita ubicarse en un tiempo futuro muy lejano, por el contrario, sugiere que la 

devastación del mundo es un tema que ha dejado de percibirse como una amenaza y que el 

peligro de esta desgracia radica, precisamente, en verla como algo natural: 

 
la realidad), a los grandes sistemas discursivos, genéricos, históricos y argumentales. Lo que implica en la 

acción, una refiguración del mundo que muchas veces otorga más sentido que la propia historia. Al respecto 

Frye explica:  

 

El mythos es una imitación secundaria de una acción, lo cual significa, no que está 

doblemente alejada de la realidad, sino que describe acciones típicas, por ser más 

filosófico que la historia. El pensamiento humano (theoría) se imita 

fundamentalmente por escritura discursiva, la cual establece predicados 

específicos y particulares. La dianoia es una imitación secundaria del 

pensamiento, una mimesis logou, que se interesa en el pensamiento típico, con las 

imágenes, metáforas, diagramas y ambigüedades verbales a partir de los cuales se 

elaboran las ideas específicas. De este modo, la poesía es más histórica que la 

filosofía, más envuelta en imágenes y ejemplos. […] Quien imagine que la 

filosofía no es una imitación verbal de este proceso, sino el proceso mismo, 

claramente no se ha dedicado mucho a pensar. (114-115) 

 



Moreno 202 
 

 

Gómez: La afectación comenzó hace seis meses. 

Carlota: ¿Sí? No lo noté. 

Gómez: Los animales muertos, la presa, los muertos, los eventos… 

extraordinarios. 

Juanita: Los zombies. 

Carlota: Pensé que era el calentamiento global. (19-20) 

 

Pero la ofuscación de Ricaño, surgida de la idea del fin del mundo99, no sólo se 

revela a través de su manejo del tiempo en la ficción, sino de los recursos tex-trales100 a los 

que apela para construir su estructura dramática. Con esto, el dramaturgo logra exponer, de 

manera constante, la sugerencia que tanto le perturba: El bosque se está incendiando. Dicho 

de otro modo: el mundo se está acabando y no hay algo que se pueda hacer para evitarlo. 

Bajo este contexto, también, se construye la acción de la obra. Misma que se 

desarrolla dentro de un teatro llamado “La bodega”, la cual es, literalmente, una bodega 

“venida a teatro”. Chiste que podría retratar la precaria situación cultural de nuestro país; 

no solo porque menos del 32% de la población total ha asistido al teatro al menos una vez 

 
99 Para comprender mejor esta metáfora, será necesario apelar a las palabras de Ignacio Abellá, quien 

señala que uno de los significados más importantes y menos comprendidos se refiere al sentido de identidad 

que proporciona el bosque. El investigador señala: “El bosque es el hogar del alma… la identificación con 

árboles o bosques determinados era en otros tiempos tan honda que suponían puntos de referencia vitales tanto 

para el individuo como para la tribu, el pueblo o la nación. Cuando el bosque se quema se hiere el presente y se 

mata el futuro” (s/n). 
100 Término empleado por el Dr. José Ramón Alcántara en su libro Textralidades, con el cual hace 

referencia a toda posibilidad potencial que presenta el fenómeno teatral; desde los planteamientos 

dramatúrgicos hasta la composición estética y el uso de los signos en la escena. 



Moreno 203 
 

en su vida101 sino porque, además, el presupuesto destinado a la cultura y las artes se ha 

reducido sustancialmente de manera histórica. Y aunque el chiste podría también tomarse 

como el anhelo artístico de que toda bodega pueda convertirse en un espacio cultural, la 

situación actual revela una condición de la percepción estética contemporánea que 

romantiza la precariedad y confunde las funciones estéticas y extra-estéticas del arte. En 

“La bodega” habita Juanita Menchaca: una actriz que asegura ser la única persona libre de 

la afectación que ha terminado con la humanidad. Ella vive en compañía de Calvin, su 

técnico y mejor amigo que -ante la mirada común- se observa como una escoba disfrazada 

de humano. También la acompañan Carmela y Eduviges, personajes surgidos del propio 

imaginario de Juanita y que se “desempeñan” como acomodadoras del teatro y sus 

asistentes personales. Como es posible deducir, Juanita es una mujer esquizofrénica que no 

ha abandonado la bodega en cinco años (pese a que la afectación haya sucedido en los 

últimos seis meses), porque, entre otras cosas, está convencida de que el fenómeno teatral 

la ha mantenido a salvo del daño externo:  

 

Gómez: ¿Qué tipo de afectación has sufrido tú? 

Juanita: ¿Yo? 

Gómez: Sí. 

Juanita: Ninguna. 

Gómez: No hay nadie que no haya sufrido la afectación. 

 
101 Información tomada del artículo: CNCA: 48% demuestra interés por la cultura, del periódico La 

Jornada. Disponible en http://www.jornada.unam.mx/2010/12/16/cultura/a03n1cul consultado en enero 2017. 

http://www.jornada.unam.mx/2010/12/16/cultura/a03n1cul


Moreno 204 
 

Juanita: Quizá es porque nunca he salido del teatro 

Jesús Cristo: ¿Nunca has salido del teatro? 

Juanita: ¿Últimamente? 

Gómez: ¿Qué es para ti últimamente? 

Juanita: Un tiempo pasado reciente. 

Gómez: Quiero decir: ¿cuánto tiempo es para ti últimamente? 

Juanita: Cinco años. 

Jesús Cristo: ¿¡No has salido de aquí en cinco años!? 

Juanita: Últimamente, no. 

Jesús Cristo: ¿Qué has hecho todo este tiempo? 

Juanita: Obras de teatro. (14-15) 

 

Juanita supone que la afectación del planeta se ha dado de manera tan grave que ha 

terminado por convertir a las personas en zombis, es decir, en muertos vivientes sin 

conciencia ni autodeterminación y que sólo actúan por impulso. De esta manera, Ricaño 

estructura una ficción en donde se puede reconocer, en Juanita, a quienes románticamente 

tratan de hacer un mundo mejor por medio del arte; en cambio y por otro lado, también 

permite advertir, en la figura de los zombis, a aquéllos a quienes -gracias a Augusto Boal- 

pueden ser reconocidos como los “cerebros invadidos”. Es decir, como ya se ha 

mencionado, aquéllos que han sido vulnerados por los discursos dominantes del 

pensamiento mercantilista y actúan sin consciencia, infectando su propia vida.  

Lo anterior adquiere lógica si tomamos en cuenta aquello que hemos venido 

reiterando a lo largo de esta investigación: las condiciones de existencia, sometidas a un 



Moreno 205 
 

marco de representación en el que el capital se convierte en una esfera autónoma, 

modifican las formas en que el sujeto se percibe a sí mismo y, en consecuencia, las 

relaciones humanas y la manera en que se otorga valor a lo existente. Como diría Augusto 

Boal: “modifican el pensamiento y la formas conductas” (29).  

En la ficción de Ricaño, Juanita Menchaca está convencida de que el antídoto de la 

afectación reside en el acontecimiento escénico y tiene la esperanza de que los posibles 

sobrevivientes puedan curarse haciendo, por medio de la ficción, un reconocimiento de la 

verdad que les acontece. Y es que Juanita sabe que el teatro absorbe los elementos 

esenciales del mundo y la sociedad, ejerciendo, al mismo tiempo, una acción refractaria que 

devela lo humano. Juanita sabe que el teatro y el mundo se encuentran estrechamente 

relacionados a través de esta dinámica mimética y busca aprovecharla, para revertir el daño, 

diciendo: 

 

Juanita: ¿Qué opinas? (Pausa) ¡Voy a subir a partirte la madre, 

maldito incrédulo! (Pausa) Nosotros no hemos sufrido la 

afectación gracias al teatro. (Pausa) No, no es el edificio, Calvin. 

Son mis obras. Hacer teatro nos ha mantenido inmunes. (Pausa) 

¿Me lo estás preguntando en serio? (Pausa) No salgo por los 

zombis. ¿Crees que me arriesgaría? (Pausa) ¿Sabes, Calvin? Pienso 

despedirte después de esta obra. (Pausa) ¡Porque eres un maldito 

imbécil, por eso! (5) 

 

A la bodega llegan cuatro seres y, posteriormente, se unirán tres más. Acuden para 

ver la obra que los salvará de la afectación. Todos ellos, valga la redundancia, son 



Moreno 206 
 

“afectados” que buscan desesperadamente la recuperación, aunque ninguno es un zombi. 

Más bien son “individuos ordinarios a los que les acontecen sucesos extraordinarios” (60): 

Gómez pierde todo lo que posee, Jesús Cristo vive perseguido por su hermano muerto, Ella 

es invisible, a Pablo Neruda nadie lo recuerda, Carlota elimina a todo aquel que le molesta, 

Jack Daniels no puede desmarcarse del juicio e influencia de su padre y Apocalipsis-man… 

tiene un lunar.  

Ricaño estructura personajes que empatan con lo universal de lo humano. Todos 

conocemos y hemos sufrido el despojo; todos hemos sentido el acoso de algo que nos 

carcome la conciencia; todos hemos sido invisibles o, en afán de conseguir la 

trascendencia, hemos sufrido el desengaño de lo que representa el olvido; todos hemos 

deseado matar a alguien e incluso vamos eliminando, de nuestra vida (al menos la virtual), 

a todo el que nos molesta, así como también todos hemos sentido el enorme peso de los 

progenitores. Todos, en síntesis, tenemos una mancha que nos despoja de la perfección. 

Todos somos afectados. 

Con esto, el dramaturgo concibe personajes comunes y corrientes, cercanos a 

nosotros mismos, que reaccionan ante la vida como lo hacemos todos y, así, establece que 

la afectación, es decir, la modificación, es una condición mucho más cercana y conocida. 

Tal como sucede con el tema del entorno apocalíptico y la devastación del planeta por el 

calentamiento global y la contaminación, lo que se vuelve un énfasis más en la advertencia 

señalada desde el inicio: el bosque se está incendiando. 

Cabe señalar que, de acuerdo al diccionario etimológico, el término afectación se 

refiere a la acción de “comprender en lo que no es o de fingir” (s/n), pero también de 

provocar una impresión o producir una influencia -normalmente de carácter emocional- que 



Moreno 207 
 

resulte perjudicial o contraproducente102, es decir, ocasionar una huella mnémica nociva 

que determine la toma de decisiones y responsabilidades posteriores de un individuo. Mejor 

dicho, que afecte su carácter. Ahora bien, en la obra los personajes describen esta acción de 

la siguiente manera: 

 

Gómez: ¿A la afectación, te refieres? Es como… si las cosas se 

hubieran… afectado. 

Juanita: Ahora sí lo tengo clarísimo.  

Ella: Las cosas dejaron de ser como son.  

Jesús Cristo: Es como… si se hubieran materializado cosas que 

hubiéramos preferido que no se materializaran. (28) 

 

Hemos mencionado que, además de dicha alteración sensorial, el término afectación 

tiene un sentido que puede ser identificado como simulación, “en razón de” fingir. Lo cual 

podría entenderse en temas de derecho civil, como el perjuicio devenido de la influencia 

sobre el consentimiento de una persona a través de la ocultación deliberada de la verdad.103 

Definición que será utilizada para efecto de este análisis. 

La simulación es un dispositivo que funciona dislocando lo que se percibe y es en 

esta facultad que reside la principal razón de su uso como estrategia de poder. Si seguimos 

en el entendido de que la simulación es una estrategia que provoca la ausencia de límites y, 

 
102 Información disponible en https://definiciona.com/afectacion/ consultada en enero 2017. 
103 En Derecho Civil, el concepto de Simulación presupone una contradicción entre una voluntad 

interna y una voluntad declarada. Desde este entendido, Luis Diez Picazo define la simulación como: “la 

declaración de una voluntad no verdadera que se hace para que nazca la apariencia” (129). 

https://definiciona.com/afectacion/


Moreno 208 
 

en consecuencia, implica la anulación de lo real en tanto referencial, seguiriamos 

ratificando pues, que es también la maquinaria que impulsa el exterminio de propio ser. 

Así, la sociedad no obedece a la realidad sino a los significantes dislocados de la misma, 

devenidos de una ocultación de la verdad. Es precisamente este discurso el que pareciera 

observarse en la obra de Ricaño. El dramaturgo invita a pensar en la afectación como el 

daño que sufre la voluntad de un individuo, cuando ésta se ve sometida mediante una 

simulación para enmascarar ciertas verdades. Lo cual se observa en la siguiente 

conversación: 

 

Pablo Neruda: Quiero decir que nunca he sido realmente yo. 

Juanita: ¿Debemos castigarlo? 

Pablo Neruda: Todo el tiempo he estado fingiendo. 

Juanita: Podríamos empalarlo. 

Pablo Neruda: ¿Sabe por qué? 

Jesús Cristo: ¿Por qué? 

Pablo Neruda: Porque quiero que el mundo hable de mí. 

Jesús Cristo: ¿Edmundo? 

[…]  

Pablo Neruda: Así es que actúo del modo que quiero ser 

recordado. Pero nunca soy realmente yo. Ni siquiera recuerdo 

cómo soy en realidad. He fingido por mucho tiempo. He vivido 

cada momento de mi vida pensando que alguien escribirá esos 

momentos. (45) 

 



Moreno 209 
 

Ricaño no se conforma con advertir la proximidad del mal que está aquejando al 

mundo y apela al acontecimiento teatral para revertir el daño. Y es que si el término drama 

se entiende como acción viva104, sólo a través de la ruta del drama se puede combatir 

aquello que se simula. De ahí que Juanita sostenga que el teatro encierre el antídoto que 

librará a la humanidad de la afección. El personaje señala al respecto: 

 

Juanita: Tengo una teoría. Intentaré explicarla con el lenguaje 

menos técnico posible: En los umbrales del inconsciente se gesta 

una idea de nosotros que, del mismo modo que lo haría una cámara 

estenopeica, siguiendo el principio Aristotélico, se proyecta 

nítidamente en el escenario para confrontarnos y reflexionar sobre 

nosotros mismos. Dicho enfrentamiento contribuye 

significativamente a erigir un mundo más habitable. Dados los 

recientes eventos desafortunados y el inexorable desmoronamiento 

de la Tierra, conocido vulgarmente como “la afectación”, esta 

oradora ha llegado a la conclusión axiomática de que dicho 

fenómeno abrasivo se debe, suprimiendo cualquier margen de 

error, a que los seres humanos se han colmado de asuntos 

pendientes que han frenado el curso sus vidas. Al sentir su 

superficie desperdiciada, la Tierra decidió atentar contra sus 

habitantes y, finalmente, contra sí misma para no malgastar más el 

espacio que, millones de años atrás, le había sido concedido en la 

tercera órbita del Sol para propiciar vida. Hacer teatro, siguiendo el 

principio de la caja negra de Aristóteles, es decir, proyectando 

aquella imagen que tenemos de nosotros mismos fraguada en los 

 
104 La palabra drama etimológicamente se deriva del verbo: drao que significa hacer. Y aunque se 

utiliza para designar en un sentido muy amplio a la obra teatral, el término griego drama significa: acción. Al 

respecto Patrice Pavis explica: “(Del griego drama acción. Esta palabra precede del dórico drán que corresponde 

a la palabra ática prattein, actuar)”. (149) 



Moreno 210 
 

umbrales del inconsciente, sobre el escenario, nos ayudará a 

resolver los asuntos pendientes que frenan nuestra vida para que la 

tierra no sienta que malgastamos su espacio y detenga su carrera 

suicida. (25) 

 

Ricaño vuelve la mirada hacia Aristóteles y su concepto de mímesis para establecer 

que es en ésta donde existe la posibilidad de suscitarse una solución para los males que 

aquejan al mundo. Y es por medio de la mímesis que los actores-personajes se reúnen para 

producir y ejecutar acciones deliberadas que apelen a refigurar las ideas operantes en el 

mundo y hacer de él un lugar más habitable. Y aunque ésto podría también ser tomado 

desde la ironía de la inutilidad del arte, para efecto de esta investigación será conveniente 

quedarse con la primera reflexión. 

Es importante mencionar, en este punto, que la acción mimética es tomada, no como 

una conducta imitativa de la naturaleza ni como copia de algunas ideas o actos humanos. El 

concepto de mímesis por lo tanto se referirá, más bien, a la ruta que traza el imaginario para 

obtener un tipo de conocimiento acentuado y sensible acerca del mundo, para transformar 

la realidad que nos acontece. Así lo explica Luis de Tavira:  

 

Mimesis indica crecimiento porque consiste en una crisis que pone 

a prueba los extremos de lo que existe. El drama es la privilegiada 

ocasión de provocar en la inmediatez de la comunidad que crea entre 

el actor, el personaje y el espectador, un osado experimento de 

transformación. […] Por ello, mimesis como prodigio poético quiere 

decir que uno se transforma en otro. (2006.47)  



Moreno 211 
 

 

Para profundizar esta idea es necesario recurrir a Paul Ricoeur y sus aportes teóricos 

acerca de la mímesis: “[…] la Poética no habla de estructura sino de estructuración; y ésta 

es una actividad orientada que sólo alcanza su cumplimiento en el lector o en el espectador” 

(107). Por lo tanto, el proceso mimético comprende varias instancias: mismas que señalan 

cómo el escritor-artista prefigura el mundo dentro de una cultura para, posteriormente, 

configurar sus recursos simbólicos y su carácter temporal, por medio de estructuras 

inteligibles. En palabras de Ricoeur: 

 

La narración resignifica lo que ya se ha pre-significado en el plano 

del obrar humano. Recordemos que la pre-comprensión del mundo 

de la acción, en el régimen de mímesis I, se caracteriza por el 

dominio de la red de inter significaciones constitutiva de la 

semántica de la acción, por la familiaridad con las mediaciones 

simbólicas y con los recursos prenarrativos del obrar humano. 

(154)  

 

Estas acciones implican que, a su vez, la obra detone una multiplicidad de 

refiguraciones en el lector-espectador en el momento en que la transfiere a su mundo, 

atribuyéndole un sentido propio de acuerdo a sus competencias. 

El lector-espectador, al realizar dichas acciones, refiere Ricoeur, también realiza una 

configuración de la trama (115) y le adscribe un sentido propio a la obra; la cual llevará 



Moreno 212 
 

consigo el bagaje previo adquirido en la cultura que ha vivido. Explica el crítico: “es el 

lector quien “recobra y concluye el acto configurante”” (149). 

Por lo tanto, un producto artístico no es sólo un objeto en el que se exterioriza un 

individuo, sino aquél que se produce para ser compartido, lo que implica, necesariamente, 

la inclusión de la(s) visión(es) de los receptores, así como que se hayan determinado por la 

perspectiva sensible temporalmente dominante . Su objetividad radica en lo social y surge 

luego de la identificación entre individuos, dentro de los límites del hombre y sobre la base 

de la actividad práctico-utilitaria. Gustavo Geirola explica este fenómeno de lasiguiente 

manera: 

El teatro, en tanto discurso, aparece ahora como una serie de reglas 

cuyos enunciados operan con nociones o conceptos, y éstos admiten 

una deconstrucción que abre retrospectivamente su genealogía. Así, el 

teatro convoca un discurso actoral, un discurso arquitectónico, un 

discurso narrativo, por citar algunos, cuyos soportes son conceptos o 

nociones tales como cuerpo, espacio, tiempo, acción, ficción, 

identificación, que a su vez remiten a una manera de pensar y 

organizar lo social y cultural desde cierta concepción del poder 

admitida como "natural" (¿la democracia burguesa es natural?) a partir 

de un juego preciso de las estructuras socioeconómicas de una 

sociedad en un período determinado de su historia. (27) 

 



Moreno 213 
 

Este proceso de producción remite a pensar el fenómeno teatral a manera más bien 

de un simulacro -entendido éste como lo propone Deleuze105-; el cual podría ser 

precisamente el elemento de fractura que devele el efecto de ilusión que provoca el 

mecanismo de simulación cuando existe una estetización mediatizada de la vida. 

Como es claro, Ricaño sabe que las teorías artísticas se contemplan solamente a 

través del acto mimético y, en afán de estructurar un discurso contundente, establece que la 

afectación sucumbirá sólo si existe una transformación real en el mundo de quien 

experimente un verdadero proceso mimético porque sucedería un reordenamiento de lo 

sensible y con ello, una trrasformación de la realidad material. Como explica Luis de 

Tavira: 

 

[…] Hemos entendido mejor que mimesis significa representación 

de la realidad. Pero al ejercitar este principio poético hoy mismo, 

cuando verdaderamente sucede, hemos descubierto un sentido aún 

más profundo: al representar la realidad se la transforma y al 

reconocerla transformada, se nos revela otra de sí misma. (2003.108) 

 

Ricaño da un paso más y establece que la refiguración no tiene un efecto real si de 

lo que se hace mímesis es de simulaciones. En otras palabras, que cuando el arte recurre a 

la simulación, contribuye a la misma simulación. Al reconocerlo, inscribe un ejercicio de 

 
105 Gilles Deleuze a propósito del teatro, destaca que éste puede funcionar como el espacio donde el 

simulacro puede ocupar toda su capacidad para visibilizar, cuestionar y tranformar las estructuras legitimadas 

y establecidas. De este modo el teatro es un medio para tratar la diferencia y la repetición 



Moreno 214 
 

autoconsciencia y con ello, una seria crítica de la actividad teatral contemporánea para 

despues, señalar la ineficacia del ejercicio escénico cuando éste no realiza una mímesis 

auténtica de la vida; es decir, aquella que analiza la forma del propio arte y por ende, del 

mundo.. Una vez más Ricaño apela a Aristóteles y deposita, en el concepto de phronesis, la 

respuesta que tanto urge develar. Para Aristóteles, la phronesis es la virtud rectora del ser 

humano porque otorga un saber que se produce bajo la condición de experimentación 

práctica. En su libro Ética Nicomáquea, Aristóteles establece que dicha virtud consiste en 

poder deliberar “sabiamente” sobre las cosas que resultan provechosas para la vida en 

general (1140 a30). Siglos más tarde, H.G. Gadamer recuperará esta concepción y 

establecerá que el concepto del filósofo griego se refiere al autoconocimiento que surge del 

saber que reitera, de manera constante, la conciencia de lo que uno es –con posibilidades y 

limitaciones- como ser mortal (92). Porque, después de todo, la única condición para que 

algo suceda es que en verdad suceda: 

 

Gómez: ¿Exactamente por qué no funciona lo de la cajita de Aristóteles? 

Juanita: ¿Por qué?  

Gómez: Eh… sí, ¿por qué? 

Juanita: Porque no estoy proyectando lo que realmente está 

pasando allá afuera. Estoy proyectando una suposición. ¿Cómo 

podemos resolver nuestros asuntos pendientes si no es lo que 

estamos representando? ¿Ah? ¿Cómo podemos resolver la 

afectación? Tenemos que hacer una obra sobre lo que realmente 

está pasando. Una obra sobre nosotros mismos. (24) 

 



Moreno 215 
 

 La segunda parte de la obra comienza con los personajes dispuestos a hacer teatro, 

escribiendo escenas que recrean su vida, pero que no hacen una reflexión real de su 

existencia. Ricaño juega con el concepto de metateatro y, al hacerlo, devela y confronta el 

efecto errante de los planteamientos dramáticos que devienen en apología de la simulación. 

Lo cual puede adquirir sentido porque muchos discursos, en afán de volverse moda, ya se 

encuentran desterritorializados y se convierten, pues, en conceptos que obedecen a 

ideologías superficiales que distan mucho de la experiencia práctica, pero sobre todo, 

configuran a los individuos de un modo en que la simulación se vuelve una aparente forma 

de vida que se toma por verdadera y natural.  

Desde esta lógica, el dramaturgo plantea la incapacidad actual de vernos como 

alteridades y de hacer comunión. Lo que implica la carencia de la posibilidad de salvar al 

mundo si se confunde la simulación con un modo de existencia. Dentro de la ficción, esto 

se percibe porque, a pesar de los esfuerzos, no ocurre una modificación, es decir, la 

afectación no se detiene. Peor aún, el bosque ha comenzado a incendiarse y, el fin, es 

inminente: 

 

Apocalypsis Man: Madre de Dios… 

Gómez: ¿Qué? 

(Pausa)  

Apocalypsis Man: El bosque… 

Juanita: ¿Qué tiene? 

Apocalypsis Man: Se está incendiando. 

Silencio. Pablo Neruda camina hacia un rincón. Enciende la 

grabadora. 



Moreno 216 
 

Pablo Neruda: Grabación número uno. La Tierra se formó hace 

aproximadamente cuatro mil quinientos millones de años. A la 

distancia, somos un pequeño punto azul, apenas perceptible, 

girando en la tercera órbita del Sol. Allí ocurre la vida como la 

conocemos. Construimos casas. Libramos guerras. Sufrimos por 

amor. Y pensamos que así sería para siempre. (Silencio) Estos son 

los sucesos extraordinarios, antes del fin del mundo. (42-43) 

 

Ricaño apela al reconocimiento que surge de la consciencia de la muerte, para 

abandonar la simulación y hacer caso de lo verdaderamente importante: asumir los riesgos 

que conlleva vivir en realidad. Y es que vivir implica reconocerse, pero también reconocer 

al otro. El personaje Pablo Neruda -un simulacro encarnado- comprende la génesis de su 

afectación: el deseo de trascendencia y, al hacerlo, logra desmarcarse de ella. Con esto no 

quiere decir que deje de importarle ser recordado, sino más bien que ese anhelo no puede 

ser mayor que el encuentro real con otro. Como hemos mencionado, Pablo Neruda -que es 

un simulacro del poeta- persigue el anhelo egóico e individualista de la trascendencia 

personal; no obstante, establece una trayectoria empática con el dolor que causa en Ella la 

invisibilidad y al hacerlo, fractura la afectación. Luego repite esta acción para con Jesús 

Cristo y la congoja por su hermano muerto. Coincidencia por la que arriesga su deseo 

particular en función de un encuentro, develando un mundo para los demás. Pablo Neruda 

asume esta postura. A pesar de las circunstancias, se atreve a salir para llevar el mensaje de 

Jesús Cristo a su hermano y, con esto, depone su propia individualidad para establecer una 

trayectoria con alguien más. Esta conjunción de mundos resulta lo verdaderamente 

importante, puesto que es ahí donde radica el acontecimiento106 como un acto 

 
106 Término entendido como lo hace el filósofo francés Alain Badiou, quien sugiere que toda verdad 



Moreno 217 
 

transformador. Dicho encuentro permite despojar al ser de su propia individualidad y 

conformar un acercamiento de presencias, develando con esto cierta verdad universal. De 

ahí que Ella, Carlota, Jesús Cristo y el propio Apocalipsis-man experimenten también una 

modificación en sus mundos y, por ende, en su condición: 

 

Ella: Pablo. Regresa. 

Pablo Neruda regresa. 

Pablo Neruda: ¿Ya pasaron los cinco minutos? 

Ella observa el cronómetro. 

Ella: Pasaron… ocho minutos. 

Pablo Neruda: … 

Ella: (Le muestra el cronómetro) Pasaron ocho minutos, Pablo. No 

te he olvidado. Al menos yo no te he olvidado. Lo que hiciste 

significó mucho para mí. (Pausa) Tal vez no llegues a formar parte 

de la Historia, pero ya eres parte de la mía. No sé si eso signifique 

algo para ti.  

Pausa 

Pablo Neruda: Significa mucho para mí. (Pausa) ¿Puedes quitarte 

la sábana? 

Ella se quita solo la parte de arriba de la sábana, como si fuera 

una capucha. 

Ella: ¿Puedes verme? 

 
es totalizante. La cual, al obedecer al objetivo de unificar, cancela la posibilidad de que seamos seres 

individuales. Por lo tanto, aquello que pueda producir una verdadera identidad (subjetividad) deviene de la 

apertura a nuevas formas, sucedida luego de un encuentro siempre concreto, localizado y material, es decir, un 

acontecimiento que genere crisis y reconocimiento (202). 



Moreno 218 
 

Pablo Neruda: Sí. 

[…] 

Ella: Su nombre es Pablo Neruda. Yo puedo recordarlo. 

Pablo Neruda: Yo puedo verla a ella. Está funcionando, Juanita. 

Estamos… desapareciendo la afectación. (55-56) 

 

Ricaño utiliza, nuevamente, la alternativa del metateatro para hacer su confrontación 

final. Los ocho personajes buscarán interpretar lo que acaba de pasar, partiendo de una 

improvisación final con el objeto de detener la destrucción del mundo: es decir, un 

simulacro que desactive la afectación. Pablo Neruda sienta el precedente y dice: 

 

Pablo Neruda: En medio del incendio, en medio de ese último 

reducto inmune a la afectación que ustedes recordarán como “La 

bodega”, hicimos un pequeño acto de reconciliación. Una tregua. 

El mundo había perdido la fe en nosotros, pero nosotros habíamos 

recuperado la fe en él. Todos olvidamos que habíamos 

intercambiado el vestuario. Nos interpretamos a nosotros mismos 

con el temor de ser, por última vez, nosotros mismos. Y, quizás, 

por primera vez, fuimos honestos. No hubo aplausos al final. Solo 

un intercambio silencioso de miradas asustadas que trataba de 

encontrar un poquito de esperanza en la mirada del otro. Y todos la 

encontramos. (36) 

 



Moreno 219 
 

Ricaño amenaza, sugiere, ilustra y grita la advertencia de que el mundo se acaba. Y, 

pese a todo el esfuerzo, el final no es feliz. Ricaño reconoce la ambición de su propio 

proyecto y decide, en el último momento, hacer lo que Pablo Neruda. Antepone su propio 

deseo de trascendencia y reconoce que al mundo no lo salva el teatro mientras no sea más 

importante el convivio107. Si acaso ayuda a quienes nos dedicamos a esta disciplina -como 

dice el propio texto- a sobrellevar el final, pero nada más: 

 

(Grabación en off) 

PABLO NERUDA: Grabación número 10. Cuando salimos del teatro 

el mundo se había desvanecido alrededor de nosotros. No estoy 

haciendo ninguna metáfora. El teatro estaba sobre un trozo de roca 

-lo único que quedaba de la tierra- girando alrededor del Sol. No 

había nada más allá de nosotros. El teatro no había salvado al 

mundo. Acaso nos había ayudado a sobrellevar su fin inevitable. Y 

eso había sido suficiente. Demasiado tarde descubrimos cómo 

reparar la tierra. Voy a arrojar esta cinta cuando termine de decir 

estas palabras. Vagará por la insondable oscuridad del universo 

hasta que, quizá, algún día, llegue a una civilización futura y les 

recuerde que sólo contamos con nosotros para salvarnos de 

 
107 Recordemos que el investigador teatral Jorge Dubatti sugiere que el término convivio obedece a la 

necesidad de establecer relaciones sociales que permitan una identificación y, por tanto, una autoafirmación en 

tanto comunidad (46-47). 



Moreno 220 
 

nosotros mismos. O quizá no. (Silencio) Mi nombre es Pablo 

Neruda y ustedes no lo recordarán en cinco minutos. (64) 

 

Hemos iniciado esta aproximación estética diciendo que la vida contemporánea se 

ajusta a diversos principios de consumo, haciendo que la idea de mercancía otorgue valor y 

sentido a lo existente. Desde esta idea, el capitalismo propicia el uso del dispositivo del 

poder denominado simulación y tal vez no haya otra cosa que hacer al respecto, más allá de 

señalar las condiciones de tal pensamiento estético. 

El bosque se está incendiando es un grito metafórico que denuncia el riesgo 

inminente en el que vivimos día a día; pero es justamente a través de obras como ésta que 

podría abrirse la posibilidad de pensar en la reactivación de una lógica de representación 

que permita la alternativa del cuestionamiento al desorden sociopolítico actual. Desde 

luego, es sabido que el teatro no tiene la facultad en sí mismo de cambiar el mundo pero sí 

puede tener un rol fundamental a la hora de activar procesos artístico-políticos para un 

desarrollo comunitario de carácter crítico orientado al cambio.   

Y es que es en dicho ejercicio crítico que se puede facultar la fractura del 

comportamento esquizo y con suerte, del pensamiento adictivo. A través de la 

autoconsciencia que se promueve en el ejercicio teatral se propicia la estructuración de una 

mímesis que deviene en un simulacro que transforma; y, al ser consciente del potencial 

efecto de sus estrategias estético estilísticas, el teatro puede configurar narrativas que 

contrarresten la construcción acritica de la subjetividad moderna y/o posmoderna. 



Moreno 221 
 

Por lo tanto, promover el entrenamiento de una visión crítica a través de arte y en 

especial, del teatro, permite una restauración de un equilibro (homeostasis) que contrarreste 

la condición social de simulación. Y esta acción es quizas, una de las más necesarias de 

nuestro momento actual porque si la ley del Estado cada vez parece funcionar menos, es 

necesario encontrar una vía que re-articule y otorgue sentido al caos y, al ser duro reflejo de 

vida simulada, re-estabilice las configuraciones simbólicas. Es ahí donde nuestra labor ética 

cobra presencia y termina de constituir la labor social del teatro.108 

 
108 Cabe aquí, como nota final del cuepo de esta investigación recurrir a las palabras Theodoros 

Terzopoulos en su mensaje del dia mundial del teatro 2025 

¿Puede el teatro escuchar la llamada de socorro que nuestros tiempos están 

enviando, en un mundo de ciudadanos empobrecidos, encerrados en celdas de realidad 

virtual, atrincherados en su asfixiante privacidad? ¿En un mundo de existencias 

robotizadas dentro de un sistema totalitario de control y represión que atraviesa todo 

el espectro de la vida? 

¿Está el teatro preocupado por la destrucción ecológica, el calentamiento global, la 

pérdida masiva de biodiversidad, la contaminación de los océanos, el derretimiento de 

los casquetes polares, los incendios forestales cada vez más frecuentes y los fenómenos 

climáticos extremos? 

¿Puede el teatro convertirse en una parte activa del ecosistema? El teatro lleva 

años observando el impacto humano sobre el planeta, pero le resulta difícil abordar 

este problema. 

¿Está el teatro preocupado por la condición humana tal y como se está 

configurando en el siglo XXI, donde el ciudadano es manipulado por intereses 

políticos y económicos, redes mediáticas y empresas formadoras de opinión? 

¿Dónde las redes sociales, tanto como las facilitan, son el gran pretexto para la 

comunicación, porque proporcionan la distancia segura necesaria frente al otro? Un 

sentido generalizado de miedo al otro, al diferente, al extranjero, domina nuestros 

pensamientos y nuestras acciones. 

¿Puede el teatro funcionar como un taller para la convivencia de las diferencias 

sin tener en cuenta el trauma sangrante? El trauma sangrante nos invita a reconstruir 

el mito. Y, en palabras de Heiner Müller, “El mito es un agregado, una máquina a la 

que siempre se pueden conectar nuevas y diferentes máquinas. Transporta la energía 

hasta que la velocidad creciente explota el campo cultural”, y yo añadiría el campo de 

la barbarie. 

¿Pueden los focos del teatro iluminar el trauma social y dejar de arrojar luz 

engañosamente sobre sí mismo? Preguntas que no permiten respuestas definitivas, 

porque el teatro existe y perdura gracias a las preguntas sin respuesta. 

[…] 



Moreno 222 
 

CONCLUSIONES 

La presente investigación tuvo como principal objetivo visibilizar -a través de 

algunos ejemplos de la dramaturgia mexicana del siglo XXI- una mímesis artística de la 

condición humana actual; la cual responde a de una serie de comportamientos dislocados de 

la realidad debido a la configuración de un tipo de pensamiento denominado adictivo, el 

cual produce desterritorializaciones que configuran y generan la operatividad de diversos 

dispositivos simbólicos, entre ellos el denominado simulación que, siendo promovido por el 

Poder como estrategia política, instaura un status aparente de control y estabilidad social 

para lo cual se estableció como punto de partida la época posmoderna ya que, debido a sus 

condiciones, ha dado lugar a una corriente de pensamiento que apuesta por la diversidad y 

el aniquilamiento de los paradigmas operantes en épocas previas. No obstante, se señaló 

que, el esfuerzo por no incurrir en las prácticas del pasado (como dicta la posmodernidad) 

en realidad es una apariencia de la propia modernidad, una simulación orquestada por la 

matriz de opresión del poder que sirve como estrategia para perpetuar prácticas como tales 

como el capitalismo.  

Del mismo modo se observó cómo este último -como parte del sistema de poder 

predominante- ha logrado establecer nuevos paradigmas en la manera de percibir y accionar 

de las sociedades actuales. Comportamientos a los que se le reconoce como “afectados” 

porque son consecuencia de agenciamientos (directos e indirectos) de diversos factores 

externos que alteran la percepción del individuo y porque desde esta lógica, pueden 

 
Necesitamos nuevas formas narrativas orientadas a cultivar la memoria y dar 

forma a una nueva responsabilidad moral y política que surja de la dictadura 

multiforme de la Edad Media contemporánea. 

 



Moreno 223 
 

reconocerse como síntomas de una condición mayor: el pensamiento adictivo. Dicho con 

otras palabras: la perturbación de la percepción obedece a un trastorno provocado por la 

configuración y representación de un tipo de pensamiento al que se le denomina 

pensamiento adictivo. Mismo, que se observa como peligroso porque puede servir 

perfectamente al Poder como herramienta configurante de los síntomas de estetización y 

espectacularización.  

Para un pensador adictivo, la información actúa como una droga. Así, los 

metadiscursos presentados a través de la estetización y la espectacularidad insertan en el 

imaginario del sujeto consumidor una creciente necesidad de placer que se hace acompañar 

de una sensación de impotencia e incapacidad que eventualmente llega a tornarse actitud de 

vida y, promueve con el paso del tiempo, la cesión crónica de derechos y responsabilidades 

en favor de un otro que pueda “encargarse de él”. De esta forma, la maquinaria del Poder 

no sólo encuentra resultados en la acción de consumo que preserva al sistema mercantil 

capitalista, sino además reproduce una actitud apática y renuente.  

De este modo, la investigación propuso que la forma en que se lleva a cabo la 

construcción del sujeto político posmoderno -basada en la configuración de un pensamiento 

de tipo adictivo, el cual se ve impuesto por el capitalismo a través de actitudes 

consumista/dependientes- posibilita la facultad de pensar en la simulación como el 

mecanismo paradigmático al que apela el Poder para someterle. 

En este orden de ideas, se observó a la simulación como el mecanismo por el que se 

transforman las fórmulas de reconocimiento y relación de los marcos de representación; 

basándose en el uso dislocado de significantes que provocan comportamientos afectados 

pero benéficos para el Poder.  



Moreno 224 
 

Por lo tanto, los individuos condicionados por un pensamiento adictivo, no sólo 

obedecen de manera más inmediata a la estrategia de consumo del capitalismo, sino además 

procuran una percepción alienada e incapaz de reaccionar que se vale, a su vez, de 

mecanismos tales como la negación para habitar una realidad simulada. 

La simulación es un dispositivo que funciona dislocando lo que se percibe y es ahí 

donde reside la razón principal de su uso como estrategia de poder. Es por tal motivo que la 

hipótesis de esta investigación buscó señalar que el Poder, a través de estrategias de 

desterritorialización y reconfiguración, condiciona la percepción del individuo actual para 

que responda de una manera adictiva y sea capaz de habitar sin objeciones en un mundo 

simulado, es decir, dislocado de la realidad. La representación de estos rasgos es uno de los 

propósitos de las obras de teatro que nos ocuparon. 

Ahora bien, es importante recalcar que la simulación es resultado de un ejercicio del 

poder en favor de lograr determinados intereses. Por lo tanto puede anclarse en cualquier 

tipo de regimentación política o formas del poder. La simulación es una estrategia que 

provoca una ausencia de límites y, en consecuencia, la anulación de lo real en tanto 

referencial, de tal modo que podría asimilarse como la maquinaria que impulsa el 

exterminio del propio ser. 

Desde esta lógica, dicha dinámica produce como resultado una violencia de carácter 

epistémico; es decir, una forma de invisibilización que expropia al otro de su posibilidad de 

ser visto representación.  O explicado de otra forma, es un tipo de violencia que se vale 

tanto del lenguaje como de diversos tipos de discursos colonizantes para ejercer un poder 

capaz de lograr una postura de autodenostación en aquél en quien actúa pero que resulta 

muy apropiada para el poder porque produce una alienación y por tanto, una inmovilidad 

social.  La violencia epistémica contribuye, en última instancia, a que surta efecto el 



Moreno 225 
 

dispositivo de simulación, puesto que procura –pese a la anulación- una sensación de 

aparente representatividad y bienestar del sujeto.  

Como se ha venido observando, el horizonte planteado por esta investigación sugiere 

pues, que el poder, valiéndose de diversos mecanismos operativos, configura un tipo de 

imaginario distorsionado (adictivo) a través de variados agenciamientos que se desarrollan 

a propósito de las características del capitalismo tardío, operante todavía en la 

posmodernidad. Cabe señalar que esta distorsión de la percepción no es algo nuevo en el 

mundo; no obstante, dadas las características del entorno actual, se ha propagado tanto que 

es posible considerarla como un rasgo muy importante en la configuración estética del 

sujeto contemporáneo. 

En la presente investigación se señaló que en el México posmoderno se hiperboliza la 

simulación porque el individuo mexicano habita una hiperrealidad -promovida por el 

discurso del poder- diseñada y construida para ser eficaz en el momento histórico actual 

pero que, no obstante, opera desde que el proyecto nacionalista se echó a andar luego de la 

revolución mexicana.  Se observó además, desde este entendido, cómo es que el 

pensamiento adictivo ha ido conformándose como parte de la subjetividad del sujeto y 

cómo esto implica consecuencias de carácter socio político que son necesarias de tomar en 

cuenta dada la crisis de confianza109 por la que atraviesa el país. 

De ahí la importancia de voltear la cara hacia el teatro mexicano de actualidad y 

analizar si éste representa lo conflictivo de los mecanismos de la propia representación y 

con ello, la conflictiva de la realidad de nuestro país. Porque como señala Alcántara Mejía, 

 
109 Pensar en una crisis que confianza nos permite entramar, para efecto de esta investigación, otras 

crisis operantes en nuestro país que son determinantes porque se nutren y agravan entres sí; tal es el caso de las 

crisis: económica, política, social, judicial y por ende, de identidad.  



Moreno 226 
 

lo que resultaría: “imperdonable es que se lleve a cabo la experimentación sin que ésta 

respete lo que es la esencia del teatro: la verdad sobre la realidad.” (2010.79) Y es que si en 

el terreno de lo político quizás no exista la posibilidade de representación real, es el teatro 

el espacio en donde se pueda y deba generar un despliegue de reflexiones donde se analice 

la propia idea de representación. 

Porque es el teatro, en su carácter de metáfora viva -es decir de mímesis- donde es 

posible repensar nuestro entorno para aspirar a un mundo distinto. El teatro hace que las 

formas que interpretan la realidad confluyan simultáneamente y en doble sentido. El teatro 

absorbe los elementos esenciales del mundo, los que conforman su existencia, pero además 

realiza una acción mucho más compleja basada en la reflexión: modifica la dirección del 

conocimiento y confronta lo que el mundo ha dispuesto como “verdad”. En ese sentido el 

teatro no sólo observa y repite formas, sino busca realizar una alteración en la estructura del 

mundo que refleje y cuestione las formas mismas al momento de su representación. El 

teatro con/mueve y transfigura las formas y al hacerlo, genera un reordenamiento de valores 

que desvia la atención hacia otros espacios donde se activa una sensibilidad distinta capaz 

de transformar. 

Y a pesar de que la posmodernidad ha quedado atrás (en apariencia) y se ha dado 

paso a la época trans moderna -donde los discursos de apertura, diversidad y tolerancia son 

los operantes del día a día (en apariencia)-   pareciera estar sucediendo una serie de 

dinámicas que responden a un autoritarismo radical: el desenmascaramiento crudo y 

violento de un pensamiento opresor que discrimina y menoscaba los derechos individuales 

y persigue todo aquello que se manifieste como en nombre de la diferencia y la identidad.  

El teatro, en su persistente tensión entre la representación y la verdad, se alza como 

un espacio privilegiado para cuestionar los mecanismos que configuran la condición 



Moreno 227 
 

humana. A lo largo de esta investigación hemos demostrado cómo la simulación, lejos de 

ser mero artificio, se convierte en un instrumento de poder que moldea la percepción, 

articula la subjetividad y perpetúa las lógicas del sistema capitalista. El teatro, sin embargo, 

no solo reproduce este entramado: también lo revela, lo subvierte y lo expone en su 

fragilidad. 

El escenario es, entonces, un umbral. Un lugar donde las máscaras no solo ocultan, 

sino que también evidencian. Donde el artificio se vuelve lenguaje crítico y la ficción, 

posibilidad de verdad. Esta paradoja, tan propia del hecho teatral, permite iluminar los 

contornos de una humanidad atrapada entre la apariencia y el deseo de autenticidad. 

Desde aquí se abre un territorio fértil para seguir pensando: ¿qué otras formas de 

simulación atraviesan hoy nuestras vidas? ¿Cómo puede el teatro, en su capacidad de 

convocar cuerpos, tiempos y miradas, seguir interviniendo en las ficciones del poder? 

¿Podemos imaginar un teatro que no solo represente la alienación, sino que proponga 

formas sensibles de resistencia, de reencuentro con lo real, con el otro, con nosotros 

mismos? 

El teatro, en su constante devenir, no ofrece respuestas cerradas, pero sí un gesto 

radical: el de insistir en el encuentro, en la pregunta, en la incomodidad que despierta la 

conciencia. Y es ahí, en ese gesto, donde tal vez resida su mayor potencia transformadora. 

 

 

 

 



Moreno 228 
 

BIBLIOGRAFÍA Y OBRAS CONSULTADAS 

 

● Adame, Domigo. “Más allá de la gesticulación. Ensayos sobre teatro y cultura en 

México” Buenos Aires, Argentina: Editorial Argus-a, 2017 

● Adorno, Theodor y Horkheimer, Max. “La industria cultural. Iluminismo como 

mistificación de masas”. Galerna. Buenos Aires, Argentina.1989 

● Arendt, Hanna. "Sobre la violencia" Madrid, España: Ciencia política Alianza 

Editorial, 2006. 

● Aristoteles. “La poética” Editorial Quadrsata. Grupo Editor Montressor. Buenos 

Aires,  Argentina 2004 

● Alcántara, José Ramón. “Teatralidad y cultura: hacia una est/ética de la 

representación”. Universidad Iberoamericana. México 2002 

● -------------------------------------“Textralidad. Textualidad y teatralidad en México”. 

México: Universidad Iberoamericana, 2010. 

● -------------------------------------- “El tejido de la acción: la reterritorialización de la 

regionalidad en el teatro” Investigación teatral Revista de la Asociación Mexicana 

de Investigación Teatral. Número 5. Enero- Junio 2004 ISSN 1665-8728 México 

2004 

● Alcántara, José Ramón. Yangali, Jorge (Coordinadores) “La re/presentación de la 

violencia en el teatro latinoamericano contemporáneo: ¿ética y/o estética?” México: 

Universidad Iberoamericana, 2016 

● Badiou, Alan. "El ser y el acontecimiento" Editorial Manantial SRL. Buenos Aires, 

Argentina 1999 



Moreno 229 
 

● Barrios, José Luis. “Ensayos de crítica cultural: una mirada fenomenológica a la 

contemporaneidad”. México: Universidad Iberoamericana, 2004 

● Bauman, Zygmunt. “Ética posmoderna”.  México: Siglo XXI Editores, 2005 

● Baudrillard, Jean. “El otro por sí mismo” Barcelona, España: Anagrama. 1997 

● -----------------------“El crimen perfecto”.  Barcelona, España: Anagrama, 2000 

● -----------------------“Cultura y simulacro” Barcelona, España: Kairos. 1987 

● Benjamin, Walter. “El autor como productor”. Editoria Itaca. D.F., México 2004 

● ----------------------“Sobre el concepto de historia”. En Oryazun, P. (Comp.) La 

dialéctica del suspenso. Edit. Arcis/LOM. Santiago de Chile, Cl. 

● -----------------------“La obra de arte en su época de la reproductibilidad técnica. 

Discursos interrumpidos I”. Ediciones Taurus. Buenos Aires, Argentina 1989  

● Bentley, Erick. “La vida del drama”. Ediciones Paidós Ibérica. México 2004 

● Bixler, Jacqueline. “Un acercamiento al teatro mexicano “histórico” El hipogrifo 

teatral. Cuaderno de investigación de la AMIT. México: Producción editorial MPC 

Editores S.C. 2011 

● Boal, Augusto. “La estetica del oprimido. Reflexiones errantes sobre el pensamiento 

desde el punto de vista etético y no científico” Barcelona, España: Alba Editorial. 

2006 

● Bourdieu, Pierre. “Las reglas del arte. Génesis y estructuras del campo literario” 

Barcelona, España: Anagrama. 1996 

------------------- “El sentido práctico”, Madrid, España: Taurus. 1991 

 

● Butler, Judith. “Vida precaria. El poder del duelo y la violencia” Buenos Aires, 

Argentina: Paidós 2006 



Moreno 230 
 

● -------------------“Marcos de guerra. Vidas lloradas” Barcelona, España: Paidós 2010 

● Cantú Toscano, Mario. “Barbie Girls”. México: Ediciones El Milagro. 2009 

● Colio, Bárbara. “El día más violento” México: CNT 2010 

● Chaui, Marinela. “Ética y violencia” Revista Teoría e debate Número 39. San Pablo, 

Brasil. 10-12 1998 

● Danto, Arthur. “La transfiguración del lugar común. Una filosofía del arte” 

Barcelona, España: Paidós 1981 

-------------------“Después del fin del arte. El arte contemporáneo y el linde de la 

historia” Barcelona, España: Paidós 1997  

● De Tavira, Luis.  “Hacer teatro hoy” México: Ediciones El Milagro /CNCA. 2003 

-------------------“El espectáculo invisible. Paradojas sobre el arte de la actuación” 

España. Publicaciones de la Asociación de directores de España (Debate) 1999.40 

● De Toro, Alfonso. “Los caminos del teatro actual: hacia la Plurimedialidad  

espectacular postmoderna o ¿el fin del teatro mimético referencial? (con especial 

atención al teatro y la ‘performance’ latinoamericanos)” Caminos del teatro Actual. 

Ibero-Amerikanisches Forschungsseminar Universität Leipzig. 2014 

● De Toro, Fernando. “Intersecciones: Ensayos sobre teatro. Semiótica, antropolpgía, 

teatro latinoamericano, post-modernidad, feminismo, post-colonialidad” Teoría y 

práctica del teatro. Madrid: Iberoamericana; Frankfurt am Main: Vervuert, 

Alemania 1999 

● Debord, Guy. “La sociedad del espectáculo” Ediciones Naufragio. Santiago de 

Chile:1998 

● De Marinis, Marco. “Comprender el teatro. Lineamientos de la nueva teatrología.” 



Moreno 231 
 

Galerna 1997 

● Derrida Jaques. "Seminario: La bestia y el soberano" vol. 1 (2001-2002) Editorial 

Manantial SRL. Buenos Aires, Argentina 2010 

● Deleuze, Gilles. “Diferencia y repetición.” Buenos Aires, Argentina: Amorrortu 

Editores 2002 

● -----------------------“La lógica del sentido” Barcelona, España: Paidós 1989 

● ------------------------“Derrames. Entre el capitalismo y la esquizofrenia” Editorial 

Cactus. Buenos Aires 2013 

● Deleuze Gilles y Felix Guatari. “El Anti Edipo: Capitalismo y esquizofrenia” 

Barcelona, España: Paidós 1972 

● ------------------------“Mil Mesetas. Capitalismo y esquizofrenia” Madrid, España: 

Editorial Pre-textos 2000  

● Diéguez Caballero, Ileana. “Escenarios liminales. Teatralidades, performance y 

política” Buenos Aires, Argentina: Atuel 2007 

● Diez Picazo, Luis. “Fundamentos del derecho civil patrimonial. Volumen primero. 

Introducción Teoría del contrato” Thompson Civitas. España: 2003 

● Dubatti; Jorge. “Filosofía del Teatro 1. Convivio, experiencia, subjetividad” Buenos 

Aires, Argentina: Atuel 2007 

● Eagleton, Terry. “Una introducción a la teoría literaria” México: Fondo de Cultura 

Económica 1998. 

● Eco, Umberto. “La estrategia de la ilusión” Madrid, España: Editorial Lumen 1999 

● Echeverria, Bolivar. “¿Qué es la modernidad? Cuaderno 1” Universidad Nacional 

Autónoma de México. México, 2019 



Moreno 232 
 

● -------------------------“Ethos barroco” 

● --------------------------“La modernidad de lo barroco” Ediciones Era. México, 1998 

● _________________”Critica de la modernidad capitalista” Edit. Oxfam. La Paz, 

Bolivia 2011 

● Eliade, Mircea. "Mito y realidad" Editorial Labor, S.A. Barcelona, España 1992 

● Escémez, Juan. “Prevención de la drogadicción” México: NAU llibres Editorial. 

1997 

● Fabelo Corzo, José Ramón. "14 tesis sobre los valores estéticos."  México: Talleres 

rústicos Puebla, 1999. 8. 

● Foucault, Michel. “Conferencia El nacimiento de la medicina social”, Revista 

centroamericana de Ciencias de la Salud (1977); conferencia en la Universidad del 

Estado de Rio de Janeiro, octubre de 1974. Dits et Écrits, II, p. 210. 

● ---------------------“Historia de la Sexualidad” I: 137.  

● ---------------------“Vigilar y castigar” Paris, Francia: Galimard, 1999 

● ----------------------“Genealogía del racismo”. La Plata, Argentina: Altamira, 1985 

● Fajardo, Carlos. “Estética y sensibilidades posmodernas. Estudio de sus nuevos 

contextos y categorías” ITESO Ediciones Universidad Iberoamericana León, Gto. 

México 2006 

● García Canclini, Néstor. “Culturas híbridas” Buenos Aires, Argentina: Paidós 2001 

● Geirola, Gustavo. “Teatralidad y experiencia política en América Latina (1957-

1977)” Buenos Aires, Argetina- Los Ángeles, USA. Edit. Argus-a Artes y 

Humanidades 2018 



Moreno 233 
 

● Monedero, Juan Carlos. "Disfraces del Leviatán" Ediciones Universidad 

Iberoamericana Puebla. Puebla, México 2007 

● Foster, Hal. (Edicion a cargo de) “La posmodernidad” Barcelona, España. Editorial 

Kairos 2006 

● Frye, Nortrop. “Anatomía de la crítica. Cuatro ensayos.” Caracas, Venezuela: 

Monte Ávila Editores C.A. 1977 

● Giddens, Anthony “Consecuencias de la modernidad” Madrid, España: Taurus 1990 

● Guattari, Félix. “Cartografías esquizoanalíticas” Buenos Aires, Argentina: 

Manantial1989 

● Hall, Stuart. (ed.) “The work of the representation”. Representation: Cultural 

representations and signifying practices. Londres, Sage/Open University Press 

● Hobbes, Thomas. "Leviatán" Biblioteca del pensamiento. Editorial Losada. Buenos 

Aires, Argentina 2011 

● Hutcheon, Linda. A Poetics of Postmodernism. History, Theory, Fiction. New York: 

Routledge, 1988. 

● Keyes, Ralph. “The Post-Truth Era: Dishonesty and Deception in Contemporary 

Life” Nueva York: St. Martin's Press. 2004 

● Krauze, Enrique. “México: La tormenta perfecta” Letras libres. Editorial Vuelta.  

Noviembre 2012. Año XIV. México DF 

● Lacan, Jaques. “Seminario. Libro 4. La relación del objeto” Edit. Manantial 

● Leñero, Vicente. “La nueva dramaturgia mexicana” México: Ediciones El Milagro/ 

Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 1996 

● Levinas, Emmanuel. “Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad” 



Moreno 234 
 

Salamanca, España: Sígueme 1999 

● Lyotard, Jean François.  “La posmodernidad (explicada a los niños)” Barcelona, 

España: Gedisa, 1997 

● Mertón-Barbero Jesús. “Oficio de cartógrafo. Travesías latinoamericanas de la 

comunicación en la cultura” Santiago de Chile: Fondo de Cultura Económica 2002 

● Mijares, Enrique. “La realidad virtual del teatro mexicano: la desmitificación         

posmoderna”.   Instituto Municipal de Arte y Cultura, México. 1999 

● Monedero, Juan Carlos. Disfraces del Leviatán. Ediciones Universidad 

Iberoamericana Puebla. Puebla, México 2007 

● Mukarowsky, Jan. "Función, norma y valor estético como hechos sociales."  

Barcelona, España: Gustavo Gili, 1997 

● Mcluhan, Marshall. “Comprender los medios de comunicación: las extensiones del 

ser humano”. Barcelona España: Paidós Ibérica 2009 

● Nietzsche, Friedrich. "Sobre la verdad y la mentira en sentido extra moral" Obras 

completas, vol. 1, Ediciones Prestigio. Buenos Aires, Argentina 1970 

● Paz, Octavio. “El laberinto de la soledad, posdata y vuelta al laberinto de la 

soledad”, México: Fondo de cultura económica. 2007 

● Pavis, Patrice. “Diccionario del teatro” Barcelona, España: Editorial Paidós 1998 

● Picó, Joseph. Modernidad y Posmodernidad. Barcelona, España: Alianza, 2006 

● Popova, Elvira. “La dramaturgia mexicana de los años 90 del siglo XX desde la 

pespectiva de la posmodernidad” Acotaciones: revista de investigación teatral. 

México: Universidad Autónoma de Nuevo León. 2010 

● Pulido Genara, “Violencia epistémica y descolonización del conocimiento” Revista 



Moreno 235 
 

Sociocriticism Año 2009, Vol. 24, Número 1-2  

● Ricaño, Alejandro. ·”El bosque se está incendiando”. Archivo personal 

● Ricoeur, Paul. “Tiempo y narración. Configuración del tiempo en el relato 

histórico”. Siglo XXI Editores. Buenos Aires, Argentina 1995 

● Rizk, Beatriz. “9 días de guerra en Facebook, de Luis Mario Moncada: de cuándo el 

dominio privado deviene público.” Latin American Theatre Review. Vol. 44, No. 2, 

Spring 2011 

● Rosenau, James N., “A theory of change and continuity.”  Princeton University 

Press. USA. 2008 

● Sánchez Vásquez, Adolfo. "Invitación a la estética."  México: Grijalvo, 2005. 65. 

● Sánchez Vásquez, Adolfo. “Las ideas de Marx sobre la fuente y la naturaleza de lo 

estético” México: Era 1956 

● Singleton, Carole W. “Philosophy: An Antro-Dramatic: approach to curriculum 

design in theatre history”. Anthropology, drama and the human experience: an 

interdisciplinary approach to the study of social values. Washington, D.C. 

University, 1979. 1-14 

● Shopenhauer, Arthur. “El mundo como voluntad y representación.” México: Porrúa, 

1993. 17 

● Spivak, Gayatri. “¿Puede hablar el subalterno?” Revista Colombiana de 

Antropología. Vol. 39 enero-diciembre 2003 pps. 297-364 

● Schimdhuber, Guillermo. “Dramaturgia mexicana: Fundación y herencia” 

Alicante : Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 2014 

● Thompson, Jonh. “Los media y la modernidad. Una teoría de los medios de 

comunicación.” Barcelona, España: Paidós, 1998 

http://muse.jhu.edu/journals/latin_american_theatre_review/toc/ltr.44.2.html
http://muse.jhu.edu/journals/latin_american_theatre_review/toc/ltr.44.2.html
http://en.wikipedia.org/wiki/Princeton_University_Press
http://en.wikipedia.org/wiki/Princeton_University_Press


Moreno 236 
 

● Vattimo, Gianni. “La sociedad transparente”. Barcelona, Paidós, 1990 

● Twersky J., Abraham “El pensamiento adictivo” México: Grupo editorial Patria, 

2013 

● Williams, Raymond. “Sociología de la cultura” Barcelona, España: Paidós 1994 

● Žižek Slavoj. “El espectro de la Ideología” En Ideología. (Žižek Compilador) Buenos 

Aires, Argentina: Fondo de Cultura Económica. 2008 

● Abejión, Pili. “El síndrome de Estocolmo”. Artículo disponible en: 

http://www.salutmental.com/motor/processa_mira_articlect.php?Documen

t=sndr_estocolm 

● Aksenchuk, Rosa. “El malestar cultural en el cruce modernidad/posmodernidad. 

Pensar la posmodernidad” Disponible en: 

http://www.avizora.com/publicaciones/que_es/textos/0040_postmoderno_postmode

rnidad_03.htm 

● Baidou. Alan. “La ética. Ensayo sobre la conciencia del mal.” Versión digital 

disponible en http://www.elortiba.org/badiou.html  

● Baudrillard, Jean. “La simulación en el arte” Disponible en: 

http://www.ugr.es/~filosofiayterapia/MATERIALES/1%20La%20simulaci%F3n%2

0en%20el%20arte%20BAUDRILLARD.pdf 

● Benjamin, Walter. “Para una crítica de la violencia” Edición Electrónica de    

   www.philosophia.cl / Escuela de Filosofía Universidad ARCIS 

● Belausteguigoitia, Marisa. Lo Trans.  Disponible en: http://www.lai.fu-

berlin.de/es/e-

http://www.salutmental.com/motor/processa_mira_articlect.php?Document=sndr_estocolm
http://www.salutmental.com/motor/processa_mira_articlect.php?Document=sndr_estocolm
http://www.avizora.com/publicaciones/que_es/textos/0040_postmoderno_postmodernidad_03.htm
http://www.avizora.com/publicaciones/que_es/textos/0040_postmoderno_postmodernidad_03.htm
http://www.elortiba.org/badiou.html
http://www.ugr.es/~filosofiayterapia/MATERIALES/1%20La%20simulaci%F3n%20en%20el%20arte%20BAUDRILLARD.pdf
http://www.ugr.es/~filosofiayterapia/MATERIALES/1%20La%20simulaci%F3n%20en%20el%20arte%20BAUDRILLARD.pdf
http://www.philosophia.cl/
http://www.lai.fu-berlin.de/es/e-learning/projekte/frauen_konzepte/projektseiten/konzeptebereich/be_trans/contexto/index.html
http://www.lai.fu-berlin.de/es/e-learning/projekte/frauen_konzepte/projektseiten/konzeptebereich/be_trans/contexto/index.html


Moreno 237 
 

learning/projekte/frauen_konzepte/projektseiten/konzeptebereich/be_trans/contexto/

index.html 

● Gil Rodriguez, Eva Patricia. “Simulacro, subjetividad y biopolítica; de Foucault a 

Baudrillard”. Artículo de la Revista Observaciones filosóficas disponible en: 

http://www.observacionesfilosoficas.net/simulacrosubjetividad.html 

● Molina, José Luis. “Los cambios culturales provocados por el software social” 

disponible en: 

http://www.fgcsic.es/lychnos/es_es/articulos/los_cambios_culturales_provocados_p

or_el_software_social 

● Moncada, Luis Mario. “9 días de guerra en Facebook” Latin American Theatre 

Review 2011 disponible en http://muse.jhu.edu 

● Salinas,Adan. ¿Cómo hacerse un cuerpo sin órganos?” Disponible en: 

http://www.biopolitica.org/docs/Salinas_hacerse_cuerpo.pdf 

● Usigli, Rodolfo. “Epílogo sobre la hipocrecía del mexicano” Disponible en: 

http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/epilogo-sobre-la-hipocresia-del-

mexicano/html/1d8fa99f-3851-4967-812a-dc59a3c93dc7_2.html#I_0_ 

● “El ejercito de E.E.U.U. manipula las redes sociales para fabricar la realidad”  

disponible en: http://actualidad.rt.com/actualidad/view/102650-ejercito-eeuu-

manipula-redes-sociales 

● “Adicto. Definición epistemológica” disponible en: 

http://etimologias.dechile.net/?adicto 

● “Pensamiento adictivo”. Definición disponible: 

http://www.adicciones.org/enfermedad/negacion.html 

http://www.lai.fu-berlin.de/es/e-learning/projekte/frauen_konzepte/projektseiten/konzeptebereich/be_trans/contexto/index.html
http://www.lai.fu-berlin.de/es/e-learning/projekte/frauen_konzepte/projektseiten/konzeptebereich/be_trans/contexto/index.html
http://www.observacionesfilosoficas.net/simulacrosubjetividad.html
http://muse.jhu.edu/
http://www.biopolitica.org/docs/Salinas_hacerse_cuerpo.pdf
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/epilogo-sobre-la-hipocresia-del-mexicano/html/1d8fa99f-3851-4967-812a-dc59a3c93dc7_2.html#I_0_
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/epilogo-sobre-la-hipocresia-del-mexicano/html/1d8fa99f-3851-4967-812a-dc59a3c93dc7_2.html#I_0_
http://actualidad.rt.com/actualidad/view/102650-ejercito-eeuu-manipula-redes-sociales
http://actualidad.rt.com/actualidad/view/102650-ejercito-eeuu-manipula-redes-sociales
http://etimologias.dechile.net/?adicto
http://www.adicciones.org/enfermedad/negacion.html


Moreno 238 
 

● Toro- Zambrano, Maria Cristina. “El convepto de heterotopía en Miche Faucoult”. 

Disponible en: 

https://revistas.uptc.edu.co/index.php/cuestiones_filosofia/article/view/7707/5991 

 

 

 


