
 

UNIVERSIDAD IBEROAMERICANA 

Estudios con Reconocimiento de Validez Oficial por Decreto Presidencial  

del 3 de abril de 1981 

 

 

“1, 2, 3, SOSTÉN TU POSE AHÍ. HACIA UNA EPISTEMOLOGÍA ENCARNADA 

Y EN MOVIMIENTO” 

 

TESIS 

Que para obtener el grado de 

DOCTORA EN ESTUDIOS CRÍTICOS DE GÉNERO 

 

Presenta 

ANDREA SOLÍS GONZÁLEZ 

 

Directora: Dra. Celia Arteaga Conde 

Lectoras: Dra. Anne Warren Johnson 

Dra. Siobhan Guerrero Mc Manus 

 

México, Ciudad de México                   2025 

 



1 
 

 

Resumen 

La presente investigación busca recuperar conocimientos obtenidos desde el cuerpo en la 

práctica del voguing entre practicantes de la Ciudad de México. Desde la intersección entre los 

estudios críticos de género, los estudios de la performance y la teoría queer, apoyada de una 

propuesta metodológica con técnicas de la etnografía y la antropología de la danza. Propongo 

un conocimiento y una epistemología encarnadas que cuestionan la jerarquía tradicional que 

privilegia la mente sobre el cuerpo en la producción de conocimiento y destaca cómo los 

cuerpos LGBTQ+ voguerxs pueden crear subjetividades y “mundos otros” desafiando 

perspectivas hegemónicas occidentales. 

 

Abstract 

This research aims to recover knowledge obtained from the body in the practice of voguing 

among practitioners in Mexico City. It explores this subject, from the intersection of critical 

gender studies, performance studies, and queer theory, supported by a methodological 

approach utilizing techinques from ethnografy and dance anthropology. It proposes and 

embodied knowledge and epistemology that questions the traditional hierarchy that privileges 

the mind over the body in knowledge production, and highlight how LGBTQ+ voguer bodies 

can create subjectivities and “other worlds” that challenge western hegemonic perspectives. 

 

Palabras clave: Cuerpo, Performance, Conocimiento encarnado, Subjetividad, Voguing 

  



2 
 

 

Agradecimientos 

Gracias al Doctorado en Estudios Críticos de Género de la Universidad Iberoamericana, así 

como al apoyo otorgado por la Secretaría de Ciencia, Humanidades, Tecnología e Innovación 

(SECIHTI), por el apoyo, acompañamiento y los recursos otorgados para realizar mis estudios 

de doctorado, así como la realización de la presente investigación. 

 Agradezco también a todas las personas de la comunidad ballroom que me abrieron los 

brazos, desde prácticas y balls, hasta compartiendo sus testimonios. Finalmente, a todas 

aquellas personas, familiares, amigxs, colegas y profesorxs que me apoyaron durante este 

camino, especialmente a Celia por tu acompañamiento siempre cariñoso y apapachador, a Anne 

y a Siobhan por su lectura atenta y comentarios siempre en búsqueda de ayudarme a mejorar y 

crecer como estudiante y como futura investigadora. 

 



3 
 

 

Índice General 

Sugerencias de acompañamiento 5 

Introducción 6 

Planteamiento del problema 10 

Pertinencia 11 

Pregunta de investigación 12 

Preguntas específicas 12 

Objetivo general 12 

Objetivos particulares 12 

Capítulo 1. Estado del arte 13 

Introducción 13 

1.1 Sobre el cuerpo 14 

1.1.1 ¿Cómo se ha estudiado el cuerpo? 15 

1.1.2 ¿Qué puede un cuerpo? 20 

1.2 Sobre la performance 23 

1.2.1 Performance como práctica artística 23 

1.2.2 Performance y cuerpo en análisis concretos 28 

1.2.3 Performance, cuerpo y conocimiento 31 

1.2.4.1 Performance cuerpo y feminismo 34 

1.2.4.2 Performance, cuerpo y territorio 40 

1.3 Justificación 46 

Capítulo 2. Marco teórico 47 

Introducción 47 

2.1 La triple P ¿Performar, performance o performatividad? 47 

2.1.1 Del verbo a la acción. Performar vs performance 47 

2.1.2 Performatividad 52 

2.2 Hacer mundo 54 



4 
 

 

2.2.1 Conocimiento situado y lugar de enunciación 54 

2.2.2 Giro sensible y emocional 59 

2.2.3 Cuerpos otros, conocimientos otros. Entre lo queer, cuir y torcido. 64 

2.3 Cuerpo 70 

2.3.1 La materialidad del cuerpo 70 

2.3.1.1 Cuerpo y género 70 

2.3.1.2 Un vistazo hacia los nuevos materialismos históricos 74 

2.3.2 ¿Qué entiendo cuando hablo de cuerpo? Hacia un conocimiento encarnado 77 

Capítulo 3. Propuesta metodológica 80 

Introducción 80 

3.1 Propuesta metodológica. Hacia una epistemología encarnada y en 

movimiento 

80 

3.2 Construyendo conocimientos (otros). Sobre los métodos y las técnicas 84 

3.3 Hablar con y no por. Consideraciones éticas 91 

Capítulo 4. Contexto histórico 93 

Introducción 93 

4.1 Del Harlem para el mundo. Una breve historia del voguing y el ballroom en 

Nueva York 

94 

4.2 Entre viajes y aprendizajes. Una aproximación a la historia del voguing y el 

ballroom en México (2011-2024) 

100 

4.3 ¿Cómo caminamos? 119 

4.3.1 Descripciones y especificaciones de las distintas categorías vogueras 122 

4.4 Voguing y ballroom en México hoy (2021-2025). Una radiografía 139 

Capítulo 5. Análisis encarnado y en movimiento 143 

5.1 Presentación de voguerxs 143 

5.2 Sostén tu pose ahí. El cuerpo voguero como espacio epistémico y en 

movimiento 

149 

5.2.1 U betta work bitch! Cuerpo, expresión y movimiento 149 

5.2.2 Todxs estamos rotxs. Emociones y violencias 163 



5 
 

 

5.2.3 Familia más allá de la sangre y el baile. Autopercepción y comunidad 182 

Conclusiones desde el cuerpo 196 

Voguelario 200 

Anexos 202 

Referencias 211  

Playlists y videos para consultar 218 

 

  

  

 

  



6 
 

 

Sugerencias de Acompañamiento 

Si bien confío en la radiografía del voguing y los eventos de ballroom que presento a 

continuación, recomiendo al lectorx acompañar la lectura con las siguientes playlist: 

“Latinoamérica Ballroom Beats” donde recopilé algunas canciones de DJs mexicanxs y 

latinoamericanxs, “Beats nuevos vogue femme”, creada por Annia Ninja Ubetta y “Con chant” 

igualmente creada por Annia Ninja Ubetta que recopila canciones que cuentan con la presencia 

de chanteos en inglés, las canciones en esta playlist se asemejan más a como suena la música 

durante una ball, donde los beats son acompañados por la voz de unx comentadxr, aunque en 

el caso mexicano dicho chanteo es en español. 

Adicionalmente, me tomé la libertad de agregar hipervínculos para acompañar el 

apartado, “Descripciones y especificaciones de las distintas categorías vogueras” del Capítulo 

2, se puede acceder a videos que acompañan las descripciones dando click a las fotografías 

expuestas (con excepción de “sex siren” respetando el principio de no compartir videos de esta 

categoría como explicaré más adelante; y “best hair” y “body” porque no encontré ejemplos 

nacionales en redes sociales para ambas categorías). Tanto las playlists como los videos se 

encuentran enlistados al final de la bibliografía en la sección “Playlists y videos para consultar”. 

  

https://soundcloud.com/andrea-roja-solis/sets/bruja-prieta-ballroom-mix?si=36aba40344744aa896d002bd05eacdcb&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing
https://on.soundcloud.com/0V4rw89sdPUNoCtsVV
https://on.soundcloud.com/cfxPCxhQ6w1eHjkGtH


7 
 

 

Introducción 

Puedes decir a través de tu cuerpo, porque a veces puedes 

mentar madres y se te acabaron las groserías, se te 

acabaron las palabras y tu cuerpo habla por ti. 

Any Funk, 2023 

La presente investigación surge del interés de situar al cuerpo como un sujeto de conocimiento, 

específicamente durante la práctica del voguing. Así, cuando comencé a estudiar sobre el 

cuerpo me encontré constantemente con críticas al dualismo cartesiano. René Descartes en el 

siglo XVII separó al alma de cuerpo del alma/razón, para Descartes el alma se encuentra en el 

plano de lo metafísico, lo divino, es repositorio de la razón y el pensamiento, a diferencia del 

cuerpo es inmortal; mientras que el cuerpo es pura materialidad, el alma puede existir sin 

necesidad del cuerpo, pero éste no puede existir sin un alma, esta división ocasionó una 

supremacía de la mente (espíritu/alma) frente al cuerpo. 

Esto no es tema menor, porque al momento de hacerme preguntas como ¿qué es el 

conocimiento? ¿Cómo se construye el conocimiento? Existe, desde las tradiciones 

occidentales, una superioridad de la mente/razón frente al cuerpo, por lo cual parecería ser la 

única capaz de generar conocimiento. Merleau Ponty en su Fenomenología de la percepción 

(1945/1993) rompió no sólo con el dualismo cartesiano mente-cuerpo sino también con la 

jerarquía que acompaña a dicho binomio al reconocer el cuerpo en tanto a su capacidad 

fenomenológica. A partir de esta postura comencé a cuestionarme ¿es posible situar al cuerpo 

como un primer espacio de conocimiento? Y si sí, ¿cómo estudiamos al cuerpo? ¿Qué 

posibilidades metodológicas nos presenta conocer desde el cuerpo? Y ¿Qué aprendemos del 

cuerpo? 

En el primer capítulo, presento un estado del arte donde dialogo a partir de dos ejes 

temáticos “Sobre el cuerpo” y “Sobre la performance”. En “Sobre el cuerpo”, dialogo primero 

con textos que han abordado el estudio del cuerpo desde las ciencias sociales y las 

humanidades, partiendo del dualismo cartesiano propuesto por de Renee Descartes (1637, 

1641) como mencioné previamente, así como las corrientes posteriores y críticas al mismo, 

partiendo principalmente del trabajo de Elsa Muñiz (2008, 2015), Michel Foucault 

(1977/1998), David Le Breton (2010) y Merleau Ponty (1945/1993). Posteriormente, expongo 

las posibilidades del cuerpo, a partir de la propuesta de prácticas corporales de Elsa Muñiz 

(2016) y la lectura del cuerpo, trabajado por Meri Torras (2007) y Donna Haraway (1995). 

En “Sobre la performance” presento cuatro tipos de investigaciones distintas, aquellas 

que trabajan a (i) la performance como práctica artística; las que realizan (ii) análisis de piezas 



8 
 

 

concretas de performance; (iii) la performance junto al cuerpo y el conocimiento; y (iv) la 

intersección entre performance, cuerpo y feminismo. En el primero, dialogo con autoras como 

Diana Taylor y Marcela Fuentes (2011), Andrea Cárdenas (2015), Josefina Alcázar (2008, 

2014), Guillermo Gómez-Peña (2011), André Lepecki (2011, 2016), Melissa Lima (2015) 

quienes teorizan sobre la performance como práctica artística, sus orígenes y conexiones con 

otras ramas artísticas como las artes visuales, el teatro y la danza, hasta sus orígenes 

etimológicos.  

Adicionalmente, ubico algunos trabajos donde se realiza una intersección entre los 

estudios de la performance y el voguing, como las investigaciones de Lucelina Nunes (2021), 

Constantine Chatzipapatheodoridis (2017), Gabriella Birardi y Gioele Peressini (2013), y Nora 

Muixi (2020). Así como investigaciones sobre la performance del drag trabajados por J. Brian 

Brown (2010) y Mauricio Saldívar y Diego de Jesús Badillo (2020) 

En el segundo apartado dialogué con autores como Antoine Rodríguez (2010), Kenia 

Ortiz (2021), Martín Lombardo (2017) y Ángela María Chaverra (2009), quienes realizan 

análisis de piezas específicas de performance, así como la trayectoria de artistas de 

performance. En el tercer apartado trabajé la intersección entre la performance, el cuerpo y el 

conocimiento, donde destaco las investigaciones realizadas por Mónica Dreidemie (2020) y 

Andrea Reinoso (2020). Finalmente, en el último apartado del estado del arte reconozco el 

trabajo de investigaciones de corte feminista, como el realizado por Josefina Alcázar (2001, 

2008, 2014), Ana Patricia Zambrano (2015); así como la posibilidad de ver al cuerpo como 

territorio a partir de las aportaciones de Daniela V. Di Bella (2017), Andrea Reinoso (2020), 

Mariana Berlanga (2022), Kenia Ortiz (2021) y Brianna Cano (2018). 

A partir de la revisión y análisis de la literatura presentada en el estado del arte, pude 

encontrar como principal de vacío de conocimiento el estudio del cuerpo como un espacio 

epistémico. Así, el capítulo 2 corresponde al marco teórico, el cual tiene una doble finalidad, 

primero dialogar con las teorías que fungirán como guías para el posterior análisis, pero 

también como un estado del arte teórico que me permita proponer al final del capítulo la 

categoría de conocimiento encarnado que se materializará a partir de los resultados obtenidos 

en el trabajo de campo.  

En el marco teórico, dialogo con autorxs que han buscado romper y crear nuevas 

maneras de entender al mundo que nos rodea, revalorando aquello que entendemos como 

“universalidad del conocimiento”. Lo presento en tres secciones, (i) “La triple P ¿performar, 

performance o performatividad?”, (ii) “Hacer mundo” y (iii) “Cuerpo”. 



9 
 

 

Para la primera parte dialogo con autores como Judith Butler (2007), Anne W. Johnson, 

(2014), Andrea Cárdenas (2015), Diana Taylor (2011), Josefina Alcázar (2008, 2014) y 

Guillermo Gómez-Peña (2011), para realizar una distinción entre performance (acción), 

performar (verbo) y performatividad (ejecución). En el segundo apartado trabajo las propuestas 

de conocimiento situado de Donna Haraway (1995) y lugar de enunciación de Djamila Ribeiro 

(2015), acompañado del giro sensible y emocional de Olga Sabido (2019) y Sarah Ahmed 

(2014), para finalizar con un debate entre la teoría queer, cuir y torcida, trabajados por Sarah 

Ahmed (2018), Paul B. Preciado (2009), Sayak Valencia (2017) y Ricardo Llamas (1998). 

En el tercer apartado, me adentro primero en la materialidad del cuerpo, a partir de la 

dicotomía sexo-género, a partir del trabajo realizado por Judith Butler (2007), Teresa De 

Lauretis (1989) y Sayak Valencia (2017). En un segundo momento me adentro en los Nuevos 

Materialismos y los Nuevos Materialismos Feministas propuestos por Rossi Braidotti (2002, 

2004), Siobahn Guerrero (2022), Lu Ciccia (2022), Emma Baizabal (2022) e Iris Van Der Tuin 

(2010). A partir del debate teórico presentado a lo largo de capítulo, junto con las aportaciones 

de John Austin y Richard Schechner, cierro el marco teórico con mi propuesta de conocimiento 

encarnado, entendiéndolo como la capacidad que tienen los cuerpos de producir subjetividades 

a partir de la experiencia sensible, subjetiva y situada en contraposición al cerebrocentrismo. 

Es también una ventana de agencia que tienen (o pueden tener) los sujetos sociales para 

reconocer la importancia de su materialidad en la creación de nuevos mundos y en el caso de 

la performance, ubico al cuerpo ya no sólo como la materia prima de la expresión artística, sino 

también como un sujeto de conocimiento específico. 

A partir del concepto de conocimiento encarnado, pude ubicar al cuerpo, 

específicamente al cuerpo voguero como un espacio epistémico, el cual desarrollo como será 

analizado en el capítulo 3, la propuesta de metodología encarnada, para llegar a lo que llamo 

una epistemología encarnada y en movimiento. Para este capítulo fueron centrales la 

metodología de investigación y la epistemología feministas propuestas por Norma Blazquez 

(2012) y Dianna Maffia (2008), la antropología de la danza de Silvia Citro y Patricia Aschieri 

(2011), así como métodos y técnicas de investigación como la observación participante, la 

entrevista a profundidad, la autoetnografía y la historia de vida queer propuesta por Nan 

Alamilla y Horacio N. Roque (2012). Este capítulo cierra además con una serie de 

consideraciones éticas, partiendo del postulado de hablar con y no por. 

Posteriormente, en el capítulo 4 desarrollo el contexto histórico y actual sobre el 

voguing, entendiéndolo como un estilo de baile urbano underground de la comunidad LGBTQ+ 

que surgió en la subcultural del ballroom en Nueva York durante los años 30, hasta alcanzar su 



10 
 

 

primer auge en la década de los 70 con el surgimiento de la primera casa voguera, House of 

LaBeija, y que llegó a México de manera formal en el 2011 encontrando espacios iniciales 

estudios de bailes urbanos como “Hip Hop Inteligente” y posteriormente en bares como “La 

Purísima” en el Centro Histórico y el Monumento a la Revolución de la Ciudad de México. 

Presento el contexto histórico en cuatro apartados, (i) una breve historia del voguing y el 

ballroom en Nueva York, (ii) una recapitulación de la historia del voguing y el ballroom en 

México del 2011 al 2024, (iii) descripciones y especificaciones de las distintas categorías 

vogueras, y (iv) una radiografía del voguing y los eventos de ballroom en México hoy (2021-

2025). 

Finalmente, en el capítulo 5 presento un “Análisis encarnado y en movimiento”, donde 

comienzo introduciendo a lxs voguerxs con quienes colaboré y que a partir de sus testimonios, 

aprendizajes e historias de vida, esta tesis pudo cobrar vida, sus nombres son Chula Zapata 

007, Isha Ninja Ubetta, Annia Ninja, Pantera 007, Chibi Revlon Miu Miu, Any Funk y Furia 

Barragán 007. El análisis está dividido en tres secciones: (i) “U betta wotk bitch! Cuerpo, 

expresiones y movimiento”, (ii) “Todxs estamos rotxs. Emociones y violencias” y “Familia 

más allá de la sangre y del baile. Autopercepción y comunidad”.  

Este capítulo tiene la finalidad de responder a la pregunta de investigación guiada por 

los objetivos de la presente tesis que presentaré más adelante. Así, a lo largo de este trabajo, en 

búsqueda de responder a la pregunta de investigación y guiada por los objetivos que presentaré 

más adelante, el cuerpo y específico el cuerpo voguero, se presenta como un espacio 

privilegiado para acceder a conocimientos otros, situados, lejos de pretensiones de objetividad 

y universalidad, y encuentro en la subjetividad y en la situalidad espacios para crear nuevos 

mundos.  

  



11 
 

 

Planteamiento del problema 

Desde su aparición en la escena nocturna mexicana en 2015, el voguing ha crecido en 

popularidad tanto entre bailarines y performers como público en general perteneciente a la 

comunidad LGBTQ+1, quienes asisten cada vez en mayor a número a los coloquialmente 

llamados balls (diminutivo de ballroom y pronunciado en su castellanización “bals”) en 

diferentes ciudades del país como Guadalajara, Monterrey y la Ciudad de México. En diversos 

programas televisivos, entrevistas y conversaciones personales, el cuerpo, materia prima de 

dicho performance, se menciona por diversos miembros de la comunidad ballroom mexicana 

(como Annia Ninja y Chula Zapata, por mencionar algunos ejemplos) un antes y un después 

en sus vidas, así como en sus propias subjetividades, a partir de la práctica del voguing, una 

suerte de hacer mundo desde su corporalidad y la exploración de su vivir como parte de la 

comunidad LGBTQ+. 

“El voguing es una forma de danza underground inspirada por las poses de revistas de 

moda, invención de cuerpos que han sido criminalizados, racializados, medicalizados y 

castigados una y otra vez” (Museo Universitario del Chopo, 2019, p. 9); influenciado también 

por los jeroglíficos egipcios y movimientos de gimnasia. Que surgió a partir de la subcultura 

del ballroom en los años 30 durante el renacimiento del barrio de Harlem en Nueva York entre 

la población afro, gay y trans de la época, aunque tuvo su mayor auge en la década de los 80. 

(Museo Universitario del Chopo 2019). 

Para la presente investigación es fundamental un marco teórico que me permita 

complejizar en este fenómeno cultural, por lo que realicé un debate respecto a los conceptos 

performance, performar y performatividad, seguido por un apartado que he titulado hacer 

mundo donde recorro el conocimiento situado, el lugar de enunciación, el giro sensible, así 

como las aportaciones de la teoría queer, cuir y torcida; para finalizar con un recorrido por la 

materialidad del cuerpo, su relación con el género y los nuevos materialismos históricos, 

cerrando con mi propuesta de un conocimiento encarnado.  

Dicho trabajo teórico es acompañado y apoyado por una propuesta metodológica donde 

me apoyé de la epistemología feminista, junto a métodos de investigación etnográficos como 

la autoetnografía, la observación participante y la historia de vida queer. Así, realicé relatos 

co-construidos con figuras activas y prominentes de la escena ballroom mexicana, para 

 
1 Si bien actualmente existe un debate respecto al uso de las siglas LGBTQ+ para hablar de la comunidad 

perteneciente a la diversidad y disidencia sexual, existen textos donde se utilizan, LGB, LGBT o LGBT+, he 

decidido utilizar estas siglas por ser las más amplias e incluyentes (Lesbianas, Gays, Bisexuales, Trans* y Queer). 

Sólo en caso de citas textuales se respetará al autorx en cuestión. 



12 
 

 

posteriormente profundizar en los conocimientos obtenidos a partir de la práctica del voguing, 

así como los efectos producidos en sus propias subjetividades, que fueron analizados en un 

capítulo final de análisis. 

Finalmente, me es importante aclarar que la comunidad ballroom al estar conformada 

por una gran diversidad de identidades sexo-genéricas (mujeres y hombres cis-género, personas 

trans y personas no binaries), el binarismo hombre-mujer o femenino-masculino, no contempla 

todas las voces que la conforman, por lo que, a lo largo de esta investigación utilizo la “x” para 

hablar de múltiples identidades cuando es necesario, como para hablar de lxs voguerxs cuando 

me refiero a la diversidad de vogueras y no a una/uno/une en específico, en esos casos respeté 

los pronombres que me sean solicitados. Si bien, el uso de la “e” o de la “x” en textos 

académicos es un debate abierto, Leticia Colin y Brenda Vargas-Vega (2023) en “El uso del 

lenguaje inclusivo en textos formales y coloquiales”, reconocen que a pesar de que existen 

manuales que dan recomendaciones para evitar el uso del masculino genérico en textos 

académicos, se sigue hablando desde un binomio femenino-masculino, limitando el 

reconocimiento de personas  no binarias, género flexible o género no conforme al espacio de 

lo coloquial, donde la población LGBTQ+ es la más propensa a utilizar letras como la “e” y la 

“x” para referirse a una mayor diversidad de identidades. 

Respecto a la comunidad voguera he notado que el uso de la “e” se ha vuelto más común 

en el lenguaje hablado, mientras que el uso de la “x” es utilizada principalmente en el lenguaje 

escrito (especialmente en redes sociales), por lo que decidí utilizar la “x” a lo largo del texto, 

con excepción de citas textuales, especialmente aquellas que surgen de entrevistas, donde 

respeté el uso de la “e”. 

 

Pertinencia 

Las investigaciones sobre voguing en México, así como en diferentes partes del mundo, son 

relativamente nuevas, especialmente en el caso mexicano, es una historia viva que se sigue 

escribiendo día con día. Los balls se presentan como espacios múltiples para la convivencia y 

expresión artística de miembros de la comunidad LGBTQ+ tanto en la Ciudad de México como 

en otras capitales a lo largo y ancho del país, donde el único límite es la creatividad y la 

preparación física. Adicionalmente el cuerpo, ha sido estudiado principalmente a partir de su 

materialidad y efectos, pero poco se ha hondado como un espacio epistémico capaz de generar 

conocimiento. Estudiar a partir de la historia de vida de personalidades de la escena ballroom 

mexicana, junto con su performance, me permitió ubicar a miembros de la comunidad 



13 
 

 

LGBTQ+ y sus corporalidades al centro en la producción de conocimiento y de sus 

subjetividades. 

 

Pregunta de investigación 

¿Cómo se construyen las subjetividades vogueras en la comunidad ballroom de la Ciudad de 

México? 

 

Preguntas específicas 

¿Qué papel tiene el cuerpo en la construcción de las subjetividades vogueras? 

¿Cómo impacta en su vida cotidiana la performance del voguing afuera del ballroom? 

 

Objetivo de investigación 

El objetivo general que guía la presente investigación es analizar las posibilidades de 

construcción de subjetividades vogueras en la comunidad ballroom de la Ciudad de México. 

Para lograrlo, identifiqué cuatro objetivos específicos, primero co-construir y analizar relatos 

encarnados sobre las experiencias de performers de voguing activxs en la counidad ballroom 

en México, a partir de entrevistas a profundidad e historias de vida queer. Segundo, dichos 

relatos encarnados serán analizados en contraste con las experiencias vividas por lxs 

performers de voguing durante la ejecución y práctica de la performance, así como con su papel 

en la construcción de subjetividades.  

Tercero, propongo una metodología de investigación que apele a los conocimientos 

generados por el cuerpo a partir de la práctica del voguing, para finalmente co-construir y 

analizar el cuerpo de lxs performers de voguing durante la ejecución y práctica de la 

performance en relación con su historia de vida. 

  



14 
 

 

Capítulo 1. Estado del arte 

Introducción 

En el presente estado del arte busco dialogar con investigaciones y trabajos académicos a partir 

de tres categorías y sus respectivas intersecciones: cuerpo, performance y género. El cuerpo ha 

sido objeto de un amplio debate en el pensamiento occidental, teóricos y pensadores desde 

Platón hasta Nietzsche han buscado comprenderlo más allá de sus aspectos biológicos dando 

como resultado una objetivización y en muchas ocasiones una desvalorización frente a su 

aparente contraparte, la mente.  

 En la primera parte “Sobre el cuerpo” trabajo desde dos ejes “¿Cómo se ha estudiado a 

cuerpo?” y “¿Qué puede un cuerpo?”. En la primera parte abordo los textos de las ciencias 

sociales y humanidades que han buscado estudiar y teorizar sobre el cuerpo, comenzando con 

el dualismo cartesiano planteado por Renee Descartes, así como corrientes posteriores como 

los trabajos de Elsa Muñiz, Michel Foucault, David Le Breton y Merleau Ponty. En la segunda 

sección parto de la propuesta de prácticas corporales de Elsa Muñiz (2016) y la lectura del 

cuerpo, trabajado por Meri Torras (2007) y Donna Haraway (1995). 

Adicionalmente, al ser la materia prima de la performance2 ha sido ampliamente 

estudiado desde el territorio artístico, como en las artes plásticas y visuales, la danza y el teatro; 

así como desde los estudios de género, los feminismos, la antropología visual y la educación 

con enfoque artístico. Divido la segunda parte “Sobre la performance” en cuatro ejes temáticos: 

(i) La performance como práctica artística, donde dialogo con los textos de Diana 

Taylor, Marcela Fuentes, Andrea Cárdenas, Josefina Alcázar, Guillermo 

Gómez-Peña, André Lepecki y Melissa Lima, en este apartado incluyo también 

trabajos donde se realiza una intersección entre los estudios de la performance 

y el voguing, así como la performance y el drag, donde destaco las 

investigaciones de Lucelina Nunes, Constantine Chatzipapatheodoridis, 

Gabriella Birardi, Gioele Peressini, Nora Muixi, J. Brian Brown, Mauricio 

Saldívar y Diego de Jesús Badillo.  

(ii) El análisis de piezas concretas de performance, donde se encuentran los trabajos 

de Antoine Rodríguez, Kenia Ortiz, Martín Lombardo y Ángela María 

Chaverra. 

 
2 El uso de la performance (en femenino) y el performance (en masculino) es un debate vigente y se desarrolla en 

diversos textos, como desarrollo en el presente estado del arte. En futuras citas respeto la forma en que es utilizado 

por la/el autor/a, por lo que a lo largo del texto aparecen ambos, aunque a título personal he decidido utilizar el 

concepto en femenino. 



15 
 

 

(iii) La intersección entre performance, cuerpo y conocimiento, donde dialogo con 

autoras como Mónica Dreidemie y Andrea Reinoso. 

(iv) La intersección entre performance, cuerpo y feminismo, reconociendo también 

aquellas investigaciones donde se trabaja el cuerpo como territorio, entre las que 

se encuentran Josefina Alcázar, Ana Patricia Zambrano, Daniela V. Di Bella, 

Andrea Reinoso, Mariana Berlanga, Kenia Ortiz y Brianna Cano. 

Finalmente cierro este capítulo con un apartado de justificación, donde a partir de la revisión y 

análisis de la literatura consultada, pude ubicar un principal vacío de conocimiento que me 

permite situar al cuerpo como un espacio epistémico, postulado que guía la presente 

investigación. 

 

1.1 Sobre el cuerpo 

1.1.2 ¿Cómo se ha estudiado el cuerpo? 

En la mayoría de los textos que busquemos sobre el cuerpo entendido desde las ciencias 

sociales y las humanidades, encontraremos al inicio la frase “dualismo cartesiano mente-

cuerpo” o “el cuerpo tradicionalmente se ha entendido desde el dualismo cartesiano mente-

cuerpo”. Pero ¿qué significa este dualismo? ¿Qué implicaciones tiene entender y estudiar al 

cuerpo desde esa lógica? 

 En México, Elsa Muñiz (2015) en “El cuerpo: Estado de la cuestión” realizó una 

radiografía teórica del cuerpo, a partir de la cual me guiaré para profundizar en la literatura al 

respecto, así como las concepciones de la dicotomía mente-cuerpo en el pensamiento 

occidental. Muñiz, contempla que el cuerpo ha sido un sobreentendido en dicha tradición, 

“considerado siempre con sospecha como el lugar de las pasiones y apetitos incontrolables que 

altera la búsqueda del conocimiento y la verdad (...) se argumenta la negación de la 

corporalidad y la correspondiente sobrevaloración de la mente o el espíritu en un transhistórico 

deseo de acceder a la pura inteligibilidad como la más alta forma del ser” (p. 9). Ejemplo de 

esto, continúa la autora, podemos verlo en la tradición judeocristiana, la cual ve al cuerpo como 

“el mundano camino a una más alta y valorizada espiritualidad, el postcartesiano moderno está 

marcado por un rechazo al cuerpo al considerarlo como un obstáculo al pensamiento racional” 

(p. 9-10).  

Esta desarticulación entre la mente (espíritu/alma) y el cuerpo, así como el rechazo al 

cuerpo, Muñiz la ubica desde el pensamiento de la antigua Grecia en el mito “Fedro” de Platón, 

que posteriormente adoptó Scoto de Erígena en los principios de la escolástica (Muñiz, 2015, 

p. 34), donde a partir de una visión instrumental se refería a “la caída del alma en el cuerpo (...) 



16 
 

 

a causa del pecado, el alma tiene necesidad del cuerpo y le es indispensable” (p. 34). 

Posteriormente Aristóteles lleva dicha doctrina instrumental destacando la importancia del 

alma:  

Entendida como una sustancia que forma y vivifica a un determinado cuerpo; 

es definida como el acto primero de un cuerpo que tiene la vida en potencia. (...) 

Así como cada instrumento tiene un desempeño propio, el cuerpo, como 

instrumento, tiene la vida y el pensamiento como función; el cuerpo es cierto 

instrumento natural del alma. (p. 34) 

Dicha visión instrumentalista del cuerpo como un repositorio del alma, continúa Muñiz, 

dominó durante la época medieval y fue con la instauración del cristianismo en el poder político 

e intelectual de occidente que dio un giro de carga moral, el cuerpo ya no sería sólo un 

repositorio, sino que sería también inferior e impuro con respecto del alma. Generando “un 

cambio en las concepciones sobre el cuerpo, la inmortalidad del alma y el tratamiento del 

cuerpo como el depósito de los deseos carnales y objeto del pecado, requirió una separación 

mayor entre cuerpo y alma” (p. 34).  

Esto se logró a partir de lo que Michel Foucault (1977/1998) entiende como una serie 

de sofisticados dispositivos de poder, apoyados en instituciones como la psiquiatría, la familia 

y las cárceles, para separar al cuerpo de sus placeres y convertirlos en perversiones y 

desviaciones. “Es posible que Occidente no haya sido capaz de inventar placeres nuevos, y sin 

duda no descubrió vicios inéditos. Pero definió nuevas reglas para el juego de los poderes y los 

placeres: allí se dibujó el rostro fijo de las perversiones” (p. 30). 

Así, la única visión aceptable del cuerpo era aquella que buscaba su funcionalidad 

divina, por ejemplo, para Santo Tomás de Aquino “el fin del cuerpo humano es el alma racional 

y las operaciones de ella (...) reivindica el cuerpo sensible como una vía que puede llevar a 

Dios, pero en el entendido de que sea a través del intelecto. Es decir, propone una visión 

racionalista de la imagen corporal” (Muñiz, 2015, p. 35-36). 

Esta visión si bien comprendía al cuerpo y al alma como dos elementos diferentes entre 

sí, reconoce la necesidad intrínseca entre ambos y se mantuvo hasta el surgimiento del dualismo 

cartesiano o cuerpo-máquina, cuando René Descartes los separa por completo generando no 

sólo un nuevo paradigma teórico, sino una nueva manera de entender el mundo a partir de 

binarios mutuamente excluyentes. Nos ha dejado como resultado un universo atravesado por 

oposiciones binarias, antagónicas, jerárquicas e irreconciliables, naturaleza/cultura, 

cuerpo/razón, sujeto/objeto, femenino/masculino; binomios que se consideran pilares 



17 
 

 

fundamentales de la ciencia y el conocimiento occidental, así como de la modernidad misma 

(p. 29).  

Para Descartes, “el cuerpo es independiente del alma, tal reconocimiento implica (...) 

que todo el calor y todos los movimientos que hay en nosotros pertenecen sólo al cuerpo ya 

que no dependen del pensamiento en absoluto, desde este punto de vista el cuerpo aparece 

como una máquina que camina por sí misma” (p. 36). Así, el alma se encuentra en el plano de 

lo metafísico, lo divino, es repositorio de la razón y el pensamiento, a diferencia del cuerpo es 

inmortal; mientras que el cuerpo es pura materialidad, el alma puede existir sin necesidad del 

cuerpo, pero este no puede existir sin un alma, “Dios creó un alma razonable y la añadió al 

cuerpo” (Descartes, 1637, p. 71). Comprende un cuerpo-máquina que es divisible, en tanto 

materia (órganos, músculos, etc.) con un alma (razón) indivisible (Descartes, 1641, p. 9). 

Así, el cuerpo ocupa el lugar del otro, de lo excluido, despreciado e ignorado (Muñiz 

2015, p. 10). Descartes realizó una distinción entre res cogitans y res extensa, “es decir, entre 

el poder de la mente en la existencia de sí mismo y el cuerpo como máquina” (p. 10), este 

binarismo nos ha dado como resultado una supremacía de la mente (espíritu/alma) frente al 

cuerpo, siendo este último el repositorio material biológico “que obedece leyes de la causalidad 

matemática y que ha de ser trascendida para liberar a la mente en la búsqueda de una compleja 

subjetividad racional” (p. 10). En palabras de Descartes (1637): “yo era una sustancia cuya 

esencia y naturaleza toda es pensar, y que no necesita, para ser, de lugar alguno, ni depende de 

cosa algún material; de suerte que este yo, es decir, el alma por la cual yo soy lo que soy, es 

enteramente distinta del cuerpo y hasta más fácil de conocer que éste, y, aunque el cuerpo no 

fuese, el alma no dejaría de ser cuanto es.” (p. 60). En la modernidad, la concepción del cuerpo 

vuelve a transformarse, se individualiza y se separa de lo divino, del espíritu/alma, aunque 

ahora se encontrará en desventaja frente a la mente/razón. 

En contraposición al pensamiento de Descartes, David Le Breton (2010) busca entender 

al cuerpo más allá de su materialidad y lo define como una construcción simbólica, no una 

realidad en sí misma, el cuerpo es espacio que ofrece vista y lectura, permitiendo la apreciación 

de los otros, por él somos nombrados, reconocidos, identificados a una condición social, a un 

sexo, a una edad, a una historia (p. 13-16). El cuerpo busca “expresar una dimensión de la 

corporalidad humana más allá de su mera presencia orgánica y física (…) desde el 

interaccionismo simbólico y la fenomenología presenta una visión ligada a la relación del 

cuerpo con experiencias sensibles y significativas del individuo en el mundo” (p. 9). 

A pesar de esta visión, más en el plano de la metafísica, el cuerpo de Le Breton sigue 

viviendo entre dicotomías, es un cuerpo que forma parte de un cosmos, de “algo más grande”, 



18 
 

 

sin la pomposidad de la divinidad, pero con esa misma fragmentación frente a lo inmenso y 

desconocido. “Esta serie de dicotomías propone, pues, campos específicos del conocimiento 

(...) Así, la física, la química, la biología y la medicina, son disciplinas dedicadas al estudio del 

cuerpo en tanto materia y fisiología, otras como la filosofía y la psicología, se dedican al estudio 

de la mente y sus productos” (Muñiz, 2015, p. 20-30).  

Muñiz (2008), retomando a Edgar Morin, “establece que el paradigma simplificador 

vigente en occidente ha encontrado que separar, mutilar, reducir a una sola dimensión (la 

carnal) al cuerpo humano, aparentemente, facilita su conocimiento; no obstante, al final, limita 

el alcance cabal de su comprensión (p. 30), pues sigue dividiendo al conocimiento entre lo 

racional y lo sensible. Es por lo que reconoce, a partir de esta constante reflexión sobre el 

cuerpo, que han surgido corrientes que buscan explicar la relación entre el cuerpo y la mente, 

cuerpo-razón, cuerpo-espíritu y/o cuerpo-alma (p. 37).  

Los filósofos espiritualistas, por ejemplo “afirmaban la existencia de vivientes no 

corpóreos, se oponían al positivismo materialista del siglo XIX y a toda intención de reducir a 

materia corpórea el principio de los seres orgánicos, contraponiendo principios metafísicos que 

vivifican esa materia. El cuerpo no es sino un agregado de sustancias y no es en sí mismo una 

sustancia; sustancia es solamente el alma” (p. 37).  

A partir de esta corriente de pensamiento, Arthur Schopenhauer propuso que “el cuerpo 

se identifica con la voluntad o sea con lo que considera la sustancia del mundo (nóumeno) cuya 

representación es el fenómeno” (p. 37). Por su parte Henri Bergson (2006/1896), busca la 

relación entre cuerpo (materia) y espíritu, buscando en el cuerpo algo más que un “instrumento 

del alma” (p. 27) o un receptáculo material.   

Veo cómo las imágenes exteriores influyen sobre la imagen que llamo mi 

cuerpo: ellas le transmiten movimiento. Y veo también cómo ese cuerpo inflige 

sobre las imágenes exteriores: él les restituye movimiento. Mi cuerpo es pues, 

en el conjunto del mundo material, una imagen que actúa como las demás 

imágenes, recibiendo y devolviendo movimiento, con esta única diferencia, 

quizás, que mi cuerpo parece elegir, en cierta medida, la manera de devolver lo 

que recibe. (Bergson, 2006/1896, p. 35) 

Estas visiones, si bien buscan develar una relación entre el cuerpo y la mente, los siguen 

entendiendo de manera individual y separada. Trabajos como el de Baruch Spinoza, son 

fundamentales para discutir y repensar ambos elementos que trabajan en conjunto y armonía, 

ya que consideraba al cuerpo y al alma unidos en su capacidad por producir conocimiento 

(Muñiz, 2015, p. 32-33). En Spinoza, si todo fue creado por Dios, entonces el cuerpo no es un 



19 
 

 

lugar infravalorado, ni un mero repositorio de la mente/razón/alma que alcanzará un plano 

divino cuando dejemos el mundo terrenal. Sino que el cuerpo, lo material también es divino y 

por lo tanto las pasiones y sensaciones del cuerpo son divinas, no está el cuerpo al servicio de 

la mente, ambos coexisten en la divinidad de la creación (Spinoza, 1677/1977). 

Otra vertiente ve al cuerpo como un signo del alma, como Hegel quien: 

señalaba que el alma en su corporeidad, formada y hecha en sí misma, está como 

sujeto singular por sí y de tal manera la corporeidad es la exterioridad, en cuanto 

predicado en el cual el sujeto sólo se reconoce a sí mismo. (...) Para Hegel la 

relación sujeto cognoscente-objeto de conocimiento, nos remite a la relación 

materia-espíritu (...) el sujeto y el objeto están unidos y solo se da su separación 

en el plano del entendimiento (...) son lo mismo, parte de un todo, la esencia del 

hombre es a la vez materia y espíritu. (Muñiz, 2015, p. 38) 

Por su parte desde la fenomenología, tomando como base los planteamientos de Edmund 

Husserl, “el cuerpo es una experiencia o un modo de ser vivido, que tiene un carácter específico 

junto a otras experiencias o modos de ser” (p. 39). Para Husserl, “el cuerpo es la experiencia 

aislada o individualizada tras sucesivos actos de reducción fenomenológica. El cuerpo es 

concebido como una experiencia viva, relacionada con posibilidades humanas bien 

determinadas. Desde esta perspectiva, el espíritu, el alma y el cuerpo son procesos diferentes 

pero relacionados que toman significación y relieve sólo por su conexión” (p. 39). Así: 

El cuerpo es una imagen física determinada y multiforme que se puede describir 

como un fenómeno de expresión, como un conjunto de actitudes o fenómenos 

que llegan a todos los órganos posibles. Si el espíritu es el ser del organismo y 

precisamente su ser en el mundo y el conjunto de las actividades vividas, el alma 

es su tener, o sea su capacidad cognitiva, el cuerpo, es entonces el devenir, que 

no tenemos y que no somos, sino que sucede en nosotros. (p. 39-40) 

Friedrich Nietzsche, a partir de postulados de la fenomenología y el existencialismo del siglo 

XX, busca cuestionar la supremacía del alma frente al cuerpo, al reconocer los cuerpos como 

imperfectos ¿estarían entonces siendo evidencia de almas imperfectas? ¿qué muestra el cuerpo 

del alma? Para Nietzsche “si el alma requiere de un cuerpo flaco, feo y famélico es porque 

acaso el alma es también flaca, fea y famélica (...) va encontrando el vínculo del alma con el 

cuerpo en la constitución del sí mismo” (p. 39). 

 Finalmente, uno de los desplantes más interesantes y que quiero exponer en este estado 

del arte, es la propuesta de Merleau Ponty en su Fenomenología de la percepción (1945/1993), 

texto fundamental en estudios del cuerpo desde las artes escénicas como la danza, el teatro y la 



20 
 

 

performance. En dicho trabajo rompe no sólo con el dualismo cartesiano mente-cuerpo sino 

también con la jerarquía que acompaña a dicho binomio al reconocer el cuerpo en tanto a su 

capacidad fenomenológica. Ponty al expresar “yo no estoy delante de mi cuerpo, estoy en mi 

cuerpo, o mejor, soy mi cuerpo” (p. 167) entiende una existencia desde una materialidad 

completa y perfecta en sí misma, “nosotros no contemplamos únicamente las relaciones de los 

segmentos de nuestro cuerpo y las correlaciones del cuerpo visual y del cuerpo táctil: somos 

nosotros mismos el que mantiene juntos estos brazos y piernas, el que a la par ve y toca” (p. 

167). 

 Frente a este recorrido de distintas formas de entender al cuerpo desde el mundo 

occidental que ha permeado gran parte de mi educación en las ciencias sociales, la visión de 

Ponty me permite visualizar una realidad desde el cuerpo, siendo este el primer acercamiento 

al mundo que nos rodea, más allá de cualquier pretensión religiosa o metafísica, además de 

reconocer el valor de la experiencia corporal y empírica frente a la realidad social, somos 

nuestros cuerpos, existimos en tanto que somos cuerpo. Una vez posicionando al cuerpo como 

un primer espacio de conocimiento no puedo evitar preguntarme ¿cómo estudiamos al cuerpo? 

¿Qué posibilidades metodológicas nos presenta conocer desde el cuerpo? ¿Qué aprendemos 

del cuerpo? 

 

1.1.2 ¿Qué puede un cuerpo? 

Reconociendo al cuerpo como un primer espacio para la experiencia social ¿qué hacemos con 

él? Una de las propuestas más interesantes desde México para estudiar al cuerpo, es la 

propuesta metodológica de prácticas corporales desarrollada por Elsa Muñiz (2016), quien 

parte de las teorías de técnicas corporales desarrolladas por Marcel Mauss y Le Breton, así 

como las tecnologías del cuerpo de Michel Foucault. Mauss,  

propuso la noción de técnicas corporales para nombrar los gestos codificados 

que una sociedad genera para obtener una eficacia práctica o simbólica, se trata 

de modalidades de acción, de secuencias de gestos, de sincronías musculares 

que suceden para obtener una finalidad precisa (...) [se] refieren a los modos en 

que los hombres, sociedad por sociedad, de un modo tradicional, saben servirse 

de su cuerpo. (p. 44) 

Muñiz deja de preguntarse ¿qué es el cuerpo? y se traslada a ¿qué hace un cuerpo?, 

entendiéndolo desde su multidimensionalidad, “no dividido, no reduccionista, que al mismo 

tiempo muestre la importancia de conocer el cuerpo, no como una totalidad o completud, sino 

desde su complejidad” (p. 31). 



21 
 

 

Propongo entonces transformar el orden dicotómico y jerarquizado en el que se 

encuentra la relación cuerpo-mente, en una composición que reúna en sí orden, 

desorden y organización y, en esa nueva organización, lo uno y lo diverso, 

donde se conjunten nociones que han trabajado las unas con las otras, de manera 

a la vez complementaria y antagonista. (p. 32) 

Para poder realizar dicho ejercicio, Muñiz parte de dejar de concebir al cuerpo humano como 

objeto de estudio que se puede observar y explicar independientemente del sujeto (p. 32). 

Propone la categoría de prácticas corporales, desplazando el análisis del cuerpo como objeto 

de estudio para enfocarse en analizar las representaciones. 

A partir de los usos intencionales, individuales y colectivos del cuerpo 

(amputaciones, mutilaciones, modificaciones, transformaciones, maquillaje -

cosmético y ritual, tatuajes, performaciones, intervenciones quirúrgicas, tortura, 

guerras, violencia y muerte); prácticas y disciplinas corporales que se suponen 

a sus imágenes, aquellas que ofrecen variaciones físicas de lo humano (peso, 

color de piel, órganos sexuales, color de cabello y de ojos). (...) en dicha 

exploración están comprendidas imágenes y representaciones, sensaciones y 

vivencias, tanto como los procesos de construcción y deconstrucción de la 

subjetividad y las identidades de los sujetos. (p. 32-33) 

Partiendo del concepto de prácticas propuesto por Foucault, entendido como “sistemas de 

acción en la medida en que están habitados por el pensamiento [que] implican una racionalidad 

o regularidad que organiza el hacer de los sujetos, tienen un carácter sistemático (saberes, 

poder, ética), son de índole general y recurrente, por ello constituyen una experiencia o un 

pensamiento” (p. 48). Así como de Judith Butler quien apuesta por una “materialización de los 

cuerpos más que del cuerpo como una construcción cultural [en la que] los cuerpos intervienen 

las relaciones sexuales y de género, así como las de raza, etnia, clase y edad; intervienen 

también diversos discursos, prácticas e instituciones” (p. 48).  

La propuesta de las prácticas corporales de Muñiz busca “la comprensión del cuerpo y 

la corporalidad, al mismo tiempo que afianzará la posibilidad de una desestabilización de la 

dicotomía cuerpo-mente” (p. 48). Así, las define como: 

Sistemas dinámicos y complejos de agentes, de acciones, de representaciones 

del mundo y de creencias que tienen esos agentes, quienes actúan 

coordinadamente e interactúan con los objetos y con otros agentes que 

constituyen el mundo; si consideramos que forman parte del medio en que se 

producen, es decir que son históricas, estaremos de acuerdo en que los procesos 



22 
 

 

cambiantes que las caracterizan y diferencian, no son independientes de la 

transformación del medio y/o del contexto en el que se desarrollan. (...) 

reconocemos en las prácticas corporales la virtud sistémica de ser una unidad 

compleja, ambigua, cuya posibilidad de conocimiento debemos situar en un 

nivel transdisciplinario que permita concebir, al mismo tiempo, la unidad y la 

diferenciación de las ciencias, tanto como la naturaleza del objeto y los tipos y 

complejidades de los fenómenos de asociación/organización. (p. 52) 

En tanto que reconoce las prácticas corporales desde su historicidad, en constante cambio y 

transformación propone cinco perspectivas o puntos de partida para realizar investigación: a) 

el disciplinamiento del cuerpo (gimnasia, medicina, educación); b) patrones estéticos (raza, 

prácticas de belleza, moda); c) sexualidad (identidades sexuales, pornografía, prostitución), d) 

violencia, mortificación, tortura y guerra; y e) subversión, disidencia y protesta (p. 53).  

Muñiz apuesta por una creación de investigación del cuerpo centrada en lo que el cuerpo 

hace, puede hacer o se hace sobre él y no desde una cosificación del cuerpo. “Las prácticas 

corporales, en tanto sistemas complejos y reiterados de discursos, representaciones y acciones 

que llevan a cabo los sujetos en su vínculo con otros agentes y con otros sistemas semejantes, 

nos permiten reconocer las maneras en las que se constituyen los sujetos encarnados 

corporizados” (Muñiz, 2014, p. 7). Bajo esta categoría se puede analizar casi cualquier práctica 

realizada con el cuerpo, desde las cirugías estéticas, los concursos de belleza como Miss 

Universo, el deporte, las modificaciones corporales, la performance, etc.  

Otra propuesta de análisis sobre lo que puede un cuerpo es la realizada por Meri Torras 

(2007) quien ve al cuerpo en evidencia a partir de las agramaticalidades de los cuerpos: 

¿Cuándo es visible el cuerpo? ¿Cuándo se manifiesta libre de las construcciones 

que lo constituyen? Probablemente nunca de forma absoluta porque en el 

preciso instante en que lo hiciera dejaría de ser cuerpo, cesaría su inteligibilidad 

como un cuerpo. No obstante, a veces nuestro cuerpo se hace poderosamente (y 

extrañamente) presente. Él, que siempre ha estado condenado al silencio y a la 

invisibilidad (...) inesperadamente dice, se muestra, se pronuncia. (p. 27) 

Bajo esta misma línea, Muñiz (2015) ve al cuerpo como un fenómeno discursivo “cuyo 

significado e interpretación sólo puede ser evocada desde una mirada transdisciplinaria que 

reconozca la historicidad de las concepciones de lo corporal y sus expresiones tanto en las 

representaciones como en las prácticas corporales” (p. 10). 

Los estudios culturales en la actualidad tienen en el análisis del cuerpo humano, 

uno de los principales motivos de reconocimiento subjetivo y cultural, y a uno 



23 
 

 

de los más prolíficos escenarios de creación metafórica de que ha dispuesto la 

imaginación en todos los tiempos. Así, el cuerpo no es concebible como hecho 

objetivo sino, ante todo, como un campo de elaboración discursiva que no cabe 

interpretar más que a la luz de los temporales, los conocimientos, los intereses, 

los tabúes y la imaginación de cada época. (p. 11) 

Mientras que para Torras es el arte el ámbito que más ha investigado y experimentado al 

cuerpo, así como su representación y lenguaje (p. 27). “Desritualizado, deshumanizado, 

hiperrealista, extraño, abyecto, fragmentado, mutilado, visceral… los cuerpos que transitan por 

algunas propuestas artísticas sacuden poderosamente la percepción de nuestro ser-en-el-

mundo. El cuerpo se pone en evidencia y a la vez se nos antoja menos evidente.” (Torras, 2007, 

p. 27) 

 En una línea de análisis similar, Donna Haraway (1995), retomando el trabajo sobre la 

figura literaria de los poemas de Katie King, se cuestiona si “¿son «producidos» o «generados» 

los cuerpos biológicos de la misma manera que los poemas?” (p. 27), al modo en que en el 

siglo XIX poetas y biólogos creían en la poesía y los organismos como hermanos (p. 27). “Al 

igual que los objetos de King llamados «poemas», que son lugares de producción literaria 

donde el lenguaje es también un actor independiente de intenciones y de autores, los cuerpos 

como objetos de conocimiento son nudos generativos materiales y semióticos. Sus fronteras se 

materializan en interacción social. Las fronteras son establecidas según prácticas roturadoras” 

(P. 27-28). Así, los cuerpos en su interacción con el mundo social se cargan de significados 

que además de ser analizados, pueden ser leídos. 

Si bien, en las propuestas previamente presentadas reconozco potentes categorías de 

análisis para las acciones y marcajes del cuerpo, me sigo cuestionando respecto al conocimiento 

y los aprendizajes desde él. ¿No es el cuerpo más que una máquina que hace cosas y se marca? 

¿Podemos buscar entendernos y comprender realidades sociales desde el cuerpo y no sólo a 

partir del análisis de sus acciones? 

 

1.2. Sobre la performance 

1.2.1 Performance como práctica artística 

Como bien menciona Meri Torras, las artes, en especial las artes escénicas han sido un espacio 

privilegiado para acercarnos a comprender realidades corporizadas y pocas corrientes artísticas 

han tomado al cuerpo como materia prima de la manera en que lo ha hecho la performance.  

Diana Taylor y Marcela Fuentes (2011) en la antología “Estudios avanzados de performance”, 

recuperan textos y artículos fundamentales para los estudios de la performance en búsqueda de 



24 
 

 

una teorización que contemple la diversidad del concepto, desde su historia, hasta sus 

posibilidades. En dicha publicación compilan trabajos de diversos académicos y artistas para 

complejizar sobre la performance como una práctica artística (“arte del performance” o “arte 

en acción”), así como una categoría de análisis donde se cruza con otras como el género, la 

identidad, la raza y la clase (p. 7). 

Adicional al trabajo de Tylor y Fuentes, existe un extenso trabajo desde distintas 

posturas para teorizar respecto a la performance artística, desde su relación con el cuerpo 

(Andrea Cárdenas (2015), Josefina Alcázar (2008, 2014), Guillermo Gómez-Peña (2011)), sus 

orígenes y conexiones con otras ramas artísticas como las artes visuales, el teatro y la danza 

(Gómez-Peña (2011), Alcázar (2008), André Lepecki (2011, 2016), hasta sus orígenes 

etimológicos (Alcázar (2014), Taylor y Fuentes (2011)). Abordo esta discusión más adelante 

en el marco teórico de la presente investigación. 

Entre los textos que trabajan la relación teatro-performance, se ubica “Payasas. 

Historias, Cuerpos y Formas de Representar la Comicidad desde una Perspectiva de Género”, 

investigación doctoral de Melissa Lima (2015) para obtener el grado de Doctora en Artes y 

Educación por la Universidad de Barcelona. Lima, parte de su propia experiencia desde su 

formación como payasa y busca hacer “un estudio genealógico de la figura de la payasa, a partir 

de un abordaje interdisciplinar que facilite un diálogo entre la Payasaría y otras disciplinas 

artísticas y teóricas, como las Artes Visuales, los Estudios de Performance, la Teoría Crítica, 

Artes y Educación, los Feminismos y las Teorías Queer y Crip” (Lima, 2015, S/N). Para esto 

parte del cuestionamiento “¿cómo se viene construyendo la figura de la payasa y cuál es la 

importancia de sus historias, cuerpos y formas de representación para las políticas artísticas del 

cuerpo y las pedagogías culturales?” (p. 11).  

En su estado del arte, retoma también las categorías de performance y performatividad, 

para analizar y complejizar la payasaría y el “mundo al revés” del que los payasos actúan como 

instauradores (p. 102). “Mundo al revés” se refiere a la: 

Expresión que algunos teóricos estructuralistas usan para describir el estado de 

comunión instaurado en diversas tribus y sociedades primitivas, modernas y 

contemporáneas, a través de rituales, festividades y eventos (…) opera la 

inversión temporaria de valores, jerarquías, posiciones y relaciones de poder, 

haciendo con que una realidad o mundo alternativo pueda existir de forma 

temporaria (…)  tiende a ser considerado, por un lado, como potencialmente 

transformador del status quo, ya que se permite experimentar posibilidades de 



25 
 

 

estar en el mundo de manera diferente, y por tanto, de construir mundos 

diferentes. (p. 107) 

Melissa Lima dialoga con autores como Victor Turner (1982, 1988) y Bakhtin (2002) sobre los 

rituales, el carnaval y el realismo grotesco, aunque considera que estos teóricos tienden a 

sobrevalorar la potencialidad subversiva del performance. Así como con autores del giro 

narrativo, visual y teatral como Jean François Lyotard (1979), John Austin (1971) y Judith 

Butler (1997, 2001, 1006), “el concepto de performance y performatividad son utilizados como 

herramientas para comprender la construcción del discurso y del lenguaje como actos de habla 

que, al ser enunciados, constituyen realidades” (Lima, p. 121). Lima ve a la performatividad 

como una propiedad de la performance (artística o social) a partir de la cual puede “cristalizar 

significados y representaciones culturales, dado a su carácter repetitivo” (p. 122). Finalmente 

retomando el “giro cómico” de Homi Bhaba (1994), aunque los estudios de performance 

parezcan “no evidenciar una relación concreta con los estudios de la risa y de la comicidad, 

adoptan diversas categorías y estrategias performáticas y performativas relacionadas a la risa” 

(Lima, p. 122). 

Adicionalmente puedo ubicar dentro de los estudios de la performance algunos trabajos 

realizados sobre voguing, en tanto que se desarrolla en la intersección de la danza y la 

performance, entre estas investigaciones se encuentran “Voguing, un grito retorcido contra la 

opresión. Soy todo y nada, sobre la danza de cuerpos desviantes” de Lucelina Nunes (2021), 

“Strike a Pose, Forever: The Legacy of Vogue and it's Re-contextualization in Contemporary 

Camp Performances” de Constantine Chatzipapatheodoridis (2017), “Voguing: examples of 

performance through art, gender and identity” de Gabriella Birardi y Gioele Peressini (2013) y 

la tesis de maestría “Cuerpos performativos en el voguing. Una etnografía sobre la casa Ubetta 

y la escena ballroom en Barcelona” de Nora Muixi (2020). 

Entre los trabajos previamente citados, el más extenso fue el realizado por Nora Muixi, 

quien parte de la indisociabilidad del cuerpo con la danza, como “un lugar de opresión y 

resistencia [con la capacidad de] romperse y transformarse” (p. 3). Muixi encuentra en el 

cuerpo un campo de estudio con “posibilidades de deconstrucción y subversión de las 

identidades corporales” dialogando con autores como Michel Foucault, David Le Breton; Mari 

Lu Esteban, Judith Butler, Marcel Mauss, Erving Goffman, Silvia Citro, Maurice Merleau-

Ponty y Ana Bolin; adicionalmente realizó un extenso trabajo etnográfico, a partir de la 

observación participante y entrevistas a profundidad con miembros de la casa Ubetta en 

Barcelona, España. Así, propone “el voguing y sus bailarines [como] el hilo conductor para 

profundizar en la potencialidad creadora de la danza y del cuerpo: rompiendo los límites de las 



26 
 

 

normatividades inscritas en el aprendizaje corporal e incidiendo en las trayectorias identitarias 

y subjetivas de los bailarines y performers” (p. 3). 

En el artículo de Nunes, la autora realiza una aproximación etnográfica al cuerpo desde 

el voguing y la noción de cuerpo no binario mientras aborda “las prácticas corporales de 

jóvenes que bailan bajo la perspectiva de la diversidad y desarrollan diferentes abordajes 

somatopolíticos con un particular interés en expresiones dancísticas que revelan el cuerpo 

como objeto de consumo y signo a la vez” (p. 145). Su propuesta parte de dos preguntas eje 

“¿Qué configuraciones asumen las performatividades queers en el ballroom y el voguing como 

espacio de transgresión, resistencia, expresión libre de deseos, sensualidades y protesta contra 

la marginación? ¿Qué narrativas corporales emergen en espacios públicos y privados, ante 

miradas opresivas que silencian expresividades y corporalidades diversas?” (p.  147).  

Para responder a dichos cuestionamientos, la autora dialoga con teorías del cuerpo 

retomando a Elizabeth Grosz, Michel Foucault, Gilles Deuleuze, Joanne Entwistle, Max 

Scheler, Lluís Duch y Joan-Carles Melich. Adicionalmente teoriza sobre el papel del cuerpo 

en la danza a partir de Antonin Artaud, Margarita Baz y Tortajada; y sobre el género a partir 

de Judith Butler y Paul B. Preciado. 

En una línea similar, Mazzone y Peressini, realizan primero una comparativa del 

voguing estadounidense con el italiano, así como la dicotomía entre la performance artística y 

la performatividad de género. Las autoras dividen su ensayo en dos secciones, la primera donde 

analizan la escena voguera de Italia marcando sus similitudes y diferencias con el voguing de 

Nueva York a nivel técnico e histórico y una segunda parte donde analizan el voguing a partir 

de las categorías de performance, identidad y género, dialogando con autores como Flavia 

Monceri, Michel Foucault, Catherine Harper, Roberto Canziani, Richard Schechner y Judith 

Butler. 

Desde otra postura, Chatzipapatheodoridis, propone al voguing como una performance 

camp capaz de retorcer ideales de género heteronormativos, para esto primero presenta una 

mirada crítica a la evolución del voguing y la cultura ballroom desde sus orígenes en 

comunidades marginales gays afroamericanas y latinas de Nueva York, hasta su globalización, 

comercialización y diversificación treinta años después, generando un fenómeno en el que, 

citando a Jack/Judith Halberstam, “la cultura mainstream dentro de la posmodernidad, debe ser 

definido como un proceso en el que las subculturas son tanto reconocidas como absorbidas, 

principalmente para el beneficio de grande conglomerados mediáticos” (Halberstam en 

Chatzipapatheodoridis, 2017, p. 2). Aunque también reconoce que el voguing ha logrado 

mantener su esencia queer, así como su “habilidad de encarnar y ser encarnado en la praxis del 



27 
 

 

género y la raza” (p. 3). Chatzipapatheodoridis realiza un recorrido histórico crítico de diversas 

escenas vogueras, tanto en ciudades de Estados Unidos como Nueva York y Detroit, hasta 

escenas internacionales como la parisina, para contrastar las diferencias sociales y culturales 

entre quienes conforman dichas escenas, mostrando una gran variedad de contextos socio-

económicos entre sus miembros y las casas que las conforman, desde aquellas que siguen 

siendo conformadas por clases obreras trabajadoras LGBTQ+, hasta quienes se conforman por 

profesionistas en ramas del arte y la cultura. 

Finalmente, el autor conversa con la categoría camp partiendo de las propuestas de 

Caryl Flinn, Pamela Robertson, Helene Shugart y Catherine Waggoner donde el camp en el 

voguing es una “forma de crítica contra las estructuras heterodominantes de género y 

sexualidad por su habilidad de dramatizar y parodiar su contexto social” (p. 6), en tanto que lo 

entiende como “una dispositivo de resistencia que utiliza herramientas de la cultura dominante 

para re-construir su realidad histriónica (...) simultáneamente se apropia y desafía, a través de 

la parodia, ideas tradicionales de la identidad, la imagen y la sexualidad (...) su potencial radical 

radica en su habilidad para jugar con cuerpos normativos y galvanizarlos con energía queer, 

independientemente de si dicha energía puede ser considerada subversiva o no” (p. 6-7). Sin 

perder de vista la mirada crítica, a partir de un análisis cultural, de la presencia del voguing en 

la cultura pop mainstream, tomando de ejemplo las apropiaciones del voguing por parte de 

Madona, Katy Perry, Kylie Minogue y Lady Gaga; cuestionando quién puede hablar de qué 

temas y de qué maneras. 

También en esta perspectiva, puedo ubicar investigaciones donde se realiza un análisis 

visual y discursivo del drag, expresión performativa y artística que comparte historia con el 

voguing, entre las que destaco: “Doing Drag. A Visual Case Study of Gender Performance and 

Gay Masculinities” de J. Brian Brown (2010) y “Análisis de la performatividad y las 

experiencias de vida de un grupo de drag queens en la Ciudad de México” de Mauricio Saldívar 

y Diego de Jesús Badillo (2020). En estos textos se interpelan no sólo las categorías de 

performance y cuerpo, también juega un papel fundamental el género desde la perspectiva de 

Judith Butler y la identidad, tal y como lo trabaja José Muñoz (2011) en “Introducción a la 

teoría de la desidentificación”, quien “combina las categorías de raza y sexualidad a partir de 

las teorías queer, marxista, crítica de la raza y la fenomenología” (Fuentes, 2011, p. 551). 

Muñoz, realiza un “análisis de la relación entre performance, identidad y contexto social (...) 

desde el punto de vista hegemónico impuesto por la cultura dominante como desde las 

posibilidades de reformulación de éste a cargo de sujetos minoritarios” (Fuentes, 2011, p. 551). 

 



28 
 

 

1.2.2 Performance y cuerpo en análisis concretos 

La mayor cantidad de investigaciones y trabajos académicos respecto al cuerpo y la 

performance se encuentra en los análisis de piezas específicas, así como de trayectorias de 

artistas de la performance. Antoine Rodríguez (2018) en “Cuerpo estigmatizado y enunciación 

paratópica en la performance de Lechedevirgen Trimegisto” realiza un análisis discursivo del 

trabajo performático del artista mexicanx3 Felipe Osornio (Lechedevirgen Trimegisto), en él 

ve al cuerpo como un escenario sociocultural en disputa, estigmatizado, herido y adolorido; 

entendiéndolo además como una herramienta epistemológica de resistencia y lucha política. 

Para Rodríguez, “la intención programática del texto es evidente: se trata de “construir” un 

cuestionamiento epistemológico (“un pensamiento crítico”) en el marco de la creación artística 

del autor que se concreta en su elaboración performática (en el sentido de arte acción) y 

producir nuevos conocimientos sobre el cuerpo y la masculinidad” (p. 38) en México. Así, 

pretende evidenciar la dimensión política del acto artístico, “‘apuñalar’ metafóricamente “al 

sistema”, significa deconstruir de manera radical las redes normativas de un poder hegemónico, 

o, dicho de otra manera, cuestionar el carácter naturalizado de dichas normas explicitando su 

construcción y función culturales” (p. 38).  

En líneas generales, Rodríguez apunta a reflexionar sobre la creación de Osornio, des-

biopolitizando el cuerpo masculino a partir del concepto de “paratopía” que retoma del 

lingüista francés Dominique Maingueneau, el cual implica al mismo tiempo pertenencia y no-

pertenencia:  

La paratopía es entonces una localización paradójica: no es ausencia de 

lugar, sino una difícil negociación entre el lugar y el no-lugar, una 

localización parasitaria […]. No se trata, como en el caso de la 

“heterotópica” foucaultiana (Foucault, “Des espaces autres”) de una 

representación o de una subversión de un espacio real que admitiría la 

superposición de varios espacios incompatibles (como el cine, el teatro o 

el cementerio, según los ejemplos que da Michel Foucault), sino de 

posibilitar, en el marco del acto creativo, una ubicación dentro de un 

espacio determinado del que el artista queda, no obstante, excluido. (p. 

39) 

 
3 Felipe Osornio utiliza la “x” del lenguaje inclusivo para hablar de su trabajo profesional “Lechedevirgen 

Trimegisto es el seudónimo del artista, curadorx y productorx mexicanx Felipe Osornio, conocidx por desarrollar 

una práctica artística expandida que abarca un amplio abanico de propuestas híbridas, combinando la disidencia 

sexual, la cultura popular, los saberes brujos y la ciencia con el arte de performance, la creación de imágenes, el 

video y la escritura” (Lechedevirgen, p.1). 



29 
 

 

El performance de Lechedevirgen, menciona Rodríguez, busca interrogar al género, haciendo 

uso y resignificando la figura del “puñal”, tanto como el objeto punzocortante como el uso 

despectivo en el imaginario popular mexicano para referirse a los homosexuales (p. 41).  

Interrogar al género, al nacionalismo, a la clase y a la raza desde un cuerpo de 

subalterno estigmatizado, parece ser la única manera de hacer arte en la época 

contemporánea, quizás porque urge que emerja de las cenizas de un difunto 

cuerpo des-politizado, el nuevo sujeto queer post-identitario, una nueva ficción 

que aún no ha acabado de rascar ni de borrar la tinta del antiguo palimpsesto 

decimonónico en el que se escribieron parcialmente las reglas coercitivas del 

género. (p. 52)  

Finalmente, al centrar sus performances en una fuerte crítica a la masculinidad mexicana 

hegemónico, Rodríguez ubica a Lechedevirgen dentro de la teoría queer: 

La teoría queer y los procesos de deconstrucción de las categorías identitarias 

relativas al sexo y al género, desestabilizan la naturalización de la sexualidad 

heterocéntrica, contribuyendo paralelamente a crear, dentro de las ciencias 

sociales, una especie de micro-episteme o marco epistémico que posibilita —y 

de cierto modo legitima— la emergencia de expresiones artísticas de 

inconformidad respecto a la formación de cuerpos valorados y prestigiados 

desde criterios hegemónicos de belleza, raza, clase o sexualidad. (p. 52)  

Bajo una metodología de análisis discursivo similar, Kenia Ortiz (2021) trabaja la performance 

feminista “Un violador en tu camino” creado por la colectiva feminista chilena LASTESIS y 

posteriormente retomada y reapropiada por diversas mujeres y colectivas internacionalmente, 

enfocándose en la letra de la canción, así como la adaptación lírica de algunas estrofas en 

México, la vestimenta y la coreografía. Adicionalmente la autora recabó información empírica 

por medio de observación participante en dos manifestaciones de la performance en 

Guadalajara (una frente al Palacio de Gobierno el 30 de noviembre de 2019 y la segunda en la 

Feria Internacional del Libro el 6 de diciembre del mismo año), así como en marchas y 

manifestaciones feministas (p. 272). Para Ortiz, 

La circulación de la performance en diversas partes del mundo se configura una 

communitas espontánea de mujeres en oposición a la red de corporaciones 

económicas y políticas, que según Segato (2016) ejercen sistemáticamente la 

violencia física sobre ellas; haciendo de esta communitas un territorio político 

de resistencia que parte del cuerpo, pero se fortalece entre los múltiples cuerpos 

de las mujeres. Un cuerpo-communitas-territorio que trasciende los propios 



30 
 

 

Estados naciones, que rompe con las fronteras para hacer posible una demanda 

común global, que cuestiona la autoridad moral del Estado y subvierte sus 

principios. (p. 287) 

La autora entiende como un territorio de resistencia y resignificación al cuerpo que realiza 

dicha performance, en tanto que “si el propio cuerpo de la mujer ha sido el campo de batalla 

de los poderes en conflicto, el bastidor donde se cuelgan y exhiben las señas de su anexión, 

debido al proceso de significación que esta encarna en el sistema patriarcal (Segato en Ortiz), 

con la performance se reconstruye el cuerpo como territorio de resistencia y resignificación” 

(p. 279).  

Finalmente, me parece importante señalar el cruce que hace Ortiz entre Silvia Federici, 

Rita Segato, Judith Butler y María Lugones, logrando no solo una fuerte crítica al sistema 

patriarcal en el que está inmerso la performance de LASTESIS, sino a la categoría de género en 

sí misma, desde distintas lentes evitando caer en esencialismos con categorías como “la mujer” 

o “lo femenino”. 

Sumado a esto, retoma la idea de la performance como un “drama social” dialogando 

con Victor Turner y Judith Butler, “como una acción liminoid de antiestructura, que activa 

además sentidos de colectividad o communitas (...) desde esta óptica el cuerpo en performance 

se hace territorio de resistencia y subversiva resignificación, ya que cuestiona la representación 

tradicional de la mujer en el sistema patriarcal y las lógicas de poder que subyacen a éste, al 

tiempo que se resignifica” (p. 279). 

Por su parte, Martín Lombardo (2017) une cuerpo y performance en el campo de la 

literatura, a partir del análisis discursivo de dos novelas: “La comemadre” de Roque Larraquy 

y “Buena Alumna” de Paula Porroni, la performance toma escenario en el texto cuando se alude 

a las formas en que estas dos narraciones ejemplifican el dolor. A partir de un análisis del 

discurso, en el que se vale de conceptos propuestos por Michel Foucault como biopolítica, 

poder y cuerpo, Lombardo “analiza las configuraciones del cuerpo en la sociedad del 

rendimiento. A diferencia de la sociedad disciplinaria, en donde el poder se ejercía desde 

afuera, a través de los discursos médicos, artísticos, familiares y universitarios presentes en las 

novelas, se estudia la manera en que un discurso del poder basado en el rendimiento atraviesa 

y constituye los cuerpos” (p. 97). 

Para cerrar este apartado, recupero el artículo “El cuerpo habla: Reflexiones acerca de 

la relación cuerpo-ciudad-arte” de Ángela María Chaverra (2009), resultado de un taller 

dirigido por la Maestra con alumnas/os de la Universidad de Antioquia en Medellín. Chaverra 

plantea un acercamiento al cuerpo en relación con la ciudad desde diferentes aproximaciones 



31 
 

 

teóricas y actividades empíricas, con el propósito de reflexionar sobre los procesos sociales que 

se construyen desde el cuerpo y cómo estos se entretejen con las dinámicas de la ciudad para 

así. Además de observar las diferentes lógicas que envuelven al entramado estético, simbólico, 

valorativo, consumista de la ciudad en la conformación de los cuerpos que le dan significado, 

donde el significado y el significante corporal se dispone dentro de los entendimientos sociales 

que dispone la ciudad para su placer: 

Los cuerpos de nuestras metrópolis son intervenidos por significantes que les 

dan un concepto, un movimiento, una dinámica espacio-temporal que definen 

una apropiación híbrida, un territorio poco explorado, ritmos diversos, 

imaginarios, contradictorios, referentes simbólicos que van de lo sagrado a lo 

profano, el maltrato, la violencia, y dejan cicatrices imborrables que se incrustan 

en la piel. (p. 6) 

Chaverra busca indagar el cuerpo humano “como objeto de expresión y comunicación urbana, 

mediante intervenciones espaciales de la cotidianidad que pudieran convertirse en 

manifestaciones artísticas y sirvieran como modelo o referencia a la obra creativa y a la 

reflexión sobre la ciudad” (p. 14). A partir de una metodología cualitativa, de corte etnográfico, 

con observación participante en encuentros y experimentaciones, así como entrevistas y 

actividades realizadas en el marco de la investigación, buscando emprender “un camino que 

más que lisura, lo que arroja son relieves, aristas y nudos que no permiten vislumbrar un 

horizonte y soportar una verdad, sino crear un campo de interpretación muy propio y personal, 

que se separa de las taxonomías clásicas” (p. 5). Si bien, en muchas ocasiones no quedan claros 

sus abordajes teóricos, ya que la autora no los cita, me parece un texto muy interesante en el 

plano metodológico, al llevar a la acción la performance en espacios públicos con la reflexión 

académica en diálogo con sus alumnxs.  

 

1.2.3 Performance, cuerpo y conocimiento 

Si bien, existe un foco importante en los estudios de la performance sobre el cuerpo, sus 

acciones y sentires, este sigue siendo leído y analizado desde el exterior, no se ha realizado una 

metodología donde se rescate el conocimiento que genera el cuerpo en sí mismo, el trabajo más 

cercano a este objetivo es el realizado por Mónica Dreidemie (2020) en su trabajo final 

integrador para la Especialización en Docencia y Producción Teatral de la Universidad 

Nacional de Río Negro, Argentina. 

En “Cuerpo, experiencia y performance actoral como vías de conocimiento”, busca 

indagar “cómo la experiencia corporal orienta los modos de percibir, comprender y simbolizar 



32 
 

 

la relación del ser humano con su entorno y, en una segunda instancia, reflexionar sobre el 

estatus de la misma en el quehacer teatral” (p. 5). Dreidemie parte de su experiencia profesional 

como actriz y bailarina: 

Se apoya en fundamentos teóricos de distintos campos disciplinares que 

concuerdan en señalar al cuerpo, a la experiencia y a la práctica performática 

como vía de conocimiento experiencial, en activo y situado, es decir, un 

conocimiento adquirido en relación, en entramado. (...) Reconocerse como ser 

en entramado, entender el poder de la atención conjunta, de la comunión, de la 

empatía, de la entrega y entender el cuerpo y la práctica escénica como vía de 

conocimiento basado en la experiencia (...) construyen un puente 

interdisciplinario entre la práctica y las palabras, entre las artes y la academia. 

(p. 3) 

La autora parte de la práctica de la improvisación en el teatro, asumiendo como una 

“metodología de trabajo de un actor que se posiciona como creador y no como intérprete. En 

este teatro la acción que realiza el actor/actriz es pensamiento. Partiendo de esta premisa podría 

decirse que la cognición es el proceso de conocimiento en acto” (p. 3-4). Adicionalmente 

retoma la práctica de la meditación en movimiento y los estudios de movimiento consciente 

propuestos por Fedora Aberastury (1991) donde: 

las manos y los dedos son los artesanos del cerebro. Este concepto enfatiza que 

la práctica corporal modifica el estado de consciencia y la percepción y que a 

través de un trabajo arduo y consciente logramos deshacernos de bloqueos 

energéticos que nos limitan a la hora de experimentarnos vivencialmente como 

una unidad cuerpo-mente-espíritu y como una totalidad, es decir, en relación 

directa y recíproca con el entorno. (p. 3-4) 

Mientras retoma principios de la danza Butoh y la danza contemporánea improvisada, la autora 

menciona que a partir de estos bailes “aprendemos el valor de la confianza que se necesita para 

moverse sin ideas ni coreografías de antemano y percibimos el entramado energético con otros 

cuerpos y el entorno en el devenir de un pensamiento en acción” (p. 4). 

Otro trabajo importante que busca reconocer el cuerpo como una fuente de 

conocimiento, para hablar desde el cuerpo y no sólo del cuerpo, es “Cuerpo, dolor y memoria. 

Usos sociales y políticos del cuerpo en la performance latinoamericana” de Andrea Reinoso 

(2020) quien dialoga con Sandra Harding y su planteamiento de investigar desde las 

experiencias de vida de las mujeres, “comprendiendo las circunstancias sociales, políticas y 

económicas dentro de las cuales se desarrollan” (p. 16). Reinoso analiza desde los estudios 



33 
 

 

culturales como la performance permite visibilizar a feminidades y masculinidades disidentes 

frente a un escenario en el que los cuerpos femeninos y feminizados son atravesados por la 

violencia de género, la memoria y el dolor, para la autora, desde la corporalidad se puede 

cuestionar e interpelar la violencia patriarcal presente en la sociedad Latinoamericana (p. 15). 

A partir del análisis de performances de cuatro artistas latinoamericanos: Regina José Galindo 

(Guatemala), Daniel Brittany Chávez (México), María José Machado (Ecuador) y Daniel Coka 

(Ecuador). 

Reinoso divide su trabajo en tres partes, primero hace un excelente recorrido histórico 

de la performance en el contexto latinoamericano donde analiza: 

las posibilidades que brinda la performance como un espacio de resistencia, de 

sentires, de reinvención, resignificación, denuncia y combate al olvido; 

haciendo, del acto de poner el cuerpo, un medio de presencia de los cuerpos 

ausentes, es decir, un acto de la memoria. Abordo asimismo la posibilidad de la 

performance de ser una estrategia de decolonización, principalmente del ser y 

del saber. (p. 18) 

En un segundo capítulo aborda teóricamente al cuerpo como un espacio político, así como 

estrategia discursiva de interpelación al poder y como un primer acto comunicativo (p. 18), 

además de realizar análisis de performances específicos “que parten del poder y de su estrategia 

de visibilizar e invisibilizar unos y otros según lo que el mercado necesite: cuerpos marginados, 

cuerpos violables, el cuerpo del deseo, el cuerpo productivo, disciplinado, sexuado, y el cuerpo 

del consumo” (p. 18-19). Finalmente presenta un capítulo donde observa y analiza el uso del 

dolor en la performance, “cómo la experiencia dolorosa y violenta se transforma en una herida 

social o personal y, a su vez, se materializa como una marca corporal que (...) da paso a la 

marca artística (p. 19)”. 

La investigación de Reinoso trabaja desde el cuerpo al recuperar las experiencias y 

sensaciones del dolor, entendiéndolo como un acto de memoria, además de plantear la 

posibilidad de politizar las emociones para hacer de la performance un acto político que va más 

allá del dolor mismo y del llanto, permitiendo sacar el dolor al espacio público donde se une 

con el testimonio y pasa por el cuerpo (p. 19). 

Tanto el trabajo de Dreidemie como el de Reinoso son fundamentales para mi propia 

investigación, ya que compartiré puntos tanto teóricos como metodológicos, aunque considero 

que en el caso de Dreidemie, si bien realiza una discusión teórica donde rescata autores que 

complejizan sobre la injerencia del cuerpo y la imaginación en la construcción de sentido, 

procesos de aprendizaje, emociones y sentimientos, el cuerpo como marcador somático frente 



34 
 

 

a la toma de decisiones, la experiencia no verbal e intersubjetiva basada en el movimiento 

corporal, la cognición desde una perspectiva creativa, en contraposición con estudios de 

teatrología y del performance (p. 65-69). Es un trabajo que se queda en la exploración teórica, 

sin llegar a proponer una metodología o aplicarlo de forma empírica, además de caer en 

aseveraciones ambiguas al hablar de “energías” e “intercambios energéticos” sin precisar qué 

entiende por estos. Mientras que, en el caso de Reinoso, si bien busca rescatar los 

conocimientos desde el cuerpo, por su tema de investigación, estos se quedan en el plano 

sensorial del dolor. A pesar de esto son un gran punto de partida y de diálogo para mi tesis 

doctoral, al plantear ambas teóricamente el cuerpo como vía de conocimiento sensible. 

 

1.2.4 Performance, cuerpo y feminismo 

Al ser el cuerpo la materia prima de la performance y una posibilidad de representar, analizar 

y/o criticar la realidad social, es una corriente artística que se ha nutrido fuertemente del trabajo 

de mujeres feministas, principalmente en México y Latinoamérica. Ejemplo de esto es el 

trabajo de Josefina Alcázar (2001, 2008, 2014) quien realiza una serie de reflexiones y análisis 

respecto al cuerpo de las mujeres en la performance, principalmente en el caso de México y 

otros países de América Latina partiendo de una variedad de aproximaciones, como el análisis 

artístico y la autoentografía, a partir del cuerpo se experimenta, explora, cuestiona y transforma, 

es herramienta y es producto (Alcázar, 2001, p. 2). Así, permite a las mujeres artistas “buscar 

una definición de su cuerpo y su sexualidad sin tener que pasar por el tamiz de la mirada 

masculina” (p. 2) tomando experiencias de la vida cotidiana permite explorar problemáticas 

personales, políticas, económicas y sociales (p. 2). 

 En “Mujeres y performance: El cuerpo como soporte” (2001) hace una breve 

historiografía de la performance de mujeres feministas en México, especialmente en su primera 

etapa a partir del movimiento estudiantil de 1968, analizando el caso de Mónica Mayer y Maris 

Bustamante como “referentes indispensables cuando hablamos de arte efímero y no objetual” 

(p. 3), artistas que se abrieron camino en una escena artística predominada por hombres: 

Bajo el lema “lo personal es político”, algunos grupos de mujeres artistas se 

reunían para discutir su experiencia como mujeres, tocando temas que las 

inquietaban y que no encontraban dónde tratarlos, temas tabú para el momento: 

particularmente sobre la sexualidad y el derecho al placer, sobre la 

despenalización del aborto, el trabajo doméstico, la violación y la agresión hacia 

las mujeres, y estos temas se reflejaban en sus obras. (p. 4) 



35 
 

 

Tanto Maris Bustamante como Mónica Meyer, menciona Alcázar, “han tenido un discurso 

feminista que plasman en sus acciones artísticas” (p. 6), posicionamiento que las llevó a crear 

el primer grupo de arte feminista en México Polvo de Gallina Negra4 entre 1983 y 1993, donde 

sus primeras piezas hacían alusión al respecto por la autonomía corporal como denuncia a la 

violación sexual y la maternidad, en espacios públicos y medios de comunicación (p. 6). Polvo 

de Gallina Negra inspiró a otras artistas a formar sus propios grupos de arte feminista en la 

década de los ochenta, donde se “discutían la problemática de las mujeres artistas y el papel 

subordinado que regularmente se les asignaba” (p. 7,), señalaron la doble moral de las 

consignas de libertades e igualdad del movimiento estudiantil, el cual no era aplicado igual 

para hombres que para mujeres, también cuestionaron la estructura familiar tradicionalmente 

encabezada por un jefe de familia y donde la mujer era relegada a un papel secundario y de 

servicio (p. 7). 

 Posteriormente en la década de los noventa, menciona Alcázar, surge una nueva 

generación de mujeres artistas que nacieron durante la revolución sexual, en esta década la 

performance en México deja de ser un arte marginal y underground y se legitimiza con 

aceptación institucional, surgiendo incluso becas del gobierno e intercambios internacionales 

(p. 7). Destaca a artistas como Lorena Wolffer y Emma Villanueva, como representantes de 

una etapa donde se reflexionó principalmente sobre la naturaleza del cuerpo: 

Algunas afirman que el cuerpo con su sudor, sus lágrimas, su sangre, sus 

excrecencias y como expresión del género, raza y clase es el único lugar en 

donde la diversidad puede existir. El performance de esta época se desarrolla en 

el contexto de las reivindicaciones étnicas, sexuales, políticas, y en la 

incorporación de vivencias personales. El yo, naturalmente, está corporeizado y 

la reflexividad se extiende al cuerpo. La conciencia del cuerpo es fundamental 

para captar la plenitud del momento, la percepción sensorial del entorno (p. 7) 

Finalmente, Alcázar reflexiona sobre las condiciones sociales y políticas del país a través de la 

lente de la performance y el trabajo de artistas en concreto, en tanto que lo ve como un arte de 

carácter contextual que cambia su forma y se posiciona en diferentes espacios sociales, donde 

“las performanceras son, hoy por hoy, las que dominan la escena del performance en México, 

abordando todo tipo de temáticas: intimistas, eróticas, políticas, sociológicas, étnicas, de 

resistencia, en fin una diversidad de temas presentados desde la óptica de las mujeres” (p. 11). 

 
4 Para más información sobre el trabajo de Polvo de Gallina Negra y más precursoras del performance feminista 

en México ver: Alcázar, J. (2014). 9. Yo Feminista, en “Performance un arte del yo. Autobiografía, cuerpo e 

identidad” (pp. 120-151) 



36 
 

 

En “Mujeres, cuerpo y performance en América Latina” (2008), Alcázar da continuidad 

a los conceptos trabajados en la investigación anterior y “analiza el destacado papel que han 

tenido las artistas del performance en América Latina” (p. 331) específicamente en los casos 

de Venezuela, Argentina, Cuba, Brasil, México y mujeres latinas que residen en California, 

Estados Unidos. Para Alcázar el cuerpo es la materia prima de trabajo de la artista de 

performance el cual analiza “en su contexto social, como un cuerpo simbólico que expresa 

problemas relacionados con la identidad, con el género y con la política” (p. 331). En el mundo 

de la performance las mujeres han jugado un papel destacado, debido a la “inmediatez y 

confrontación directa con el público [el cual] permite a las artistas expresar libremente su 

discurso, sin estar sometidas a los tradicionales patrones culturales” (p. 333). Así, el cuerpo al 

ser el soporte de la obra: 

Se convierte en la materia prima con que experimenta, explora, cuestiona y 

transforma. El cuerpo es tanto herramienta como producto; son creadoras y 

creación artística simultáneamente. Al tomar elementos de la vida cotidiana 

como material de su trabajo, exploran su problemática personal, política, 

económica y social. Reflexionan sobre el arte mismo, sobre el papel del artista 

y sobre el producto; analizan sus limitantes, sus alcances y sus objetivos; 

cuestionan la separación entre el arte y la vida; y establecen una compleja 

relación con la audiencia. En el performance, las artistas se presentan a sí 

mismas, es la acción en tiempo real; convierten su cuerpo en significado y 

significante, en objeto y sujeto de la acción. El performance permite la 

experiencia del momento, del instante, es un arte donde la inmediatez adquiere 

significado. (p. 333) 

La performance permite la exploración del cuerpo en sociedades donde se reprimen los deseos, 

transgrediendo valores morales tradicionales en la búsqueda de una sexualidad libre desde 

diversos ángulos como el feminismo, la lucha lésbico-gay, el cuestionamiento de la religión y 

el análisis de lo público y lo privado (p. 334), “de esta manera las artistas del performance no 

sólo cuestionan la división entre las artes, sino la separación entre el arte y la vida (p. 334). 

 A partir del análisis de performances creados por mujeres en los países previamente 

mencionados, Alcázar concluye que “el trabajo de las artistas del performance en América 

Latina cautiva al mostrar cómo el cuerpo femenino puede convertirse en una expresión 

libertaria dentro de una sociedad que tradicionalmente lo ha reprimido y reducido a objeto 

sexual. El performance ha permitido a muchas artistas a expresarse directamente y sin trabas 

para reflexionar sobre lo que significa ser mujer y artista” (p. 347).  



37 
 

 

Adicionalmente las artistas “abordan su problemática personal, política y social desde 

su corporalidad (...) dejan de ser musas para reflexionar, desde su propio cuerpo, sobre su 

identidad, su sexualidad y su vida cotidiana” (p. 347), planteamiento que trabaja desde 

investigaciones previas como en “Mujeres y performance: El cuerpo como soporte”, donde 

expresa cómo las artistas: 

Reflexionan sobre el arte mismo, sobre el artista y sobre el producto; analizan 

sus límites, sus alcances y sus objetivos; cuestionan la separación entre el arte y 

la vida; establecen una compleja relación entre la audiencia y el artista, y 

convierten al espectador en parte activa de su trabajo. En el performance las 

artistas se presentan a sí mismas, es la acción en tiempo real, convirtiendo su 

cuerpo en significado y significante, en objeto y sujeto de la acción. El 

performance permite la experiencia del momento, del instante, es un arte donde 

la inmediatez adquiere significado. (Alcázar, 2001, p. 2) 

Es importante mencionar que, si bien existen puntos en común entre las artistas que analiza y 

sus diversos cuerpos, ellas expanden su significación y se tornan “metáfora, texto y lienzo” (p. 

348) manteniendo el lema de lo personal es político (2001, 2008, 2014). “No puede separarse 

de su contexto social, no se puede hablar de ‘el cuerpo de la mujer’ en general, sin mencionar 

los condicionamientos sociales y culturales que lo conforman” (p. 348), “Desde los distintos 

feminismos, inquieren sobre sexualidad, religión, vida cotidiana, opresión de género y de clase, 

comportamiento público y privado; investigan sobre los límites del cuerpo y su sensorialidad, 

todo ello desde una experiencia autobiográfica e intimista” (p. 348).  

 Finalmente, recupero el trabajo de Alcázar (2014) realizado en el libro “Performance 

un arte del yo. Autobiografía, cuerpo e identidad”, donde trabaja el cuerpo y la performance 

desde el análisis histórico, de trabajos de otros artistas de performance y utilizando la 

autobiografía para reconstruir su propia experiencia y trayectoria artística, viendo al 

performance “como un arte del yo, como un arte que se inserta en el espacio autobiográfico y 

que se emparenta con diversas formas de búsqueda de la identidad y del autoconocimiento” (p. 

4), para la autora la performance le ha permitido “aprender a ver y vivir la vida de otra manera” 

(p. 6).  

En este libro, dedica una gran parte a discutir teóricamente sobre la relación entre 

cuerpo, performance y feminismo; partiendo del cuerpo como noción cultural y de la 

performatividad sexo-género dialogando con autoras como Elizabeth Grosz, Judith Butler, Paul 

B. Preciado y Joan Rivière para ahondar en la performance creada por mujeres como un medio 



38 
 

 

de visibilización, como una consecuencia de la segunda ola feminista en la década de los 

sesenta. 

Muchas artistas de performance descubren que ellas pueden convertir su cuerpo 

de mujer en un campo de resistencia, y en las acciones autobiográficas que 

realizan se ostentan como sujetos con voz propia. No aceptan ser mujeres 

marginadas, pues al pasar a ocupar el centro de la escena performática se hacen 

visibles y es una manera de buscar la igualdad de derechos. El performance 

autobiográfico tiene el gran potencial transformador que les permite revelarse 

contra los valores y las prácticas de la cultura dominante, específicamente por 

la politización de lo personal en el dominio público. Muchas artistas han visto 

en el performance un medio para descubrir y forjar su identidad. (...) El 

performance permite a las mujeres salir de la invisibilidad y convertirse en 

sujetos. El cuerpo de la mujer no sólo se convierte en un espacio de resistencia, 

sino en un lienzo o en un material para ser esculpido como si fuera madera, 

piedra o metal, y a partir de aquí las mujeres pueden forjar su propia historia. 

Muchas artistas de performance tratan de buscar en las ambigüedades de la 

experiencia vivida las diferentes maneras de usar el cuerpo. (p. 109) 

Alcaraz retoma los trabajos de las artistas Ana Mendieta, Marina Abramovic y Barbara Kruger 

para profundizar sobre las posibilidades de la performance feminista autobiográfica, la cual se 

enfrenta “a las ficciones de la identidad que relacionan el modelo masculino con lo 

culturalmente valorado. En el momento en que una mujer pretende presentar su autobiografía, 

establece una actitud transgresora pues afirma que posee autoridad cultural y artística para 

llevarlo a cabo.” (p. 111). 

 Adicionalmente, la autora reconoce una estrecha alianza entre performance y 

feminismo desde sus inicios, en tanto que se retroalimentan y coinciden en muchos de sus 

postulados, como la creación de una conciencia feminista, donde las mujeres reconocen sus 

problemas como no individuales, sino que se comparten en colectivo con otras mujeres, 

ejemplo de esto se encuentra en la posibilidad de iluminar y explorar problemáticas más 

amplias a partir de las historias y anécdotas personales. (p. 115). 

 Retomando nuevamente el trabajo de Mónica Mayer, quien trabaja feminismo y arte de 

la mano en talleres de performance y autobiografía, ve en el diario una herramienta 

fundamental para la creación, al modo de los grupos feministas de autoconsciencia de la década 

de los sesenta en Estados Unidos y el trabajo de Lucia Capacchione en los setenta, a partir de 

los diarios se puede realizar una exploración de las experiencias personales que a su vez 



39 
 

 

generen ideas para crear un performance (p. 118). Esta relación entre cuerpo, performance y 

feminismo permite un trabajo desde el yo, “pero no un yo unitario, sino un yo fragmentado; no 

un yo fijo, sino un yo en proceso de ser. Un yo que no es, sino que está siendo. El yo como 

metáfora, como mito, como arquetipo” (p. 120). 

Finalmente, las teorías y posturas de Alcázar se ven materializadas en investigaciones 

de performances feministas contemporáneas en Latinoamérica, como es el caso del trabajo 

realizado por Kenia Ortiz mencionado previamente y en “‘Poner el cuerpo’. El cuerpo en la 

performance, en el arte contemporáneo de Quito” de Ana Patricia Zambrano (2015) para 

obtener el grado de Maestra en Ciencias Sociales.  

Zambrano parte de cuestionarse “de qué manera el cuerpo encarnado funciona como 

una herramienta política feminista para las mujeres artistas y/o activistas en el arte 

contemporáneo de Quito” (p. 8), específicamente en la performance. Para responder a esta 

pregunta analiza “cómo el cuerpo en la performance funciona como herramienta política-

estética en la experiencia de la subjetividad de las artistas-activistas, autoras de la performance 

“Alfombra Roja”, y en su experiencia de la subjetividad social para la acción estética-política” 

(p. 8). Zambrano crea una ruta histórico-crítica del arte feminista occidental y en Ecuador, así 

como el contexto político en dicho país, específicamente en relación con la despenalización del 

aborto, acompañada de un trabajo teórico donde desarrolla las categorías de cuerpo, 

subjetividades individuales y sociales dentro del feminismo, identidad y performance; para 

finalizar con un trabajo etnográfico con artistas/activistas de performance ecuatorianas (p. 8). 

La autora concluye que cada contexto histórico y geográfico tiene sus propias 

particularidades, así como las resistencias que surgen frente al sistema capitalista patriarcal y 

sus diferentes formas de discriminación, una de estas resistencias es el arte feminista, como es 

el caso de la performance “Alfombra Roja” que se llevó a cabo en Quito, Ecuador en 

septiembre del 2013 para demandar la despenalización del aborto (p. 123): 

La performance Alfombra Roja establece una dinámica entre el cuerpo 

individual (como cuerpo integral, no fragmentado, ni dividido, de cada una de 

las participantes de la performance) y el cuerpo común social (formado por 

todas las participantes de la performance). Al ser la performance Alfombra Roja 

una experiencia individual y a la vez colectiva, hay una movilización en la 

experiencia de la subjetividad social, que entra en tensión o reafirmación, según 

las experiencias de las subjetividades individuales por las cuales ocurre. (p. 124) 

 

 



40 
 

 

1.2.4.2 Performance, cuerpo y territorio 

Cierro el apartado “Sobre la performance” a partir de la conjunción entre la performance, el 

cuerpo y el territorio. Al respecto, Daniela V. Di Bella (2017) reflexiona sobre lo que llama 

“una emergencia del cuerpo en la sociedad contemporánea, que puede asumirse como un 

espacio de reconceptualización” (p. 137), para la autora la posmodernidad reescribe una 

iconografía y estética particular del cuerpo en torno a “la imagen-mercancía que impacta sobre 

las distintas variables de lo social, ficcional, performático y fashionable, que traducen la 

construcción de la identidad de lo individual y de lo colectivo” (p.  137). Dicha reflexión 

plasmada en su artículo “El cuerpo como territorio”, surge de una performance audiovisual de 

arte conceptual realizado por la misma autora, “que trata sobre la inevitabilidad del territorio 

corporal” (p. 150).  

Si bien el artículo va más allá de la performance en sí mismo y se centra en discusiones 

respecto a la moda y la vestimenta, me parece pertinente rescatarlo en este apartado ya que 

representa las reflexiones teóricas que guían/acompañan el trabajo de la artista y académica. 

Además de presentar una gran propuesta de estado del arte respecto a la teorización del cuerpo, 

Di Bella dialoga teóricamente con autores como Merleau Ponty quien: 

Define que el “yo” reside en el cuerpo (..) su concepción del cuerpo se apoya 

sobre la “experiencia del mundo” y la construcción del mundo vivido, donde el 

cuerpo a través de la percepción establece juicios acerca de la realidad en una 

relación singular, más nuestro cuerpo no tiene el poder de hacernos ver aquello 

que no existe; sólo puede hacernos creer que lo vemos. (p. 137) 

Adicionalmente, propone al cuerpo desde la mirada de Le Bretón, quien “define que la 

existencia del hombre es corporal, lo que establece un vínculo inexorable con su identidad, 

donde el cuerpo visto desde la perspectiva de nuestra sociedad es una construcción simbólica 

de la cultura y las sociedades de Occidente” (Le Breton en Di Bella, p. 138). Le Breton, igual 

que muchos pensadores de su época, entendía la categoría de hombre como sinónimo de 

humanidad, debate que continúa existiendo hasta la actualidad y que ha situado las experiencias 

de hombres cis-heterosexuales como universales para todas las demás identidades. Dicho 

posicionamiento hombre-humanidad, dista de ser neutro y diversas pensadoras y activistas 

feministas lo consideran un esfuerzo activo por borrar e invisibilizar las experiencias de 

mujeres trans y cisgénero, así como personas no binaries y de género fluido, imposibilitándolas 

de una agencia que pueda reconocerlas como sujetos políticos y epistémicos. 

Le Breton, ve el cuerpo como un objeto de investigación que ya no sólo pertenece a las 

ciencias sociales y biológicas, sino también a “los estudios culturales, la literatura, la fotografía, 



41 
 

 

el cine, la danza, la escenificación entre muchas otras disciplinas que exploran la construcción 

de la imagen social, cultural y psicológica del cuerpo. La corporeidad conceptualmente espacial 

y temporal, permitiría que el cuerpo se comporte como un contenedor, como un lugar” (p. 138). 

Retomando a Hans Belting, el cuerpo es un lugar en el mundo: “en el que se crean y se conocen 

(reconocen) imágenes; y, las que quedan presas de nuestro recuerdo corporal están ligadas a 

una experiencia de vida en el tiempo y en el espacio” (Belting en Di Bella, p. 138). 

Andrea Reinoso (2020) realiza un análisis del cuerpo, el dolor y la memoria en la 

performance latinoamericana donde entiende el territorio desde distintas aristas, por un lado, 

el territorio físico en el que se realizan dichas expresiones (p. 37) y también el territorio 

corporal atravesado por la preferencia sexual, afirmando que “la performance es el territorio 

también de lo queer, de lo homosexual, de lo lésbico, de lo trans, de lo travesti y del posporno” 

(p. 43). Ya que para Reinoso por el género y la materialidad los cuerpos son violentados a partir 

del cual podemos resignificar, resistir, sentir y actuar: 

He aquí la necesidad de politizar el cuerpo, ya que este no solo simboliza, sino 

que es nuestro poder materializado. Sentir el cuerpo como mi primer territorio, 

en el que habito y ejerzo mi autonomía, implica entenderlo como político. Y, 

como todo territorio, tiene una memoria y es parte de una historia. Está 

construido y moldeado a partir de ideas que se han transformado en ideologías, 

y está formado en función de ellas, al punto que es sometido a mecanismos de 

disciplinamiento y control. (p. 54) 

Esta manera de entender al cuerpo-performance-territorio, viene acompañado también de 

sistemas de poder que atraviesan al cuerpo y a partir de la cual la performance se presenta como 

un espacio antihegemónico de lucha, donde el cuerpo individual se vuelve colectivo y político, 

con memoria e historia: 

Este cuerpo también es entendido como un territorio lleno de historia, memoria 

y experiencias. Es un lugar desde el cual se generan lenguajes y sentidos, así 

como un objeto sobre el que se ejercen la dominación y el poder. No existe la 

justicia, ni leyes ni medicina ni rituales, sin la existencia de un sujeto 

incorporado sobre el cual se puedan materializar. (...) Bajo esta concepción no 

hay cabida para la separación binaria mente-cuerpo, ya que la performance está 

muy ligada con el sentir, y se desvincula del hermetismo de la razón 

instrumental. (p. 138) 

Adicionalmente Mariana Berlanga (2022) realiza una investigación acción-participación de su 

trabajo con la colectiva de mujeres latinoamericanas “Las Sueltas” en el marco de las 



42 
 

 

manifestaciones por el Día Internacional de la Mujer el pasado 8 de marzo del 2020 en 

Toulouse, Francia con un performance-baile, a modo de “reflexión sobre el potencial del 

performance para construir puentes entre los distintos feminismos” (p. 1), situándose como 

“rostros y cuerpos que no corresponden al fenotipo europeo” (p. 2). 

En dicha acción se leían carteles como “Ni la tierra ni las mujeres somos territorio de 

conquista” (p. 10), Berlanga cita a la coreógrafa y académica colombiana Carolina Mehecha 

Quintero, quien guió la performance y ve en el cuerpo en tanto su capacidad de acción política: 

el cuerpo es un lugar de discurso, pero también es lugar de opresión; donde se mezclan todas 

las opresiones, pero también las posibilidades de resistencia” (Mehecha en Berlanga p. 11). 

“La performance feminista transforma el lema de Lo personal es político en El cuerpo es 

político y desde ahí pone al cuerpo en la calle, en la galería, en el museo y allí donde no se nos 

invite también, encarnando o acuerpando un discurso feminista que es acción” (Rosa y Antivilo 

en Berlanga, p. 11). 

Berlanga dialoga desde una perspectiva feminista decolonial para dar cuenta de la 

importancia que ha tenido la performance como forma de expresión política y del cuerpo como 

medio para hacer arte del movimiento feminista francés actual, pero también como muestra de 

sus diferencias (origen, lengua, condición migratoria, visión del feminismo) (p. 2). Afirma que 

los cuerpos de las mujeres dan cuenta de la clase y de la mal llamada “raza”: “nuestros cuerpos 

dan cuenta de esa clase y de esa raza y, por eso, nos parece importante hablar desde ahí. Hacer 

visibles nuestros rostros y nuestros cuerpos es también hacer evidentes esas diferencias y poner 

en tensión al universalismo defendido por el feminismo blanco que parte de un ideal teórico, 

pero que no forma parte de nuestras realidades” (p. 11). 

 La autora también encuentra en el hacer cuerpo-territorio un propósito de la colectiva 

desde sus orígenes en octubre de 2019, frente a la necesidad de reunirse a escucharse y hacerse 

escuchar (p. 2). “El objetivo de este trabajo es pensar cómo a partir del cuerpo colectivo que se 

construye en la vida cotidiana y que se muestra eventualmente en el espacio público a través 

del performance, es posible generar puentes entre los distintos feminismos y poner en común 

estrategias para enfrentar las desigualdades que produce el sistema capitalista en su fase 

neoliberal.” (p. 2) 

Para Berlanga el territorio es entendido desde diversos lugares, primero reafirmando su 

posición como mujeres migrantes latinoamericanas, desde el uso del español en 

manifestaciones francesas, “insistimos en hablar desde nuestro propio lugar de enunciación y 

expresándonos también en nuestra lengua y a nuestra manera. Porque esa es nuestra forma de 

hacer territorio” (p. 4). Por otro lado, reconocen al cuerpo desde la postura de Lorena Cabnal 



43 
 

 

(2019), quien entiende al cuerpo a partir de la multiplicidad de violencias y opresiones 

patriarcales que se ejercen sobre los cuerpos de las mujeres indígenas, “mi cuerpo se vuelve el 

referente inmediato de la vida oprimida y liberada, sea en comunidades rurales o urbanas. Es 

en este cuerpo donde se constatan los efectos cotidianos de las violencias, pero también las 

emancipaciones” (p. 114).  

Es también a partir de esta visión del cuerpo que Berlanga establece diálogo con el 

concepto de territorio “porque el saqueo que ha sufrido nuestro continente por parte de los 

colonizadores europeos ha marcado de la historia de violencia de múltiples ejercida contra las 

mujeres de Abya Yala” (Berlanga, 2019, p. 5). Así, la autora concluye que “es desde la frontera 

del cuerpo y de las múltiples fronteras que nos atraviesan como Las Sueltas que el performance 

se ha convertido en una forma de expresión para hacer cuerpo-territorio en algunas de las 

manifestaciones feministas en Toulouse” (p. 11). 

Por su parte, Kenia Ortiz (2021) parte entender a la performance a través feminismo y 

del arte feminista latinoamericano, como “movimientos significativos por su capacidad de 

acción” (p. 265) para hacer un análisis del performance Un violador en tu camino creado por 

la colectiva chilena LASTESIS en octubre de 2019 cuya expresión, menciona la autora, “hace 

del cuerpo un territorio de resistencia y resignificación” (p. 265) dialogando con Víctor Turner 

y Judith Butler “sobre la performance como un drama social liminoid5 y antiestructura” (p. 

265), adicionalmente Ortiz encuentra en esta performance un espacio para dar vida a “una 

communitas espontáneas, que hace de los cuerpos singulares una concatenación de cuerpos 

colectivos a escala global, articulando el territorio íntimo con el colectivo” (p. 273). 

“Un violador en tu camino” fue presentado en el marco del día Internacional de la 

Eliminación de la Violencia contra la Mujer el 25 de noviembre del 2019, “las mujeres 

ocuparon la Plaza de Armas de Santiago y diversos puntos de esta ciudad para evidenciar y 

denunciar a través de la performance la violencia a la que estaban siendo sometidas por parte 

de las instituciones del Estado chileno” (p. 266). Dicho performance fue replicado cuatro días 

después “en cerca de trescientas ciudades de todos los continentes durante esta jornada y en 

 
5 Kenia Ortiz retoma el concepto de Victor Turner quien para quien lo liminar “es considerado como el “no” frente 

a todos los asertos estructurales, como el reino de la posibilidad pura. Las situaciones liminares son escenarios en 

los que surge toda posible configuración, idea, relación, nuevos símbolos, modelos y paradigmas, como los 

semilleros de la creatividad cultural” (Turner en Ortiz, p. 280). Lo liminoid se diferencia de lo liminar en tanto 

que son actos “lúdicos, pueden ser colectivos e individuales y se generan continuamente (...) son idiosincráticos 

o extravagantes, son generados por determinados individuos o colectivos y sus símbolos están más cerca del polo 

personal-psicológico que del polo objetivo-social (...) son críticas sociales o incluso manifiestos revolucionarios, 

que exponen las injusticias, ineficiencias e inmoralidades de las estructuras y organizaciones económicas y 

políticas dominantes” (p. 281) 



44 
 

 

días posteriores” (p. 266), la performance fue traducida a diversos idiomas (...), además se 

adaptaron o agregaron consignas propias atendiendo al contexto de cada país (p. 267). 

La narrativa de la performance se inspiró en las reflexiones teóricas de Rita 

Segato, quien ha señalado cómo la violencia patriarcal, misógina y homofóbica 

se revela como síntoma de nuestra era. Y ante esta expresión de violencia, la 

performance tuvo una presencia importante a nivel mundial, porque contiene 

una narrativa que es transversal a todos los contextos y con la cual se identifican 

las mujeres independientemente de su nacionalidad. (p. 271) 

Ortiz ubica la performance de LASTESIS en el marco del arte feminista latinoamericano entre 

la segunda y la tercera ola feminista, el cual se caracteriza por denunciar: 

Las dictaduras militares, la desaparición de personas, los gobiernos 

antidemocráticos, la pobreza y la precariedad de las poblaciones, la persecución 

a las disidencias sexuales y la violencia extrema contra las mujeres. Al tiempo 

que han colaborado con visibilizar el goce, la sexualidad y el placer como 

estrategia política de recuperación de nuestros cuerpos. (Milano en Ortiz, p. 

273) 

Para Ortiz “Un violador en tu camino” es un ejemplo de las acciones feministas, como un “acto 

espontáneo que responde a una coyuntura particular, pero al mismo tiempo es antiestructura 

por contribuir a minar al sistema patriarcal; invierte lo normativo a lo lúdico y corporal; 

resignifica a las mujeres y crea sentidos comunitarios” (p. 275). 

Adicionalmente, destaca que dicha acción artística, por su enunciación performativa 

“hace del cuerpo un territorio de resistencia y resignificación” (p. 271). Ortiz ubica a los 

cuerpos como territorio a partir de dialogar con Rita Segato, en tanto que “el poder actúa 

directamente sobre el cuerpo femenino” (p. 277), ya sea a partir de la violencia de orden 

personal (crímenes interpersonales, domésticos y de agresores seriales) o ataques femi-

genocidas donde los agresores son un colectivo organizado (p. 276-277). 

“Un violador en tu camino” es una expresión sobre las máximas consecuencias 

a las que el sistema patriarcal ha llevado a las mujeres. La narración también 

evidencia el entramado de este sistema. El patriarcado ha jugado históricamente 

el papel de juez, imponiendo su violencia estructural a las mujeres, como un 

castigo desde el nacimiento. El feminicidio, la violación, la desaparición, 

reconocidos en los versos de lastesis, forman parte de la violencia expresiva, de 

una guerra que encuentra en el cuerpo de las mujeres el territorio para imponer 

su poder (Segato en Ortiz, p. 277) 



45 
 

 

Así, para Ortiz, el cuerpo de la mujer es un campo de batalla de poderes en conflicto por lo que 

a partir de la performance “se hace territorio de resistencia y subversiva resignificación, ya que 

cuestiona la representación tradicional de la mujer en el sistema patriarcal y las lógicas de poder 

que subyacen a éste, al tiempo que se resignifica” (p. 279), a partir de la vestimenta, el 

maquillaje y la coreografía que acompañan la letra de la canción de LASTESIS, así como de su 

presentación en espacios públicos  (p. 282-283). 

 Finalmente Brianna Cano (2018) en “Dimensiones políticas del cuerpo abyecto en la 

performance feminista latinoamericana: territorio, afecto y mirada”, centra su investigación en 

el análisis de tres casos de performance realizados por mujeres en Latinoamérica y busca 

indagar “en la producción política corporal de estos a partir del concepto de abyección (...) 

desde la cual se articulan al menos tres momentos críticos presentes en la performance 

latinoamericana: territorio, afecto y mirada” (p. 4). Destaco principalmente el primer capítulo 

donde desarrolla el concepto de territorio a partir del trabajo de la artista Anna Mendietta en su 

performance “Territorio” dónde expresa: 

La relación entre la construcción heterosexual moderna y el cambio en el 

concepto representación, gracias al cual es posible entender el cuerpo como un 

objeto productor fuera de lógicas logocéntricas, capaz de producirse como un 

territorio propio desde su abyección en relación con las lógicas feminicidas 

para-estatales. (Cano, p. 4) 

Retomando la performance “Territorio Mexicano” de Lorena Wolffer de 1997 dentro del marco 

de la exposición “Las transgresiones al cuerpo. Arte contemporáneo en México” que se 

presentó en el Museo de Arte Carrillo Gil, donde su propio cuerpo fungió como metáfora del 

territorio mexicano, específicamente refiriéndose a la pasividad y sensación de indefensa que 

quedó como resultado de la crisis de 1994 (p. 23), Cano posiciona al cuerpo en la performance 

desde la teoría del “cuerpo histérico” el cual “usa signos para transcribir algo que se encuentra 

dentro del cuerpo y lo pone fuera, lo exhibe” (p. 32): 

El cuerpo histérico, al igual que el cuerpo de las artistas, parece no cumplir con 

las lógicas logocentristas en tanto apuesta performática en el arte. Al separarse 

de un guion y de la lógica representacional según el término clásico, se 

posiciona como acto de producción de vida in situ. El cuerpo en exposición de 

Lorena sería pues, lugar de producción de espacio, de territorio. (...) Su cuerpo 

postrado habla de una manera desligada del logos, su cuerpo sufriente produce 

algo en la realidad. Su cuerpo es un cuerpo presente y en tanto presencia que 



46 
 

 

existe es ya territorio, un territorio perdido, producción de espacio otro, 

producción del sí mismo arrojado a la plancha quirúrgica. (p. 32-33) 

Para Cano la abyección permite establecer el cuerpo de la artista como una producción de 

territorio, “partir de la rearticulación de los conceptos de presencia y representación y en donde 

presencia se entiende como un acto desatado del logos, de la ley, del texto, de la cita, o del 

nombre del padre; y que ha ayudado a la disposición de un cuerpo informe, in-estructurado, 

abyecto” (p. 98). 

Así, la conjunción cuerpo-performance-feminismo adquiere mayor profundidad y 

apuesta teórica al ligarse con el concepto de territorio, me permite ver al cuerpo no sólo en su 

materialidad, sino como un espacio atravesado por dolencias y relaciones de poder que 

interactúa con otros territorios (geográficos) como la calle y los países de origen. 

 

1.3. Justificación 

A partir de la revisión y análisis de literatura realizada en el presente estado del arte, ubiqué 

como principal vacío de conocimiento el estudio del cuerpo como un espacio epistémico, tanto 

en los trabajos donde se realiza una conceptualización teórica del cuerpo, como en las 

investigaciones sobre el cuerpo en el arte de la performance, ambas fuertemente influenciadas 

por el pensamiento occidental. 

Desde dicha tradición teórica, heredera del dualismo cartesiano mente-cuerpo, se ha 

buscado comprender al cuerpo más allá de sus implicaciones biológicas partiendo de una gran 

interrogante ¿qué es el cuerpo? Dando como resultado una escisión y una desvalorización 

frente a la mente/razón/alma. Esta postura dio un giro, a partir del trabajo de Merleau Ponty, 

quien buscó entender a cuerpo fuera del dualismo cartesiano, como un mero repositorio del 

alma, tampoco como un espacio inmoral propenso a las bajas pasiones de la tradición 

judeocristiana, proponiendo revalorizar al cuerpo como un primer espacio de acercamiento al 

mundo social que nos rodea. 

Mientras que los estudios sobre el arte de la performance han buscado principalmente 

reconocer en el cuerpo no sólo la materia prima de una expresión artística, sino también como 

un espacio crítico y reflexivo. Las investigaciones que realizan cruces entre la performance y 

el cuerpo invitan a cuestionar por un lado los límites del cuerpo y por otro los binomios clásicos 

como sexo-género o femenino-masculino, para mirar al cuerpo como creador, como significado 

y significante, como un espacio de irrupción y transgresión de la realidad social.  

Aun así, en ambas vertientes el cuerpo continúa siendo objetivado, en el sentido más 

positivista, el cuerpo como un objeto de estudio que puede ser sujeto a una mirada externa que 



47 
 

 

teoriza sobre qué es un cuerpo o en términos metodológicos lo que se hace con o se puede 

hacer con el cuerpo. Por lo que, a partir de la literatura revisada para el presente estado del arte, 

me cuestiono ¿cuáles son los conocimientos obtenidos por lxs performers desde sus cuerpos? 

¿Es el cuestionamiento de binarios como masculino/femenino, naturaleza/cultura? ¿Son los 

límites entre lo cultural y lo biológico que se llama erróneamente género y sexo? ¿Qué ocurre 

después de la performance con quienes habitan estos cuerpos en movimiento? 

Dichos cuestionamientos fungen como guía del presente trabajo de tesis doctoral y son 

la chispa que me llevaron a buscar dialogar y generar preguntas desde el cuerpo mismo. Por lo 

que, adicional al trabajo teórico, donde desarrollaré qué entiendo por 

performance/performar/performatividad, conocimiento y cuerpo; me es fundamental también 

generar una metodología de investigación donde más allá de observar, analizar o leer al cuerpo, 

busque recuperar sus conocmientos encarnados a modo de una epistemología encarnada y en 

movimiento en la performance del voguing. 

  



48 
 

 

Capítulo 2. Marco Teórico 

Introducción 

Para el presente marco teórico decidí trabajar a partir de tres ejes, donde las artes y en específico 

las artes escénicas formales e informales, como la performance, presentan un espacio para 

aproximarme al cuerpo no escindido, ni desvalorizado frente a la mente/espíritu, sino como un 

espacio de posibilidades, de prácticas y potencia. Busco reconocer al cuerpo como un lugar de 

enunciación y fuente de conocimiento, como un espacio privilegiado capaz de crear nuevos 

mundos (otros). 

 Para esto dividí el marco teórico en tres secciones. “La triple P”, donde dialogo con 

autores como Judith Butler, Anne W. Johnson, Andrea Cárdenas, Guillermo Gómez-Peña, 

Diana Taylor y Josefina Alcázar para realizar una distinción entre performance (acción), 

performar (verbo) y performatividad (ejecución), conceptos que, si bien comparten las mismas 

raíces lingüísticas, no deben confundirse, ni ser utilizadas como sinónimos, ya que cada una 

tiene especificidades particulares. Posteriormente en “Hacer mundo”, debato entre el 

conocimiento situado de Donna Haraway y el lugar de enunciación de Djamila Ribeiro, así 

como el giro sensible y emocional retomando a Olga Sabido y a Sarah Ahmed, y finalmente 

los aportes a la teoría queer/cuir/torcida de Sarah Ahmed, Paul B. Preciado, Sayak Valencia y 

Ricardo Llamas, para complejizar sobre qué conocemos, cómo lo conocemos y quiénes son 

(pueden ser) sujetos de conocimiento.  

Cierro este capítulo con los conceptos de cuerpo que me servirán como guía teórica al 

momento de trabajar con cuerpos vogueros y disidentes, por lo que me adentro en la dicotomía 

sexo-género dialogando con autoras como Judith Butler, Teresa De Lauretis y Sayak Valencia, 

para posteriormente contrastar sus visiones con las de los Nuevos Materialismos y los Nuevos 

Materialismos Feministas, apoyándome de autoras como Rossi Braidotti, Siobhan Guerrero, 

Lu Ciccia, Emma Baizabal e Iris Van Der Tuin. Para concluir este apartado teórico con la 

definición del conocimiento encarnado, aportación que realizo a partir del debate teórico 

previamente mencionado, junto con las aportaciones de John Austin y Richard Schechner. 

 

2.1 La triple P ¿Performar, performance o performatividad? 

2.1.1 Del verbo a la acción. Performar vs performance 

Cuando hablamos de performance (acción), performar (verbo) y performatividad (ejecución), 

parece que hablamos de sinónimos, incluso en diversos textos tanto artísticos como 

académicos, se utilizan de manera casi indiscriminada, por ejemplo, cuando nos encontramos 

frente a la labor de la escritura y ante la problemática de repetir el mismo concepto una y otra 



49 
 

 

vez en un párrafo comenzamos a buscar sinónimos para no caer en errores de sintaxis que 

revelen nuestra poca capacidad de jugar con el lenguaje, un sacrilegio dentro de los juegos de 

la academia.  

Así, aunque etimológicamente estas tres palabras comparten la misma raíz, se enfrentan 

al problema de la traducción y su incapacidad de ser traducidas de manera literal al español, 

por lo que a continuación realizaré una distinción entre los tres conceptos que, a su vez, 

presentan distintas posibilidades de uso dentro de la presente investigación. 

 Del verbo perform (performar), Anne W. Johnson (2014) reconoce una variedad de 

traducciones al español, que van desde las artes escénicas, hasta el deporte y el desempeño: 

La primera definición hace referencia al teatro y se traduce como “actuar” (actor 

o comediante), “cantar” (cantante), “tocar” (músico) o “bailar” (bailarín). La 

segunda, que alude al trabajo o a la producción de algún resultado, se traduce 

como “rendir” o “trabajar” (estudiante o trabajador), “responder” (equipo, 

atleta, vehículo) o “rendir” (negocio, bienes). Para el verbo transitivo, que 

requiere un objeto, encontramos en la primera definición las opciones de 

“representar” (una obra de teatro) o “tocar” (una sinfonía). En la segunda, en 

relación con el logro o cumplimiento, hallamos “desempeñar” (una función), 

“desempeñar” (un papel), “ejecutar” (una tarea), “realizar” (un experimento), 

“celebrar” (una ceremonia) y “practicar” (un ritual). (p. 10) 

Esta confusión de traducciones existe también con el concepto de performance, sus usos se 

equiparan con la “representación” de una obra de teatro, en la “interpretación” de una pieza de 

música, en la “actuación” de un artista, pero también en el “rendimiento” de un atleta o de un 

empleado en una compañía, el “desempeño” de un estudiante, incluso en la “actuación” de un 

automóvil (p. 10). En su vocablo original en inglés performance puede significar todas estas, 

representación, interpretación, rendimiento, desempeño, en el arte o en la vida laboral 

capitalista y se encuentra indiscriminadamente traducida desde artículos periodísticos, trabajos 

académicos y un manual de usuario de maquinaria pesada. 

 Johnson, quien realiza un recorrido etimológico del término performance, desde su raíz 

protoindoeuropea per, que “derivó en un enorme campo semántico centrado en la idea de 

movimiento” (p. 11), hasta su uso en la psicología del siglo XX para hablar de performance 

psicológico, pasando por su uso para designar acciones teatrales y ceremoniales en el siglo 

XVII y posteriormente en la industria tecnológica en el siglo XVIII (p. 11-12). Reconoce que 

la importancia del desdoblamiento que ha tenido a lo largo de la historia recae en que: 



50 
 

 

Por un lado, nace en el movimiento y llega a denotar a un acto de cumplir, 

lograr, desempeñar o proporcionar completamente. Implica la participación 

plena en una relación social. Por otro lado, indica la realización corpórea (y 

muchas veces artística) de una obra, de un texto, o hasta de una idea. Desde esta 

perspectiva, se puede hablar de una relación semiótica, una representación o 

puesta en escena. Pero la fuerza de la palabra convertida en concepto es 

precisamente la unión de los dos sentidos: la doble hélice semántica del 

performance, indeterminadamente ondulatoria y particular, que une relaciones 

sociales y semióticas. (p. 12) 

Para los propósitos de esta investigación me centraré en el arte de la performance6 como 

posibilidad del cuerpo, en tanto que el cuerpo toma un giro frente al dualismo cartesiano, en el 

que, como desarrollé previamente, otorga un lugar privilegiado a la mente frente al cuerpo, 

relegando al cuerpo al espacio del otro, de lo oculto, del repositorio material para la elevación 

del alma, el espíritu y la razón. En la performance, el cuerpo se posiciona al frente, se convierte 

en la materia prima de la expresión artística, se desdibuja y transgrede la línea con la 

mente/espíritu. 

Andrea Cárdenas (2015), Josefina Alcázar (2008, 2014), Guillermo Gómez-Peña 

(2011) y Diana Taylor (2011) ven a la performance como práctica una artística con impacto en 

la realidad social y entienden la intersección entre performance y cuerpo en tanto que ven al 

cuerpo como su materia prima, como un espacio material: 

El cuerpo, materia prima del arte del performance, no es un espacio neutro o 

transparente; el cuerpo humano se vive de forma intensamente personal (mi 

cuerpo), vés de nociones de género, sexualidad, raza, clase y pertenencia (en 

términos de ciudadanía, por ejemplo, o estado civil o migratorio), entre otros. 

Los performanceros son los que escenifican el cuerpo como parte central de su 

propuesta, pero los teóricos (feministas, marxistas, posestructuralistas, etcétera) 

son los que complican toda noción a priori del cuerpo como algo “natural” o 

dado. Los artistas son los que juegan con la idea de re-presentación, con la 

transmisión del conocimiento a través de gestos corporales, con la mirada del 

espectador, y con el uso del espacio (entre otros ejemplos) pero estas prácticas 

van mucho más allá de lo artístico en su potencial social. (Taylor, 2011, p. 12) 

 
6 Si bien, también es un debate vivo el uso de “el performance” en masculino y “la performance” en femenino, 

decidí utilizar el concepto en femenino como posicionamiento epistemológico y político, aunque respetaré su 

uso en masculino en citas textuales cuando el/la/lx autor/a/x lo utilice de esa manera. 



51 
 

 

Gómez-Peña (2011) en “En defensa del arte del performance”, parte de su experiencia como 

artista de performance y reconoce su cercanía con las artes visuales, su principal obra de arte 

es su propio cuerpo y este se vuelve un “artefacto” marcado, manipulado y gastado. 

“Impregnado de implicaciones semióticas, políticas, etnográficas, cartográficas y mitológicas. 

A diferencia de los artistas visuales y de los escultores, cuando nosotros creamos objetos lo 

hacemos para que sean manipulados y utilizados sin remordimiento durante el performance. 

En realidad, no nos importa si esos objetos se gastan o se destruyen. De hecho, cuanto más 

utilizamos nuestros “artefactos”, más cargados y poderosos se vuelven” (p. 495-496). 

 Respecto al origen del término, para Josefina Alcázar (2014) “la palabra performance 

es un neologismo que aparece en la lengua castellana y que proviene de la expresión inglesa 

performance art y que al castellanizar pierde la palabra aclarativa art” (p. 4) y ve en ella “una 

compleja y heterogénea gama de arte vivo que cruza las fronteras artísticas y disciplinarias en 

busca de nuevos lenguajes, nuevos espacios, nuevos materiales, para generar experiencias 

inéditas que enfatizan el proceso de creación y conceptualización frente al producto, y que 

hacen del cuerpo del artista su materia prima” (Alcázar, 2008, p. 332). También conocido como 

arte acción, ubica sus orígenes principalmente en las artes plásticas y “tiene como 

características principales ser un arte vivo, un arte ligado a la vida cotidiana donde el cuerpo 

del autor, su presencia física es fundamental; y donde la experiencia real, corporal, es fuente 

de comprensión” (Alcázar, 2014, p. 4). Si bien la autora reconoce como válidas la performance 

y el performance, considera que su uso depende del país de habla hispana, aunque a título 

personal considero que la elección del término en femenino o masculino es también un 

posicionamiento político y un lugar de enunciación. 

Los artistas del performance reflexionan sobre el arte, sus significados y sus 

limitaciones, sobre el artista y su función, y todo ello a partir de la experiencia, 

de la vivencia. Por medio de una intensa reflexividad fusionan el proceso, el 

contexto social, la conciencia y la acción. El performance es un espacio que 

permite la expresión de los sujetos marginados por la modernidad, donde las 

identidades excluidas y negadas encuentran una zona de libertad para 

pronunciarse; es un lugar habitado por la pluralidad. (p. 5) 

Para Alcázar, la atracción del público a géneros autobiográficos, entre ellos la performance, 

radica en que les permite conocerse a sí mismos, al reflejarse en ellos su propia imagen (p. 5). 

Si bien reconoce que la performance se ha confundido con un acto de narcisismo y egolatría 

“los artistas establecen una relación entre su yo íntimo y el compromiso social; es un yo que 



52 
 

 

conecta la esfera privada con el espacio público, en un yo proyectado a la comunidad, un yo 

con proyección estética” (p. 6). 

La autora, además reflexiona sobre la performance realizada por mujeres en México, la 

cual tiene sus raíces en el movimiento estudiantil de 1968 y de los colectivos de trabajo que 

conformaron esta lucha, aunque si bien eran acciones que todavía no llevaban este nombre, la 

autora las reconoce como una especie de protoperformance (Alcázar, 2001, p. 2). Mientras que 

ubica su desarrollo en América Latina desde la década de los setenta con particularidades 

dependiendo del país donde se experimenta, muchas veces de la mano con movilizaciones 

políticas (p. 333), dando como resultado una:  

pluralidad de metodologías y enfoques que adoptan para abordar temáticas tan 

amplias y heterogéneas que van desde la discriminación, el sexismo, la religión, 

el amor, la represión sexual, la marginalidad, hasta el dolor, la identidad, los 

sueños, el racismo, la muerte y el arte mismo (...) pero dentro de esta 

multiplicidad saltan a la vista las coincidencias que están marcadas por el 

espíritu de los tiempos y que rebasan fronteras y lenguajes. (Alcázar, 2008, p. 

332) 

Adicionalmente, Gómez-Peña busca responder a las preguntas ¿qué es exactamente el arte de 

la performance? y ¿qué es lo que hace a un artista de performance ser, pensar y actuar como 

tal? A partir de un recorrido entre la teoría y la crónica autobiográfica se posiciona en contra 

de los discursos dominantes, por lo que su apuesta es “sólo una entre una multitud de 

subjetividades” (p. 494). Para el autor la performance es “una forma de teoría incorporada al 

cuerpo, una teoría a través de la cual el cuerpo se transforma en un mapa de las distintas 

enunciaciones que intervienen en la formación de identidades cambiantes, resistidas, 

parodiadas, intervenidas y rechazadas”. Aunque también la reconoce como un territorio 

conceptual cambiante, donde se busca la contradicción, la ambigüedad y la paradoja (p. 497). 

“El performance también es un lugar interno, inventado por cada uno de nosotros, de acuerdo 

con nuestras propias aspiraciones políticas y necesidades espirituales más profundas; nuestros 

deseos y obsesiones sexuales más oscuros; nuestros recuerdos más perturbadores y nuestra 

búsqueda inexorable de verdad” (p. 497). La finalidad de la performance para el autor es 

generar una reflexión en el espectador (p. 499). 

Si bien, existen quienes ven a la performance como un arte que proviene del teatro, 

como Mónica Dreidemie (2020), Gómez-Peña marca una distinción entre ambos, para el autor 

el teatro cuenta con jerarquías específicas en la división especializada del trabajo, mientras que 



53 
 

 

la performance tiende a ser más horizontal, descentralizada y cambiante (p. 512), 

adicionalmente: 

El virtuosismo, el entrenamiento y las aptitudes histriónicas son muy apreciadas 

en el teatro, mientras que en el performance, la originalidad, el contenido y el 

carisma son mucho más valorados. Incluso las formas más experimentales y 

antinarrativas del teatro que no dependen de un texto tienen un principio, una 

crisis dramática (o varias) y un final. Un “evento” o “acción” de performance 

es simplemente el segmento de un proceso mucho más largo que no está 

disponible para el público, y en ese sentido, no tiene principio ni fin. (p. 511) 

Por su parte André Lepecki (2011) en “Inmóvil: sobre la vibrante microscopía de la danza”, 

analiza a la danza y su momento cero, la inmovilidad desde los estudios de la performance, en 

tanto que la entiende como una “ontología del performance en la que la presencia importa más 

que el movimiento en sí” (Fuentes, 2011, p. 524). Mientras que José Muñoz (2011) en 

“Introducción a la teoría de la desidentificación”, “combina las categorías de raza y sexualidad 

a partir de las teorías queer, marxista, crítica de la raza y la fenomenología” (Fuentes, 2011, p. 

551). Muñoz, realiza un “análisis de la relación entre performance, identidad y contexto social 

(...) desde el punto de vista hegemónico impuesto por la cultura dominante como desde las 

posibilidades de reformulación de éste a cargo de sujetos minoritarios” (p. 551). 

 Estas posturas entrarían en lo que Johnson reconoce como la “doble hélice semántica 

del performance” (Johnson, 2014, p. 13) que nace de los estudios del performance y de los 

postulados de Richard Schechner (2002), uno de los fundadores de dicha corriente. Schechner 

“hace énfasis en la relación entre estudiar algo que es performance y estudiar algo como 

performance” (p. 13), adicionalmente Elin Diamond (2006) “caracteriza el performance tanto 

como un hacer y una cosa hecha, a la vez objeto de estudio y metodología para estudiar” (p. 

13). 

 Así, reconozco en la performance, desde su complejidad artística, un espacio donde el 

cuerpo tiene la oportunidad no sólo de convertirse en materia prima de expresión, sino en un 

lugar privilegiado para la reflexión, la crítica y el análisis desde y a partir del cuerpo de quien 

la ejecuta. 

 

2.1.2 Performatividad 

Tanto Judith Butler como Anne W. Johnson, ubican a J.L. Austin como el precursor del 

concepto de performatividad al llevarlo al ámbito lingüístico en su uso de “cómo hacer cosas 

con palabras” (Johnson, 2014, p. 12), este giro lingüístico implica dejar de ver al lenguaje como 



54 
 

 

algo que se dice y posicionarlo como algo que hace. Austin “Aludía a dos clases de 

performativos: las palabras o frases ilocucionarias que hacen lo que dicen (prometo, juro, 

pronuncio), y las perlocucionarias, que pueden afectar a los interlocutores de maneras distintas 

(palabras que persuaden, alejan, motivan, enamoran, etcétera)” (p. 13). El concepto de 

performatividad fue posteriormente retomado por Jacques Derrida para su proyecto 

deconstructivista (p. 13). “Derrida argumentaba que el acto de habla no funcionaría si fuera 

totalmente original y emergente; más bien, la fuerza performativa del lenguaje depende de la 

memoria de los participantes, de la repetición o iterabilidad que permite evaluar la eficacia del 

performance.” (p. 13) 

 Finalmente, Judith Butler (2007) retoma tanto a Austin como a Derrida para llevar la 

discusión al plano del sexo y el género, apostando por entender al género como performativo:  

Lo que consideramos una esencia interna del género se construye a través de un 

conjunto sostenido de actos, postulados por medio de la estilización del cuerpo 

basada en el género. De esta forma se demuestra que lo que hemos tomado como 

un rasgo «interno» de nosotros mismos es algo que anticipamos y producimos 

a través de ciertos actos corporales, en un extremo un efecto alucinatorio de 

gestos naturalizados. (p.17) 

Así como para Austin las palabras hacen, en Butler el género también hace por medio de la 

repetición, “dentro del discurso legado por la metafísica de la sustancia, el género resulta ser 

performativo, es decir, que conforma la identidad que se supone que es. En este sentido, el 

género siempre es un hacer, aunque no un hacer por parte de un sujeto que se pueda considerar 

preexistente a la acción” (p. 84).  

 Me es importante realizar esta distinción categórico/teórica, ya que como mencioné al 

inicio de este apartado, es muy común encontrar performar, performance y performatividad 

utilizados como sinónimos de manera casi indiscriminada en textos académicos, cuando se 

refieren a tres cosas completamente distintas, no toda performance conlleva una 

performatividad, en casos específicos como el arte del drag o el voguing sí, pero en una 

performance donde el/la/lx artista busca conectar su cuerpo con un espacio geográfico, por 

ejemplo al pararse en una plaza pública por horas como si fuera una estatua, no necesariamente 

conlleva un cuestionamiento a la performatividad del lenguaje ni del género. Por su parte la 

acción de performar, puede ni siquiera estar ligada al arte de la performance y referirse, por 

ejemplo, al desempeño de un trabajo corporativo. 

 

2.2 Hacer mundo  



55 
 

 

¿Cómo conocemos el mundo qué nos rodea? ¿Qué conocimiento es válido para interpretarlo y 

para situarnos en él? La definición etimológica del concepto de epistemología menciona Norma 

Blazquez (2012) “proviene del verbo griego eistamai, que quiere decir saber, aprender, 

entender, conocer, y logo que significa razonamiento, palabra, tratado, tema, cuestión, materia” 

(p. 22). Mientras que Sandra Harding (1998) reconoce a la epistemología como “una teoría del 

conocimiento. Responde a la pregunta de quién puede ser sujeto de conocimiento (...) las 

pruebas a las que deben someterse las creencias para ser legitimadas como conocimiento [así 

como] el tipo de cosas que pueden conocerse” (p. 13). 

 Preguntarme por la epistemología no sólo es preguntarme por el conocimiento, quién 

lo produce y qué conocimiento es producido, sino cuestionar aquello que históricamente no se 

ha reconocido como un conocimiento legítimo, es una búsqueda por indagar espacios de 

conocimiento otros, así como de orígenes diversos. 

 

2.2.1 Conocimiento situado y lugar de enunciación  

Como expuse anteriormente, en la tradición de pensamiento occidental se han realizado 

diversos ejercicios para entender qué es el cuerpo más allá de la medicina y la biología, así 

como sus posibilidades. En el contexto de nuestro país, México al ser un espacio producto de 

la conquista española, dichas concepciones y posibilidades se han visto fuertemente 

influenciadas y limitadas por el pensamiento resultante de la tradición judeo-cristiana. Por lo 

que por un lado, tenemos la herencia de entender al cuerpo desde la dicotomía mente-cuerpo o 

espíritu-cuerpo y por otro, una tendencia a mirarlo como lo otro, lo impuro y el espacio de las 

bajas pasiones. 

 Las artes, en específico las artes escénicas formales e informales, como la performance, 

presentan un espacio para aproximarnos al cuerpo no escindido, ni desvalorizado frente a la 

mente/espíritu, sino como un espacio de posibilidades, de prácticas y de potencia. Diversas 

feministas del norte y del sur global, retoman la importancia de la metáfora de la vista. Donna 

Haraway (1995) encuentra en la vista un espacio para evitar oposiciones binarias: 

Quisiera insistir en la naturaleza encarnada de la vista para proclamar que el 

sistema sensorial ha sido utilizado para significar un salto fuera del cuerpo 

marcado hacia una mirada conquistadora desde ninguna parte. Esta es la mirada 

que míticamente inscribe todos los cuerpos marcados, que fabrica la categoría 

no marcada que reclama el poder de ver y no ser vista, de representar y de evitar 

la representación. Esta mirada significa las posiciones no marcadas de Hombre 

y de Blanco, uno de los muchos tonos obscenos del mundo de la objetividad a 



56 
 

 

oídos feministas en las sociedades dominantes científicas y tecnológicas, 

postindustriales, militarizadas, racistas y masculinas. (p. 10) 

Djamila Ribeiro (2017) retoma las aportaciones de Grada Kilomba, Patricia Hill Collins, Linda 

Acoff y Gayatri Spivak para proponer la categoría de lugar de enunciación, la cual reconoce 

que “no existe una epistemología determinada y específica sobre la terminología lugar de 

enunciación; mejor dicho, el origen del término es impreciso” (p. 77). De Hill Collins y del 

feminismo negro retoma el punto de vista feminista, para “reivindicar los diferentes puntos de 

análisis y la afirmación de que uno de los objetivos del feminismo negro es marcar el lugar de 

enunciación de quien los propone” (p. 80), este objetivo nos permite, menciona Ribeiro, 

“entender realidades que fueron consideradas implícitas dentro de la normalización 

hegemónica” (p. 80):  

El enfoque del feminismo negro consiste en resaltar la diversidad de 

experiencias tanto de mujeres como de hombres y los diferentes puntos de vista 

posibles de análisis de un fenómeno, así como marcar el lugar de enunciación 

de quien lo propone. (...) [a partir] del concepto de matriz de dominación 

[podemos] pensar la intersección de las desigualdades, en la cual la misma 

persona se puede encontrar en diferentes posiciones, dependiendo de sus 

características. De esta manera el elemento representativo de las experiencias 

de las diferentes formas de ser mujer estaría asentado en la confluencia entre 

género, raza, clase, generación, sin predominancia de algún elemento sobre el 

otro. (Sotero en Ribeiro, 2017, p. 80) 

Es importante resaltar, que estas experiencias no son entendidas necesariamente como 

experiencias de individuos, sino en las experiencias colectivas/comunes, dentro de relaciones 

de poder desiguales, “no se trataría de afirmar las experiencias individuales, sino de entender 

que el lugar social que ciertos grupos ocupan restringe oportunidades” (p.82). Así, el punto de 

vista feminista sólo puede ser entendido “a partir de la localización de los grupos en las 

relaciones de poder [así como] entender las categorías de raza, género, clase y sexualidad como 

elementos de la estructura social que emergen como dispositivos fundamentales que favorecen 

las desigualdades y crean grupos” (p. 82-83). 

Como mencionan Sharlene Nagy Hesse-Biber, Patricia Levy y Michelle L. Yaiser 

(2004) la teoría del punto de vista “no solo examina de manera crítica a grupos marginalizados, 

como ha ocurrido anteriormente, sino que lo hace también con las vidas de grupos dominantes. 

Se centra en la relación entre lo político y el conocimiento [así] el conocimiento puede ser 



57 
 

 

producido por grupos marginalizados y no sobre ellos para el uso de grupos dominantes en 

búsqueda de mantener relaciones de poder jerárquicas” (p. 16) 

Para Ribeiro (2017), quien, al situarse desde el feminismo negro, realiza esta propuesta 

frente a una realidad social en la que se impone e imposibilita a la población negra a acceder a 

ciertos espacios, así como a producciones y epistemologías dentro de universidades, medios de 

comunicación, la política institucional, entre otras (p. 7), ya que para la autora “hablar no se 

reduce al acto de emitir palabras, sino al hecho de poder existir” (p. 87). En este contexto el 

lugar de enunciación es un “mecanismo para rebatir la historiografía tradicional y la 

jerarquización de saberes consecuente de la jerarquía social” (p. 87), al no reducirse a las 

vivencias personales, sino al estudio de las opresiones estructurales que “impiden que 

individuos de ciertos grupos tengan derecho al habla, a la humanidad” (p. 92).  

 Es por el énfasis en las experiencias colectivas/comunes y al énfasis en el “lugar social 

que ocupan a partir de la matriz de dominación” (p. 93) que tanto la teoría del punto de vista 

feminista como el lugar de enunciación, son modelos que sirven también para otros grupos 

subalternizados (p. 93). 

Con esto se pretende también rebatir la pretendida universalidad. Lo que se 

desea por encima de todo al promover una multiplicidad de voces es romper el 

discurso7 autorizado y único que pretende ser universal. Aquí se busca, sobre 

todo, luchar por romper con el régimen de autorización discursiva. (p. 96) 

Estas teorías permiten también, según Ribeiro, evitar una jerarquización de opresiones, es decir 

pensar que unas opresiones son más válidas que otras, en su lugar propone que se generan 

formas diferentes al experimentar opresiones, ya sea por raza, género, clase, sexualidad y sus 

diversos entrecruzamientos (p. 98). Partiendo de una crítica estructural, no existe una 

“preferencia de lucha” (p. 98). 

 De Kilomba, Ribeiro retoma tres cuestionamientos producto del proyecto de 

colonización: “¿Quién puede hablar?, ¿qué sucede cuando somos los que hablamos?, ¿sobre 

qué temas nos está permitido hablar?” (p. 106). “Es necesario que ahora escuche el que siempre 

ha estado autorizado a hablar [existe una] dificultad para escuchar que presentan las personas 

blancas, por lo incómodo que es prestar atención a las voces silenciadas, por el enfrentamiento 

que se genera cuando se rompe el dominio de la voz única” (p. 108-109). 

 
7 Ribeiro entiende por discurso una visión foucaultiana del término, “no pensar el discurso como un aglomerado 

de palabras o concatenación de frases que pretenden un significado en sí, sino como un sistema que estructura 

determinado imaginario social, pues estaremos hablando de poder y control” (Ribeiro, 2017, p. 74) 



58 
 

 

 El lugar de enunciación, como lo trabaja Djamila Ribeiro también permite que se 

analicen y teoricen distintas realidades, desde lugares diversos, “es también romper con esa 

lógica de que solo los subalternos hablen desde sus localizaciones, haciendo que aquellos 

incluidos en la norma hegemónica ni siquiera se consideren” (p. 114). El lugar de enunciación 

plantea así “una postura ética, puesto que conocer el lugar desde donde hablamos es 

fundamental para reflexionar sobre las jerarquías, las cuestiones de desigualdad, pobreza, 

racismo y sexismo” (p. 115). Al ser una postura ética conlleva responsabilidades, ya que todas 

las personas poseen lugares de enunciación en tanto que ocupamos distintas localizaciones 

sociales, “lo fundamental es que individuos pertenecientes al grupo social privilegiado en 

término de locus social consigan darse cuenta de las jerarquías producidas a partir de ese lugar 

en la constitución de los lugares de los grupos subalternizados” (p. 117). 

 Finalmente, reconocer la diversidad de lugares de enunciación permite “refutar la 

neutralidad epistemológica, la necesidad del reconocimiento de otros saberes, la importancia 

de entenderlos como localizados y la importancia de romper con un postulado de silencio” (p. 

122). Busca poner en quiebre, desestabilizar, provocar tensiones sobre la epistemología 

dominante, que permite sólo un punto de vista (generalmente el del hombre, blanco, cis, 

heterosexual), que por ejemplo en el caso del cuerpo que desarrollé al inicio de este capítulo, 

dejó como resultado una manera de entenderlo como dividido y desvalorizado frente al poder 

de la mente/alma/espíritu. Lo que Donna Haraway (1995) llama el “enrarecido mundo de la 

epistemología, donde tradicionalmente lo que tiene la etiqueta de conocimiento es controlado 

por los filósofos que codifican la ley del canon cognitivo” (p. 2), ya que igual que Ribeiro, para 

Haraway la construcción de conocimiento está intervenido por un juego de relaciones de poder. 

Grada Kilomba (2016) en “Descolonizando el conocimiento”, una conferencia-

performance retomada por Ribeiro, realiza una definición de epistemología desde una postura 

feminista negra como: 

 

 

 

La ciencia de la adquisición del conocimiento, que determina: 

1) (Los temas). Cuáles temas o tópicos merecen atención y cuáles cuestiones 

son dignas de ser planteadas con el objetivo de producir conocimiento 

verdadero. 



59 
 

 

2) (Los paradigmas). Cuáles narrativas e interpretaciones pueden ser usadas 

para explicar un fenómeno, es decir, a partir de qué perspectiva puede ser 

producido el conocimiento verdadero. 

3) (Los métodos). Qué maneras y formatos pueden ser usados para la 

producción del conocimiento confiable y verdadero. Epistemología (...) define 

no sólo cómo, sino quién produce el conocimiento verdadero y en quién 

creemos. (Kilomba en Ribeiro, 2017, p. 120) 

Por su parte, Haraway, se posiciona desde la producción científica para cuestionar los modos 

tradicionales de crear conocimiento, presentando al feminismo como una respuesta crítica que 

apueste por otro tipo de objetividad: 

Las feministas han apostado por un proyecto de ciencia del sucesor que ofrece 

una versión del mundo más adecuada, rica y mejor, con vistas a vivir bien en él 

y en relación crítica y reflexiva con nuestras prácticas de dominación y con las 

de otros y con las partes desiguales de privilegio y de opresión que configuran 

todas las posiciones. En las categorías filosóficas tradicionales, se trata quizás 

más de ética y de política que de epistemología.  

Así, creo que mi problema y «nuestro» problema es cómo lograr 

simultáneamente una versión de la contingencia histórica radical para todas las 

afirmaciones del conocimiento y los sujetos conocedores, una práctica crítica 

capaz de reconocer nuestras propias «tecnologías semióticas» para lograr 

significados y un compromiso con sentido que consiga versiones fidedignas de 

un mundo «real», que pueda ser parcialmente compartido y que sea favorable a 

los proyectos globales de libertad finita, de abundancia material adecuada, de 

modesto significado en el sufrimiento y de felicidad limitada. (p. 8) 

Al poner su atención en teorías críticas, Haraway busca conocer cómo se crean los significados 

y los cuerpos, no para negarlos, “sino para vivir en significados y en cuerpos que tengan una 

oportunidad en el futuro” (p. 9). Así y retomando la metáfora de la vista mencionada al inicio 

de este apartado, apuesta por “una doctrina de la objetividad encarnada que acomode proyectos 

de ciencia feminista paradójicos y críticos: la objetividad feminista significa, sencillamente, 

conocimientos situados” (p. 10-11). Haraway propone una escritura feminista del cuerpo:  

Que, metafóricamente, acentúe de nuevo la visión, pues necesitamos reclamar 

ese sentido para encontrar nuestro camino a través de todos los trucos 

visualizadores y de los poderes de las ciencias y de las tecnologías modernas 

que han transformado los debates sobre la objetividad. Necesitamos aprender 



60 
 

 

en nuestros cuerpos, provistas de color primate y visión estereoscópica, cómo 

ligar el objetivo a nuestros escáneres políticos y teóricos para nombrar dónde 

estamos y dónde no, en dimensiones de espacio mental y físico que difícilmente 

sabemos cómo nombrar. Así, de manera no tan perversa, la objetividad dejará 

de referirse a la falsa visión que promete trascendencia de todos los límites y 

responsabilidades, para dedicarse a una encarnación particular y especificar la 

moraleja es sencilla; solamente la perspectiva parcial promete una visión 

objetiva. (...) La objetividad feminista trata de la localización limitada y del 

conocimiento situado, no de la trascendencia y el desdoblamiento del sujeto y 

el objeto. (p. 12-13) 

Haraway propone una objetividad que se reconoce no universal, móvil y en constante devenir, 

“lucho a favor de políticas y de epistemologías de la localización, del posicionamiento y de la 

situación, en las que la parcialidad y no la universalidad es la condición para que sean oídas las 

pretensiones de lograr un conocimiento racional. Se trata de pretensiones sobre las vidas de la 

gente, de la visión desde un cuerpo, siempre un cuerpo complejo, contradictorio, estructurante 

y estructurado, contra la visión desde arriba, desde ninguna parte, desde la simpleza.” (p. 19-

20). Para esto el conocimiento situado propone pensar en los objetos a estudiar representados 

como actores y agentes “no como una pantalla o un terreno o un recurso” (p. 25). 

Así, partiendo de los postulados presentados previamente por Kilomba, Ribeiro y 

Haraway ¿no es posible entonces ver en el cuerpo y en específico, en los cuerpos mexicanos 

en la performance un lugar de enunciación?, ¿no es posible ver en estos cuerpos lugares 

epistémicos capaces de producir conocimiento? y ¿qué conocimiento están generando? Así 

como Foucault (2002/1976) reconoce en el cuerpo la existencia de un “saber” que va más allá 

de la ciencia de su funcionamiento y el dominio de sus fuerzas (p. 27) ¿podría este saber incluso 

ir más allá de las relaciones de poder escapándose o colándose de los márgenes impuestos por 

el mismo Foucault? 

 

2.2.2 Giro sensible y emocional 

Partiendo de estos cuestionamientos me permito generar uno previo ¿de qué cuerpos estoy 

hablando en primer lugar? ¿Qué sentires, emociones y afectos atraviesan a estos cuerpos? Olga 

Sabido (2019), teórica que forma parte de los estudios del giro sensorial en México, parte de 

reconocer en los cuerpos su capacidad sensorial y a partir de ese sentir dar sentido al mundo, 

“no obstante, los cuerpos no son idénticos, están diferenciados por diversos marcos de 

pertenencia, adscripción, condición corporal o transformación y reinvención de sí mismos, es 



61 
 

 

decir, son cuerpos diferenciados” (p. 17). Para Sabido, “las diferencias genéricas, sexuales y 

de clase, principalmente (...) suponen registros y elaboraciones corporales en un cuerpo que 

siente y aprende a sentir” (p. 17). 

 El giro sensorial, menciona Sabido, surge como consecuencia del giro lingüístico de la 

década de 1970, el cual indicaba que la conciencia accede a la realidad mediado por categorías 

del lenguaje (p. 17), frente a este postulado, retomando a David Howes, Sabido reconoce no 

sólo la importancia que tiene el lenguaje en dicha mediación, sino todos nuestros sentidos, 

“comprendemos y producimos la realidad por medio del lenguaje, pero también por medio del 

cuerpo y sus movimientos, su experiencia y sentidos, en suma, por su materialidad” (p. 17).  

Para Constance Classen, la percepción sensorial no es un mero aspecto de la experiencia 

corporal, sino la base de la experiencia corporal misma “experimentamos nuestros cuerpos -y 

el mundo- a través de los sentidos” (Classen en Sabido, p. 18). Sabido reconoce también la 

importancia de “La fenomenología de la percepción” de Merleau-Ponty para el giro sensorial, 

en tanto que el filósofo: 

Sentó las bases para comprender que la experiencia es corporal e intercorporal, 

pues la cultura está en el mismo acto de percibir [así] el punto de partida del 

giro sensorial no es una noción del cuerpo-objeto, sino de la corporalidad (...) 

en tanto que esta noción pone atención a un cuerpo que siente y percibe a través 

de los sentidos corporales. (p. 18)  

Adicionalmente, el cuerpo en el giro sensorial menciona Sabido, se asume multisensual y 

unitario en tanto que “la experiencia a partir de los sentidos no puede separarse órgano por 

órgano, sino implica lo que podríamos denominar intercambio de efectos sensible (...) 

experimentan sensaciones y les dan sentido” (p. 18). Dichas percepciones sensoriales implican 

“sensaciones, significados y sentimientos (...) y por lo tanto, la percepción sensorial es 

invariablemente social” (p. 18), cambiante y situada cultural e históricamente, ya que “aunque 

en teoría tenemos la capacidad biológica para percibir un mundo común, en realidad esto no 

siempre es así (...) la gente de diferentes culturas no sólo habla diferentes lenguajes sino, cosa 

posiblemente más importante, habita diferentes mundos sensorios” (p. 25). 

 Sabido reconoce que existe en la actualidad no sólo un ocularcentrismo, sino una visión 

de la percepción sensorial a partir de los cinco sentidos clásicos (vista, tacto, olfato, gusto y 

oído). Olvidando los sentidos internos, “como el sentido vestibular que permite percibir la 

dirección, aceleración y movimiento en el espacio; el sentido de la nocicepción relacionado 

con el del dolor, sed y hambre; el sentido de la propiocepción vinculado con la percepción de 



62 
 

 

nuestros músculos y órganos; la kinestesia o sentido del movimiento y el sentido de la 

termocepción asociado a la temperatura” (Vannini en Sabido, p. 26). 

 Finalmente, para Sabido en tanto que “los cuerpos sienten, afectan y se ven afectados 

tanto por otros seres humanos como por entidades no humanas” (p. 19) el giro sensorial va 

íntimamente relacionado con el giro afectivo o emocional, “comprender y rastrear qué significa 

sentir, dar sentido, coproducir sentido, reproducirlo o transgredir, implica articular 

analíticamente corporalidad, sentidos, afectos y emociones” (p. 19). Al respecto, Sarah Ahmed 

(2014) trabaja en “La política cultural de las emociones” sentires como el dolor, la vergüenza, 

el miedo, la repugnancia, el amor y el odio como anclajes emocionales que “identifica para (...) 

deconstruir las figuras retóricas que articulan afectivamente las políticas textuales del racismo, 

el sexismo y la homofobia en el siglo XXI” (Helena López, 2014, p. 14). Estos tres ejes de 

discriminación en Ahmed actúan de manera interseccional al servicio de un orden social 

heteronormativo, en tanto que “lo normativo puede ser considerado un efecto de repetición de 

acciones corporales a lo largo del tiempo, que produce lo que podemos llamar el horizonte 

corporal, un espacio para la acción que coloca algunos objetos a nuestro alcance y otros no” 

(Ahmed, 2019, p. 96).  

¿Qué ocurre cuando esta repetición de acciones corporales y objetos que pueden o no 

estar a nuestro alcance se cruzan con la cultura heterosexual hegemónica? Al respecto Lauren 

Berland y Michael Warner (1999) mencionan que enmarcan la heteronormatividad frente a 

dicha cultura heterosexual que rige aquello que es entendido como “correcto y normal”: 

En la cultura heterosexual un grupo complejo de prácticas sexuales se confunde 

con la trama amorosa de la intimidad y de la familia, que da significado al 

sentido de pertenencia a la sociedad de una manera normal y profunda (...) Todo 

un campo de relaciones sociales se vuelve inteligible a través de la 

heterosexualidad, y esta cultura sexual privatizada conlleva en sus prácticas un 

sentido tácito de lo correcto y lo normal. Este sentido de lo correcto -arraigado 

en todas las relaciones y no sólo en el sexo- es lo que llamamos 

heteronormatividad. La heteronormatividad es algo más que una ideología o un 

prejuicio o una fobia contra gays y lesbianas; se produce en casi todos los 

aspectos las formas y disposiciones de la vida social: la nación, el Estado y la 

ley; el comercio, la medicina y la educación; en las convenciones y los afectos 

de la narratividad y otros espacios de la cultura (Berland y Warren, 1999). 

Ya que como menciona Sarah Ahmed (2018) “la heterosexualidad como orientación 

obligatoria reproduce algo más que «ella misma»: es un mecanismo para la reproducción de la 



63 
 

 

cultura, o incluso de «atributos» que se asumen que pasan a lo largo de la línea familiar, como 

la blanquitud” (p. 222). 

Debido a la amplitud y las diversas formas que toma la heteronormatividad en el mundo 

actual, me es importante hacer un paréntesis para hablar del cissexismo propuesto por Julia 

Serano, como una de las múltiples formas de operación de la heteronormatividad, en tanto que 

se apoya del sexismo oposicionista, una creencia de que lo femenino y lo masculino son 

categorías rígidas y mutuamente exclusivas donde cada uno posee un conjunto único y no 

superpuesto de atributos, aptitudes, habilidades y deseos (Serano, 2014). Así Serano entiende 

el cissexismo como un conjunto de de suposiciones que las personas (ya sean individuos o 

instituciones) mantienen (consciente o inconscientemente) y que las llevan a percibir, 

interpretar y tratar los cuerpos, identidades y expresiones de género-variante/género-no- 

conforme como ilegítimos o inferiores a sus contrapartes de género normativo o conforme. Por 

lo tanto, cualquier persona (cisgénero o trans) puede comportarse de manera cisexista. Y 

cualquier persona (cis o trans) podría experimentar cisexismo (aunque, por razones obvias, esta 

forma de marginación la experimentarán con mayor frecuencia e intensidad las personas trans) 

(Serano, 2014). 

 Retomando a Ahmed, la autora busca explorar “cómo funcionan las emociones para 

moldearlas superficies de los cuerpos individuales y colectivos. Los cuerpos adoptan justo la 

forma del contacto que tienen con los objetos y con los otros” (p. 19). Su estudio sobre las 

emociones parte de cómo la categoría en sí misma emoción “ha sido considerada inferior a las 

facultades del pensamiento y la razón. Ser emotiva quiere decir que el propio juicio se ve 

afectado: significa ser reactiva y no activa, dependiente en vez de autónoma (...) las emociones 

están vinculadas a las mujeres, a quienes se representa como más cercanas a la naturaleza, 

gobernadas por los apetitos, y menos capaces de transcender el cuerpo a través del pensamiento, 

la voluntad y el juicio” (p. 22). 

 Surge entonces, una nueva dicotomía jerarquizada, emoción-pensamiento/razón, con 

respectivas jerarquías dentro del ámbito de las emociones, “algunas son elevadas como señales 

de refinamiento, mientras que otras son más bajas como señales de debilidad” (p. 23), Ahmed 

busca “reflexionar sobre los procesos mediante los cuales ser emotivo llega a verse como una 

característica de ciertos cuerpos y no de otros. Para poder hacer esto necesitamos considerar la 

manera en que operan las emociones para hacer y moldear los cuerpos como formas de acción, 

que incluyen también las orientaciones hacia los demás [rastrear] la manera en que circulan las 

emociones entre cuerpos, analizando cómo se pegan y cómo se mueven” (p. 24). 



64 
 

 

 Partiendo primero de repensar la relación entre emociones, sensaciones corporales y 

cognición, para Ahmed las emociones implican no sólo una sensación, sino un proceso 

cognitivo que se siente o expresa en y con el cuerpo y que a su vez “no deben considerarse 

estados psicológicos, sino prácticas culturales y sociales” (p. 32). Así, entiende que: 

Las emociones no son simplemente algo que yo o nosotros tenemos, más bien, 

a través de ellas, o de la manera en que respondemos a los objetos ya los otros, 

se crean las superficies o límites: el yo y el nosotros se ven moldeados por -e 

incluso toman la forma de- el contacto con los otros (...) las superficies de los 

cuerpos salen a la superficie como efecto de las impresiones que nos dejan (...) 

las emociones son cruciales para la constitución de lo psíquico y lo social como 

objetos, un proceso que propone que la objetividad de lo psíquico y lo social es 

un efecto más que una causa. (p. 34) 

En tanto que las emociones son tanto individuales como colectivas, Ahmed distingue que “lo 

que circula son los objetos de la emoción, y no tanto la emoción como tal (...) las emociones se 

mueven a través del movimiento o circulación de los objetos, que se vuelven pegajosos, o 

saturados de afectos, como sitios de tensión personal y social (...) la circulación de objetos de 

la emoción involucra transformación de los otros en objetos de sentimiento” (p. 35-36). Es 

importante aclarar, que dichos movimientos y circulación de los objetos de la emoción, no son 

necesariamente concientizados por los sujetos ya que estos pueden ser afectados a nivel del 

inconsciente. 

 Finalmente, quiero resaltar lo que Ahmed llama su “deuda con el trabajo de estudiosas 

feministas y queer” (p. 37), donde reconoce que “las emociones pueden atarnos a las 

condiciones mismas de nuestra subordinación” (p. 37). Teóricas como Judith Butler, Laurel 

Berlant y Wendy Brown: 

Nos han mostrado cómo las formas sociales (tales como la familia, la 

heterosexualidad, la nación, incluso la civilización misma) son efectos de la 

repetición (...) nos han mostrado que las emociones importan para la política; 

las emociones nos muestran cómo el poder moldea la superficie misma de los 

cuerpos y de los mundos también. Así que de cierto modo, sí, al trazarlo, 

estamos sintiendo nuestro camino. (p. 37-38) 

Emociones como el dolor “que generalmente se describe como una sensación corporal (...) crea 

la impresión de una superficie corporal [a la vez que] puede moldear los mundos como 

cuerpos” (p. 43); o el odio que genera lo que Ahmed llama economías afectivas, capaces de 

generar enemigos y amenazas comunes que den lugar a crímenes de odio, como es el caso de 



65 
 

 

la LGBTQ+fobia, los feminicidios y transfeminicidios en nuestro país. Mientras que emociones 

como el miedo, la repugnancia, la vergüenza y el amor “funcionan como diferentes tipos de 

orientaciones hacia los objetos y los otros, lo que moldea tanto los cuerpos individuales como 

colectivos” (p. 43). Así, sentir nuestro camino permite entender a las emociones como una 

forma de hacer nuevos mundos. 

 

2.2.3 Cuerpos otros, conocimientos otros. Entre lo queer, cuir y torcido 

Si bien, parecería casi imposible o impreciso hablar de lo queer sin retomar a Judith Butler, 

Eve Kosofsky o Teresa De Lauretis, me parece importante partir de voces hispanohablantes, 

con un pequeño lapsus donde incluiré a Sarah Ahmed (2018), para el presente apartado me 

basaré en las aportaciones de Paul B. Preciado (2009), Sayak Valencia (2017) y Ricardo Llamas 

(1998). Aun así, reconozco igual que estxs tres autorxs, el papel fundamental que jugaron “El 

género en disputa” de Butler y la “Epistemología del armario” de Kosofksy para sentar las 

bases de lo que posteriormente De Lauretis llamaría teoría queer, al menos desde la academia 

anglosajona y occidental. Butler (1999/2007) abrió la discusión desde el concepto de la matriz 

heterosexual: 

La noción de que puede haber una verdad del sexo (...) se crea justamente a 

través de las prácticas reguladoras que producen identidades coherentes a través 

de la matriz de reglas coherentes de género. (...) La matriz cultural -mediante la 

cual se ha hecho inteligible la identidad de género- exige que algunos tipos de 

identidades no puedan existir: aquellas en las que el género no es consecuencia 

del sexo y otras en las que las prácticas del deseo no son consecuencia ni del 

sexo ni del género. En este contexto, consecuencia, es una relación política de 

vinculación creada por las leyes culturales, las cuales determinan y reglamentan 

la forma y el significado de la sexualidad. (p. 72) 

Mientras que Kosofsky (1998) a partir de complejizar la metáfora del armario, sostiene que 

“la comprensión de casi todos los aspectos de la cultura occidental moderna no sólo es 

incompleta, sino que está perjudicada en lo esencial en la medida en que no incorpora un 

análisis crítico de la definición moderna de la homo/heterosexualidad; y partirá del supuesto 

que el terreno más apropiado para iniciar este análisis crítico es la perspectiva relativamente 

dispersa de la teoría moderna gay y antihomofóbica” (p. 11). Así, tanto Butler como Kosofksy 

apuestan por producir trabajos epistémicos desde la disidencia sexual, pero sin hablar todavía 

de una teoría queer. 



66 
 

 

La palabra queer, menciona Paul B. Preciado (2009), lleva existiendo en la lengua 

inglesa desde el siglo XVIII, era un insulto que “servía para nombrar a aquel o aquello que por 

su condición de inútil, mal hecho, falso o excéntrico ponía en cuestión el buen funcionamiento 

del juego social. Eran queer el tramposo, el ladrón, el borracho, la oveja negra y la manzana 

podrida pero también todo aquel que por su peculiaridad o por su extrañeza no pudiera ser 

inmediatamente reconocido como hombre o mujer” (p. 14). Aquello que se salía de los límites 

de lo representado y lo representable, que “desdibuja las fronteras entre las categorías 

previamente divididas por la racionalidad y el decoro” (p. 15) y que por lo tanto debe ser 

marcado y señalado. Queer, además era utilizado en la época victoriana para nombrar a: 

Aquellos cuerpos que escapaban de la institución heterosexual y a sus normas. 

La amenaza venía en este caso de aquellos cuerpos que por sus formas de 

relación y producción de placer ponían en cuestión las diferencias entre lo 

masculino y lo femenino, pero también entre lo orgánico y lo inorgánico, lo 

animal y lo humano. Eran “queer” los invertidos, el maricón y la lesbiana, el 

travesti, el fetichista, el sadomasoquista y el zoófilo. El insulto “queer” no tenía 

un contenido específico: pretendía reunir todas las señas de lo abyecto. Pero la 

palabra servía en realidad para trazar un límite al horizonte democrático: aquel 

que llamaba a otro “queer” se situaba a sí mismo sentado confortablemente en 

un sofá imaginario de la esfera pública en tranquilo intercambio comunicativo 

con sus iguales heterosexuales mientras expulsaba al “queer” más allá de los 

confines de lo humano. Desplazado por la injuria fuera del espacio social, el 

“queer” estaba condenado al secreto y a la vergüenza. (p. 15) 

A partir de la década de los 80, durante la crisis de SIDA en Estados Unidos, la palabra fue 

reapropiada por aquellos mismos sujetos que durante dos siglos fueron señalados e insultados, 

“activistas de grupos como Act Up (de lucha contra el SIDA), Radical Furies o Lesbian 

Avangers decidieron retorcerle el cuello a la injuria queer y transformarla en un programa de 

crítica social y de intervención cultural” (p. 16). Así, la etiqueta queer pasó a ser utilizada para 

referirse a las y los sujetos que se escapaban de la cisheteronorma, pero en lugar de ser 

enunciado por una persona heterosexual para insultarle y señalarle, se transformó en un 

concepto para la autodenominación, “en esta segunda vuelta, la palabra “queer” ha dejado de 

ser una injuria para pasar a ser un signo de resistencia a la normalización, ha dejado de ser un 

instrumento de represión social para convertirse en un índice revolucionario” (p. 16). 

Teresa De Lauretis, introdujo la palabra queer a la academia en 1990 en un coloquio 

titulado “Queer Theory” en la Universidad de California en Santa Cruz (De Lauretis, 2015, p. 



67 
 

 

109) con la finalidad de generar diálogos académicos entre lesbianas y hombres gays, donde 

pudieran conversar sobre la sexualidad y sus historias personales. “Para mí la teoría queer era 

un proyecto crítico cuyo objetivo era deshacer o resiste a la homogeneización cultural y sexual 

en el ámbito académicos de los estudios lésbicos y gay (...) Las dos palabras, teoría y queer, 

aunaban la crítica social y el trabajo conceptual y especulativo que implica la producción de 

discurso (p. 109)” 

 Por su parte, Preciado reconoce lo queer también como un movimiento post-

homosexual y post-gay, es una crítica también a la sociedad de consumo neoliberal que una 

vez que se le escapa del control hegemónico, busca asimilar a las identidades periféricas y 

movimientos contrahegemónicos, “el movimiento “queer” no es un movimiento de 

homosexuales ni de gays, sino de disidentes de género y sexuales que resisten frente a las 

normas que impone la sociedad heterosexual dominante, atento también a los procesos de 

normalización y de exclusión internos a la cultura gay: marginalización de las bolleras, de los 

cuerpos transexuales y transgénero, de los inmigrantes, de los trabajadores y trabajadoras 

sexuales” (Preciado, 2019, p. 16). Al modo de Sarah Ahmed (2018) quien ve en lo queer tanto 

una orientación sexual como política en “aquellas personas con prácticas sexuales no 

normativas” (p. 221) y en palabras de Sayak Valencia (2017), es capaz de crear alianzas y 

agenciamientos inesperados “a través de la reapropiación de nomenclaturas estigmatizantes, 

cambiando el sujeto de enunciación de las injurias y desactivándolas. Arrebatando el 

autoproclamado derecho del heteropatriarcado blanco para construir lenguaje, legitimidad y 

agenciamiento” (p. 5). 

Así, la teoría queer es para Preciado un proyecto crítico abyecto, “heredero de la 

tradición feminista y anticolonial que tiene por objetivo el análisis y la deconstrucción de los 

procesos históricos y culturales que nos han conducido a la invención del cuerpo blanco 

heterosexual como ficción dominante en Occidente y a la exclusión de las diferencias fuera del 

ámbito de la representación política” (Preciado, 2009, p. 17). Mientras que Valencia (2017) 

agrega que reivindica “un modelo de política interseccional que rechaza las nociones de 

identidad monolítica y dicotómica: hombre/mujer, blanco/no banco, heterosexual/homosexual 

[y que] rechazan definirse como mujeres, lesbianas y homosexuales para reivindicarse como 

sujetos queer, es decir, como lo diferente, lo raro, lo minoritario, incluso lo precario” (p. 5). 

Tanto Preciado como Valencia, reconocen la dificultad que existe al intentar traducir el 

concepto queer, cualquier traducción al español quedaría desprovista de su historia y crítica, 

por lo que Valencia reconoce un desplazamiento hacia cuir, una transformación geopolítica 

situada en el sur, heredera pero también crítica de la academia de Estados Unidos. Este 



68 
 

 

desplazamiento atiende a la explicación de “realidades compartidas que acentúan el común de 

la insurrección ante un contexto de vulneración extrema” (Valencia, 2017, p. 10). Para Valencia 

el uso de queer y su castellanización a cuir tiene la intención de: 

Tender puentes transnacionales de identificación y afinidad que reconozcan y 

visibilicen la vulnerabilidad históricamente compartida; entre los procesos de 

minorización —que emergieron como protesta crítica en el tercer mundo 

estadounidense— a través de las multitudes queer con los procesos de 

subalternización histórica que se implantaron en nuestros territorios a partir de 

la colonización y nuestros propios devenires minoritarios —y que se actualizan 

constantemente a través de los aparatos de producción y verificación de la razón 

blanca heteropatriarcal. La cual, hace uso activo de sus instituciones para ejercer 

de manera biopolítica y necropolítica el control sobre nuestros cuerpos, nuestros 

deseos y nuestros afectos. (p. 12-13) 

Así, Valencia y Llamas, rescatan la genealogía etimológica de queer, con el término latino 

torquere o torcer, Llamas le llama teoría torcida, mientras que Valencia ve en lo cuir la 

capacidad de “darle una vuelta de tuerca más a lo torcido” (p. 18) desde el contexto 

latinoamericano, “como nueva forma escritural que busca crear múltiples herramientas de 

agenciamiento a través de políticas lingüísticas que reflejen el interés colectivo de una 

geopolítica sureña” (p. 18). Cuir, de una manera barroca, se apropia, decodifica y desobedece 

lo queer a partir de un “locus de enunciación con inflexión decolonial, tanto lúdica como 

crítica” (p. 15) 

Cuir, busca, además, visibilizar algunos usos estratégicos de la desobediencia 

epistémica, donde se proponen —frente a las metodologías de enunciación 

tradicional de la modernidad/colonial— otras metodologías de corte decolonial 

que muestren las inquietudes discursivas —ya existentes en las geopolíticas 

sudacas y mestizxs g-locales— en torno a la renovación de los imaginarios de 

la insumisión social por medio de las prácticas (trans)feministas y de la 

disidencia sexual como prácticas pacificas de desobediencia civil organizada. 

(p. 14) 

La teoría queer/cuir/torcida, dependiendo de dónde nos coloquemos geopolítica o 

lingüísticamente, parte entonces de una crítica al: 

“Régimen de la sexualidad” como sistema relativamente coherente de 

organización de toda una serie de criterios a partir de los cuales se construye, se 

realizan y se interpretan las relaciones afectivas entre las personas y las prácticas 



69 
 

 

corporales placenteras, y a partir de los que se establecen sus implicaciones en 

todos los órdenes de la vida social (…) en Occidente está determinado por 

discursos y prácticas que emanan de instancias de poder, o que las hacen 

emerger como tales, en unas sociedades y en un momento histórico 

determinado. (Llamas, 1998, p. 11) 

Al estar atravesadas por prácticas de poder, dicho régimen no actúa de forma neutra u 

homogénea frente a la diversidad y multiplicidad de afectos, placeres y deseos; Llamas 

menciona que “las limita con sanciones o, al contrario, las favorece con recompensas (…) las 

cataloga como frustración o satisfacción, desviación o coherencia” (p. 11), el régimen de la 

sexualidad es un régimen que aspira a la heterosexualidad y castiga todo lo que no entre en 

ella. “La homosexualidad será definida como la sexualidad secreta por excelencia, no sólo por 

adecuarse al modelo de privacidad y discreción vigentes en general sino, sobre todo, porque 

sus implicaciones la llevan más allá, situándola en el campo de lo clandestino y lo prohibido; 

en el espacio de lo que no puede articularse” (p. 19). 

 Frente a este escenario, Llamas reconoce la posibilidad de “constitución y reificación 

de formas desviadas como objetos de discurso y control universal” (p. 31) a partir de lo que 

llama una epistemología de lo homosexual, “es decir, a partir del establecimiento de unas 

formas particulares de percepción, explicación y determinación de realidades cotidianas” (p. 

31). Dichas realidades, permiten vislumbrar una realidad homosexual o realidades lésbicas y 

gays, que si bien Llama en su momento contempló únicamente a hombres gays y mujeres 

lesbianas, actualmente podemos ampliarlo a las demás disidencias de la comunidad LGBTQ+, 

así estas realidades: 

Son prácticas de autonomía (que se nombran a sí mismas) y de 

autodeterminación (que construyen sus implicaciones). Prácticas colectivas y 

públicas que, como tales, señalan procesos deconstitución de sentido y que 

permiten, en su evolución diacrónica, en su recreación, en su diversificación, el 

acceso a posiciones de subjetividad en el marco de referentes comunes (…) Son 

ejercicios de construcción de sí, no de descubrimiento de una verdad inmanente. 

(p. 39) 

Si tomando en cuenta lo mencionado por Lu Ciccia (2022), donde la “subjetividad se desarrolla 

en el marco de normativas que implican qué se espera de nosotres y qué esperamos de nosotres 

mismes” (p. 136), las realidades propuestas por Llamas, permiten la “posibilidad de una nueva 

subjetividad, o mejor dicho, de una cierta apertura de los accesos a esa subjetividad. Al control 

de la realidad material y el significado simbólico del propio cuerpo, a la posibilidad de influir 



70 
 

 

sobre las formas de concepción de sí, a ver la propia identidad reconocida, a gozar de los 

derechos acordados a cualquier individuo, a ser responsable de las propias opciones” (Llamas, 

1998, p. 31).  

Si bien Llamas reconoce que dicha subjetividad plural y no jerarquizada es un proyecto 

utópico, encuentra en dicha utopía un espacio para la resistencia y la agencia de los sujetos 

frente al régimen occidental y los procesos de alienación que les atraviesan “en el sentido de 

pérdida de control” (p. 38). Por lo que, 

Las subjetividades lésbicas y gays, como principio que posibilita el ejercicio de 

la libertad individual y colectiva, son el resultado de la articulación de esas 

cotidianidades; de la construcción plural de discursos y prácticas, de la 

progresiva extensión de su accesibilidad hasta todos los ámbitos, de la apertura 

a una participación general en el proceso. De la afirmación y determinación de 

la propia vida en el marco de un proceso social de trascendencia global. (p. 40) 

Así, la teoría queer/cuir/torcida permite el reconocimiento y el trabajo desde lo que Llamas 

nombra, discursos en primera persona, con capacidad de agencia para los sujetos que se 

enuncian desde la disidencia, desde lo no heterosexual. Es mirar desde una visión distorsionada 

“de los enfoques habituales sobre el sexo, el placer, el deseo, el cuerpo, etc.” (p. 384), es 

desarrollar corrientes epistémicas que “desestabilizan la naturalización de la orientación sexual 

y la identidad de género e interpelan la legitimidad de la categoría sexo” (Ciccia, 2022, p. 119) 

y tomando prestadas las palabras de Llamas, construir desde la contorsión y la flexibilidad. 

 Finalmente, quiero retomar el cuestionamiento de Sara Ahmed (2018) en 

“Fenomenología Queer: orientaciones, objetos, otros”, “¿qué significaría para los estudios 

queer plantear la cuestión de «la orientación» de la «orientación sexual» como una cuestión 

fenomenológica?” (p. 12), Ahmed piensa en los estudios queer dialogando con la 

fenomenología porque “hace de la «orientación» algo central, en su propia idea de que la 

conciencia siempre está dirigida «hacia» un objeto, y por su énfasis en la experiencia vivida de 

habitar un cuerpo” (p. 12). Así, también busca aproximarse “a cómo los cuerpos toman forma 

dirigiéndose hacia objetos que son alcanzables, que son accesibles del horizonte corporal” 

(p.12).  “La fenomenología puede ser un recurso para los estudios queer en la medida en que 

enfatiza la importancia de la experiencia vivida, la intencionalidad de la conciencia, la 

importancia de la cercanía o de lo que está a mano, el papel de las acciones repetidas y 

habituales en la formación de los cuerpos y los mundos” (p. 12-13). Para Ahmed una 

fenomenología queer permite redirigir nuestra atención hacia una multiplicidad de objetos, a 



71 
 

 

aquellos que están menos próximos, que se desvían, son desviados o torcidos, así la 

fenomenología queer se vuelve una oportunidad para crear también objetos queer. 

 

2.3 Cuerpo 

2.3.1 La materialidad del cuerpo 

 2.3.1.1 Cuerpo y género 

Conceptualizar y teorizar sobre el cuerpo es un trabajo que continuará generando nuevas y 

diversas preguntas ¿qué es un cuerpo? ¿qué hace un cuerpo? ¿qué puede un cuerpo? Son 

cuestionamientos de corte ontológico que posiblemente nunca llegarán a una respuesta única y 

universal. Tal vez deberíamos cambiar la mirada ¿por qué continuar preguntando desde la 

universalidad y no desde la pluralidad de cuerpos? ¿qué es este cuerpo? ¿qué hace aquel 

cuerpo? ¿qué pueden estos cuerpos?  

Desde los estudios feministas y de género se ha trabajado ampliamente los múltiples 

debates que genera el estudio del cuerpo, añadiendo su intersección con el género y el sexo, 

“marcas” de las que un cuerpo parece incapaz de escindirse. Feministas como Marcela Lagarde 

(2007), ubican en el cuerpo un espacio último de diferencia sexo-genérica, así como un campo 

político para las mujeres: “las mujeres, a diferencia de los hombres son su cuerpo” (p. 200), 

partiendo de entender al sexo como “lo natural/biológico” y al género como “lo cultural”. Esta 

corriente ha desatado una gran cantidad de críticas desde diversos posicionamientos teóricos 

como la teoría queer, los estudios trans e incluso los nuevos materialismos históricos, por 

ejemplo, Siobhan Guerrero (2022) al explorar el concepto de metafísica del sexo, menciona 

que aquello que se entiende como sexo de manera esencialista “alude a una base material dada 

que dividiría a la humanidad en dos clases naturales: los hombres y las mujeres (p. 28). 

Décadas antes, teóricas como Judith Butler y Teresa De Lauretis también han 

cuestionado dichas posturas. De Lauretis (1989) por ejemplo, entiende al género como algo 

que “no es una propiedad de los cuerpos o algo producido originalmente existente en los seres 

humanos, sino el conjunto de efectos producidos en los cuerpos, los comportamientos y las 

relaciones sociales, en palabras de Foucault, por el despliegue de una tecnología política 

compleja” (p. 8). 

De corriente también foucaultiana, Butler (2007) ve al sexo y al género desde su 

capacidad discursiva, “el género también es el medio discursivo/cultural a través del cual la 

«naturaleza sexuada» o «un sexo natural» se  forma y establece como «prediscursivo», anterior 

a la cultura, una superficie políticamente neutral sobre la cual actúa la cultura” (p. 56), 

mientras que el sexo es lo prediscursivo y “debe entenderse como el resultado del aparato de 



72 
 

 

construcción cultural nombrado por el género” (p.  56). Dicha postura ha sido fuertemente 

criticada, ya que, al centrarse tanto en el plano discursivo, parecería que niega la existencia del 

sexo, por lo que Sayak Valencia (2017), aclara que para:  

Butler no quiere decir que el sexo no exista, ni se trata de negar la materialidad 

del cuerpo en pos de un constructivismo radical, su intención es más bien 

resaltar que el acceso directo a la materialidad del cuerpo no es posible, ya que 

está mediado por un imaginario social y cultural que construyen marcos para su 

decodificación dentro de unos códigos de inteligibilidad ya pactados dentro de 

discursos, prácticas y normas con raíz heteropatriarcal” (p. 7) 

Sayak Valencia, lo explica como una “desencialización radical de la triada fundamental entre 

sexo (xx/xy), género (m/f) y preferencia sexual (heterosexual/homosexual)” (p. 8) a partir de 

la cual la performatividad de género se presenta como “una forma de explicar el movimiento 

relacional de naturalización artificial que se exige al sujeto individual para producir y reafirmar 

la correspondencia entre sexo, género y sexualidad, una alineación ideal que en realidad es 

cuestionada por la singularidad de forma constante y falla permanentemente” (Valencia, 2017, 

p. 8). ¿Qué sería esta naturaleza sexuada? ¿Este sexo natural? ¿La genitalidad de un cuerpo? 

¿Las gónadas? ¿Hormonas? ¿Cromosomas? ¿Es lo que se ve o es lo que se puede encontrar en 

un análisis clínico especializado? 

La teoría de la diferencia sexual. menciona Rosi Braidotti (2004) “considera tanto las 

diferencias dentro de cada sujeto (entre los procesos conscientes e inconscientes), como las 

diferencias entre el Sujeto y sus Otros/Otras” (p. 188), partiendo del trabajo pionero de Luce 

Irigaray (1985) quien basa su teoría en una crítica feminista al psicoanálisis: 

Se reafirma la verdad de la verdad sobre la sexualidad femenina, aún más 

rigurosamente cuando el psicoanálisis toma el discurso en sí mismo como objeto 

de sus investigaciones. Aquí la anatomía ya no sirve, aunque sea de forma 

limitada, como prueba absoluta de la diferencia real entre los sexos. Los sexos 

ahora son definidos sólo en la medida en que están determinados en y a través 

del lenguaje. Cuyas leyes, no hay que olvidarlo, han sido prescritas por sujetos 

masculinos durante siglos. (Traducción de la autora, p. 87) 

Para Braidotti “las teorías de la diferencia sexual establecen lo obvio, pero al hacerlo la 

radicalizan” (Braidotti, 2004, p. 189) y reconoce en la postura de Irigaray, una teoría centrada 

“en las disimétricas relaciones de poder que subyacen en la construcción de la mujer como lo 

Otro de la posición dominante de la subjetividad [definida] en términos de falogocentrismo” 

(p. 189). Esto da como resultado, menciona Braidotti, falsos universalismos donde lo 



73 
 

 

masculino se reconoce como un agente racional autorregulativo y a lo femenino como otro y 

diferente, que a partir de relaciones de poder se ha reducido históricamente a una postura de 

inferioridad (p. 189). 

Mauricio Saldivar (2022) y Lu Ciccia (2022) hablan de un cerebrocentrismo. En “La 

invención de los sexos”, Ciccia hace un recorrido histórico-crítico de estudios y teorías médicas 

como la neurología y la neuroendocrinología, así como su papel en la legitimación de teorías 

biologicistas sobre la diferencia sexual, tomando en cuenta también las respuestas por parte de 

los feminismos, la teoría queer y los estudios trans. Lx autorx reconoce el papel de las nuevas 

materialistas feministas quienes cuestionan el cerebrocentrismo “incorporando la noción de 

mente corporizada [haciendo] una interpretación fenomenológica para afirmar la que la mente 

es nuestro cuerpo en el mundo y su relación con el entorno” (p. 29). A pesar de coincidir con 

dicha postura, para Ciccia “la mente no puede reducirse ni al cerebro ni a ningún otro dato 

fisiológico” (p. 31), en tanto que: 

De existir vínculos entre biología y conducta, entre sexo y género, entre 

genitalidad y habilidades cognitivas-conductuales, no se trata de vínculos 

causales sino de vínculos estadísticos que dan cuenta de la fuerza que en el 

desarrollo de nuestra subjetividad tienen las normativas de género. (p. 31) 

Por su parte, el cerebrocentrismo en Saldivar, “rastrea a este órgano y a sus configuraciones 

anatómicas y fisiológicas todo aquello que nos define como sujetos, incluyendo desde luego 

nuestras identidades y deseos. En este sentido puede hablarse del cerebro como un objeto 

epistémico en el que coinciden los elementos semióticos que simbolizan lo masculino y lo 

femenino, por un lado, con los elementos materiales de una sustancia intervenida para poder 

comprenderla en su estructura y función” (Saldivar, 2022, p. 18). Para el autor: 

Se han ido construyendo dos tipos de cerebros que en principio tendrían que 

corresponderse con los cerebros de hombres cisheterosexuales o de mujeres 

igualmente cisheterosexuales. Desafortunadamente, esta misma estrategia 

explicativa tiene como consecuencia que las diversidades sexogenéricas sean 

consideradas el resultado de morfologías fallidas, en las cuales algunas de las 

partes que conforman ese supuesto todo, que sería el cerebro, son “en realidad” 

partes “equivocadas” que producen conductas que no se corresponden con los 

cuerpos que las albergan. (p-19) 

Dichas diferencias, reconoce Braidotti, no se encuentran únicamente dentro del binarismo 

hombre-mujer, sino de todo aquello que no sea parte de una subjetividad normativa o mejor 

dicho heteronormativa, de lo masculino, blanco y heterosexual; un conjunto de otros 



74 
 

 

devaluados donde “entran en juego otras categorías como la clase, la raza, la etnicidad y otras 

diferencias sociales codificadas” (Braidotti, 2004, p. 198). Así, “los sujetos empíricos, que son 

los referentes de esta experiencia simbólica de peyoritivización, sufren en sus existencias 

encarnadas los efectos materiales de la descalificación” (p. 190), ya que para Braidotti, la teoría 

de la diferencia sexual “disloca la creencia en los fundamentos naturales de las diferencias 

codificadas e impuestas socialmente, y del sistema de valores y de representación que conllevan 

(...) esta teoría también enfatiza la necesidad de historizar los conceptos que analiza, en primer 

y especialmente, la noción misma de diferencia” (p. 190). 

Así, encuentra en la dicotomía hombre-mujer “el prototipo del individualismo 

occidental, el proceso de descolonizar al sujeto de este yugo dualista requiere como punto de 

partida la disolución de todas las identidades sexuadas cuya base es la oposición de los géneros” 

(p. 165). Braidotti apuesta por una “superación” de la diferencia sexual, un horizonte nómade 

de subjetividades situadas, un “más allá del género en el sentido de ser dispersa, no binaria; 

múltiple, no dualista; interconectada, no dialéctica; y en un constante flujo, no fija” (p. 165), 

criticando corrientes feministas esencialistas que apuestan por una sexualidad femenina, la cual 

clasifica como restrictiva al momento de pensar en la multiplicidad de expresiones del sujeto, 

así Braidotti encuentra en la categoría mujer no una esencia, si no las fuerzas de poder que la 

estructuran y actúan sobre ella, mientras que reconoce la necesidad de “un proceso en virtud 

del cual el Ser sea desalojado de su pedestal fundamentalista” (p. 184) 

Propone “una inestabilidad fundamental tanto a las posiciones masculinas como 

femeninas del sujeto como lugar de la resistencia e identidades estables o fijas de cualquier 

tipo. El sujeto está a la vez sexuado y escindido, descansando en ambos polos de la dicotomía 

sexual pero no atado a ella” (p.191). Así, el género y la diferencia sexual existen en el sujeto, 

atravesado por estructuras de poder que, si bien buscan normarle, permiten también espacios 

de resistencia hacia un sujeto fluido y en constante cambio. 

 2.3.1.2 Un vistazo hacia los nuevos materialismos históricos 

Si bien, el rompimiento del paradigma mente-cuerpo-género que conlleva entender al género 

y la diferencia sexual como discursivo, performativo y mutable nos presenta un abanico de 

posibilidades para comprender corporalidades y sexualidades otras que van más allá del 

binarismo hombre-mujer cisheteronormativo, también presenta problemáticas y complejidades 

al momento de llevarlo a la práctica. ¿Qué ocurre con aquellos cuerpos y lecturas sexo-

génericas realizadas desde un contexto cultural como el de México y otros países 

latinoamericanos fuertemente enraizados en valores binarios y restrictivos propios del 

catolicismo? Lamentablemente, los cuerpos no siempre pueden escaparse de su propia 



75 
 

 

materialidad, tomando prestadas las palabras de Meri Torras, los cuerpos pueden y son 

constantemente leídos (literal y simbólicamente) a través de lentes culturales, económicos, 

sociales e históricos.  

Este foco sobre la materialidad ha sido fuertemente retomado por diversas corrientes 

feministas bajo la categoría de Nuevos Materialismos Feministas, como un legado de los 

postulados de Donna Haraway, quien se refiere a lo “material-semiótico para aludir justamente 

a la indisociabilidad entre la materia, la escritura y la producción de los hechos que integran el 

mundo [es decir] que no es posible evadir la dimensión semiótica de la materia ni la dimensión 

material de los signos, los relatos y los conocimientos” (Guerrero y Ciccia, 2022/1, p. 11). Los 

Nuevos Materialismos Feministas parten de un postulado que parecería simple, pero que es una 

fuerte crítica a una larga tradición dentro de los feminismos filosóficos: la materialidad 

importa (p. 12), en palabras de Karen Barad “hoy todo parece importar, salvo la materialidad 

misma” (Barad en Guerrero y Ciccia, p. 12). Esta corriente, piensa en el sexo y el género “en 

su sentido tanto discursivo como material. Es decir [visibiliza] la agencia del cuerpo en 

simultáneo con los discursos normativos de género” (Ciccia 2, 2022/2, p. 209).  

Este giro es reconocido por Siobhan Guerrero y Lu Ciccia (2022/1) en la introducción 

de “Materialidades semióticas. Ciencia y cuerpo sexuado” como: 

Un movimiento intelectual heterogéneo, pero cuya apuesta central puede 

caracterizarse en términos de: (i) una crítica hacia los feminismos de raigambre 

posestructuralista a la cual le acompaña; (ii) una tesis positiva que enfatiza la 

importancia de recuperar la materialidad dentro de las reflexiones filosóficas de 

carácter feminista. (p. 13) 

Dicha crítica, mencionan lxs autorxs, surge a partir de un señalamiento a teorías de filósofas 

como Judith Butler, “a quienes se les reprocha de textualistas, es decir, de reducir la 

complejidad de los cuerpos y las sociedades a meros efectos discursivo” (p. 13), esta visión da 

lugar a “una sobresimplificación analítica que desatiende la dimensión material de cuerpos que 

mueren (o son asesinados, oprimidos o torturados), envejecen y enferma en gran medida por 

consecuencias causales y materiales de entornos ambientales y humanos, cuyos efectos no 

pueden reducirse a lo meramente simbólico” (p. 13). Un ejemplo de esto son los feminicidios 

y transfeminicidios, asesinatos que surgen a partir del odio directo a dichas materialidades 

femeninas. Butler al proponer al género y a la sexualidad como efectos discursivos 

performativos, sean estos conscientes o inconscientes, omite contextos sociales, culturales e 

históricos específicos que atraviesan a sociedades como la mexicana, donde este repudio por 



76 
 

 

las materialidades femeninas tiene sus máximas expresiones en el ataque directo y violento a 

las corporalidades de mujeres cis-género y trans. 

 Son de constante interés en las investigaciones de los Nuevos Materialismos Feministas 

el cerebro sexuado; el cuerpo sexuado y la diferencia sexual; así como el postulado del sexo y 

no sólo el género, como constructo social, sin perder de vista la dimensión material que 

adquiere en cada cuerpo (p. 14). Dentro de dicho paraguas me es importante rescatar también 

los aportes de los estudios feministas a investigaciones antiesencialistas, que se preocupan por 

la materialidad sólo para posicionar a la cismujer como el único sujeto del feminismo tanto en 

el ámbito académico como el político. Así como la poca atención que se le ha prestado: 

A cuerpos pertenecientes a las diversidades sexogenéricas [ocasionando] un 

sesgo generalizado de corte cisheterosexista -y racial y geopolítico- en el cual 

se han minimizado a posiciones de sujeto ocupadas por las personas trans, 

intersex, asexuales bi/pansexuales [reificando] un vacío epistemológico en 

relación con cómo puede afectar nuestra salud transitar en una sociedad 

cisheterosexista caracterizada por una lectura jerárquica de los cuerpos que, 

tomando como eje de referencia -y supremacía biológica- al varón cis, 

subordina a todes les sujetos feminizados. (p. 15) 

Así, Guerrero y Ciccia ven en los Nuevos Materialismos Feministas, “una herramienta capaz 

de proveer nuevas formas de pensar al cuerpo como un hecho material y simbólico que, si bien 

está permeado de cultural, no es sin embargo un mero símbolo. Es posible por tanto pensar en 

un cuerpo causalmente estructurado y a la vez culturizado” (p. 16). Cuestionando pensamientos 

esencialistas “pero ahora atendiendo a la pretensión de que ya no habría una gran esencia 

humana, aunque, dicho sea de paso, tampoco múltiples, pero igualmente esenciales y 

definitorias esencias para una diversidad humana que sería, empero, pancultural y 

transhistórica” (p. 16). Es decir, no hay cabida para una  mujer o un hombre, tampoco para una 

persona no binarie o una persona trans, porque no existe una sola esencia capaz de reunir todas 

las experiencias de manera global, transcultural y transhistórica. 

 Para Guerrero y Ciccia las materialidades semióticas no buscan “desmaterializar a los 

cuerpos ni reducirlos a meros portadores de significados culturales proyectados [reconocen] 

que la materia existe y resiste, y que no es plenamente dúctil, pero también [les] parece 

necesario no perder de vista lo complejo que resulta ganar acceso epistémico ante sus 

configuraciones y tampoco olvidar que la materia no es absolutamente rígida y que lo que 

sabemos sobre un cuerpo en un contexto dado no necesariamente agota las posibilidades de 

dicho cuerpo” (p. 23). 



77 
 

 

 Emma Baizabal (2022) por ejemplo, señala “que los sujetos no poseen cuerpos 

terminados y completos asentados en una naturalidad, sino que se van produciendo a través de 

la técnica, dando lugar a sujetos políticos novedosos que no se corresponden con un 

entendimiento naturalista de los mismos, pero tampoco con lógicas deterministas, sean estas 

sociológicas, biológicas o tecnológicas” (p. 22), lo que Rossi Braidotti (2002) llama una 

“metamorfosis”. 

 Esta habilidad de cambio, transformación, metamorfosis, presenta a sujetos dinámicos 

y estratificados, “tiene que recomponerse una y otra vez y, por lo tanto, su expresión es 

concomitante con la construcción del campo social” (p. 127). Así:  

Un cuerpo es un segmento de fuerzas que tiene cualidades, relaciones, 

velocidades y tasas de cambio específicas. El denominador común de todos los 

cuerpos es que son materia inteligente dotada con la capacidad de afectar y de 

ser afectada, de entrar en relación (...) un cuerpo es una porción de memoria 

viva que perdura a través de la experimentación de las constantes 

modificaciones internas que suceden al encuentro con otros cuerpos y con otras 

fuerzas. (p. 127) 

En los nuevos materialismos tenemos entonces el reconocimiento de la importancia de la 

materia, de cuerpos desencializados, contextualizados social, cultural e históricamente, con 

capacidad de afectarse y afectar a otros, cuerpos inteligentes y en constante transformación, 

como la realidad que les rodea. En palabras de Iris Van Der Tuin (2010) los nuevos 

materialismos “son una teoría cultural no fundacionalista y no relativista” (p. 167) que reconoce 

la capacidad de agencia que tienen los cuerpos, a la vez que argumenta que “no podemos saber 

nada del cuerpo social hasta que sepamos qué puede hacer” (p. 169). 

 

2.3.2 ¿Qué entiendo cuando hablo de cuerpo? Hacia un conocimiento encarnado. 

Retomando la línea crítica que realiza Judith Butler (2002/2015) para hablar de la 

performatividad como, el poder que tiene el discurso para producir efectos mediante la 

reiteración (p. 20), a partir de la propuesta lingüística de John Austin (1962), puedo preguntar 

también ¿qué produce un cuerpo? En “Hacer cosas con Palabras”, Austin cuestiona “en qué 

sentido o sentidos se puede afirmar que decir algo es hacer algo” (Carrió y Rabossi en Austin, 

p. 32). Para esto divide el acto del habla en tres momentos: (i) el acto locucionario, que son los 

sonidos, anotaciones y acentuaciones del habla; (ii) el acto ilocucionario, que es aquello que 

llevamos a cabo a partir del habla; y (iii) el acto perlocucionario, que se refiere a las acciones 

que ocurren a partir de lo que decimos (p. 32).  



78 
 

 

Así, el habla es para Austin mucho más que un conjunto de sonidos que emitimos es un 

acto que hace cosas y es capaz de producir consecuencias en las personas. El postulado de 

Austin se materializa fuertemente en los insultos LGBTQ+fóbicos, llamar a alguien “puto”, 

“joto”, “marica”, “lencha”, es más que un conjunto de sílabas o sonidos, se convierten en 

palabras de odio capaces de producir efectos en quienes los reciben, como sentimientos de 

malestar, culpa, vergüenza o hasta miedo, por lo tanto, igual que la palabra queer en Estados 

Unidos, también pueden ser reapropiados, generando sensaciones de orgullo y comunidad. 

 En una búsqueda por complejizar al cuerpo, específicamente al cuerpo en movimiento 

durante actos de performance, propongo un paralelismo corporal con la propuesta de Austin 

por lo que un cuerpo al realizar una performance no está produciendo únicamente un conjunto 

de movimientos descontextualizados, especialmente cuerpos que se escapan de la heteronorma. 

Los cuerpos femeninos o feminizados, cuerpos disidentes/queer-cuir/LGBTQ+; hacen cosas y 

son capaces de producir consecuencias para sí y para el entorno que les rodea. Como menciona 

Siobhan Guerrero (2024) “el conocimiento se genera al interactuar, e incluso, trastocar las 

dinámicas que se busca comprender, lo cual enfatiza el hecho de que el acto de conocer requiere 

de una inmersión material en un mundo que inevitablemente se ve afectado por dicho acto” (p. 

4).  

Así, propongo al cuerpo en movimiento durante la performance también a partir de tres 

actos, (i) el movimiento desde el cuerpo, qué partes se mueven y cómo se mueven, (ii) el acto 

del movimiento en sí, donde el cuerpo ya no es percibido por sus partes sino en su conjunto; y 

(iii) el acto de las consecuencias del movimiento, tanto en quién realiza la performance, como 

en quienes lo observan, ya que como menciona Richard Schechner (2011), “el yo puede actuar 

en otro o como otro” (p. 37). Tomando en cuenta, que igual que las palabras, pueden generar 

una variedad de consecuencias tanto en quien realiza la performance, como en quien la observa 

y la recibe, sin olvidar el contexto social, histórico y geográfico en el que se realizan dichos 

movimientos corporales. 

Propongo así la categoría de conocimiento encarnado, entendiéndolo como la 

capacidad que tienen los cuerpos de producir subjetividades a partir de la experiencia sensible, 

un conocimiento subjetivo y situado en contraposición al cerebrocentrismo. Específicamente 

lo ubico a partir del movimiento y de la performance, así como de su repetición, o lo que 

Schechner entiende como “conducta restaurada”, es decir, la capacidad que tiene la 

performance de repetirse, aun cuando los movimientos cambien y que puede incluso restaurar 

un pasado que nunca existió (p. 37). 



79 
 

 

Así, encuentro en el conocimiento encarnado una ventana de agencia que tienen (o 

pueden tener) los sujetos sociales para reconocer la importancia de su materialidad en la 

creación de nuevos mundos, en su capacidad de ser afectados y de afectar a su entorno. Y en 

el caso de la performance, ubico al cuerpo ya no sólo como la materia prima de la expresión 

artística, sino también como un sujeto de conocimiento específico, que a partir de la repetición 

en la práctica y en su ejecución final, tienen la capacidad de potenciar sus efectos. 

Elijo hablar de conocimiento encarnado y no de saber encarnado a partir de los 

cuestionamientos descoloniales y feministas de Kilomba, Ribeiro y Haraway, así como de la 

desobediencia epistémica cuir de Valencia, en una búsqueda por aportar a la desjerarquización 

de la academia. Donde desde occidente se ha menospreciado al conocimiento no blanco y no 

hegemónico, otorgándole la etiqueta de saber o saberes a aquellos conocimientos situados, no 

universales y así relegarlos a una forma de conocimiento menor o menos formal.  

El conocimiento encarnado es conocimiento situado, no objetivo y en constante 

evolución (movimiento), capaz de crear mundos otros, a partir del conocimiento empírico y del 

cuestionamiento a epistemologías hegemónicas y cisheteronormativas. El conocimiento 

encarnado presenta la posibilidad de reconfigurar pedazos del mundo que habitamos desde la 

corporalidad, la alteridad, la diversidad y la disidencia, mundos otros, queer/cuir y torcidos que 

cuestionan un mundo hegemónico y cisheteronormado que busca asimilar cuerpos en binarios 

sexo-genéricos, esencialistas y esencializadores. Mundos que, si bien no son perfectos, al 

saberse imperfectos, buscan ser más justos y horizontales. 

De la mano de la teoría queer/cuir/torcida, el conocimiento encarnado es también un 

conocimiento crítico no hegemónico que funciona a partir de un ejercicio imaginativo y 

colectivo, donde el cuestionamiento de normatividades permite imaginar y visualizar mundos 

más incluyentes sin buscar verdades universales, mundos desviados que forman parte de lo que 

Llamas nombra una epistemología de lo homosexual, donde quepan distintas y diversas 

expresiones de género, cuerpos diversos, deseos diversos e historias diversas.  

Pero es también un ejercicio práctico, donde a partir de las experiencias se generan 

nuevas subjetividades individuales y colectivas, o en palabras de Braidotti un horizonte nómade 

de subjetividades situadas donde como dice Schechner (2011) “yo me convierto en alguien 

más, o soy yo mismo en otro estado de existencia o ánimo tan diferente de mí, que además de 

mí mismo parezco otro” (p. 42). El conocimiento encarnado permite externar mundos internos 

y también aprender de otrxs. 

Al ser una praxis, permite la materialización de estos mundos otros en espacios-

temporales específicos, cuando miembros de una misma colectividad alterna a la hegemonía y 



80 
 

 

la cisheteronorma, ocupan espacios públicos para celebrarse y resistir desde dicha alteridad, la 

disidencia y la otredad. Desde lo que Lu Ciccia (2022) llama una “lectura revolucionaria de 

los cuerpos” (p. 32), poniendo en duda la jerarquía de cuerpos en la que aquellos leídos como 

cis-blancos-normativos ocupan un lugar privilegiado, porque el conocimiento encarnado nos 

pertenece a todos los cuerpos, especialmente a aquellos cuerpos marcados como no 

hegemónicos. El conocimiento encarnado es poner en práctica aquello que nos atraviesa 

corporalmente, ya sea a nivel individual o colectivo, es situarnos en el mundo desde y a partir 

del cuerpo al tiempo que lo reconocemos como un primer espacio epistémico. 

  



81 
 

 

Capítulo 3. Propuesta metodológica 

Introducción 

En la presente propuesta de metodología encarnada planteo en primer lugar el camino para 

llegar a lo que llamo una epistemología encarnada y en movimiento, a partir de la crítica a las 

epistemologías tradicionales y occidentales planteada previamente en el marco teórico, 

apoyada de la metodología de investigación y la epistemología feministas de Norma Blazquez 

(2012) y Dianna Maffia (2008), así como de la antropología de la danza de Silvia Citro y 

Patricia Aschieri (2011), en una búsqueda por rescatar los conocimientos producidos desde el 

cuerpo, desde una postura crítica de género y feminista, interseccional e interdisciplinar con 

énfasis en la danza, la performance y el movimiento corporal. 

Posteriormente, explico los métodos y técnicas de investigación utilizados: la 

observación participante, la entrevista a profundidad, la autoetnografía y la historia de vida 

queer (Almilla y Roque, 2012). Esto para situar a lxs miembrxs de la comunidad ballroom 

como colaboradores y no como objetos/sujetos de investigación, además de reconocerlxs a 

ellxs y sus corporalidades en su calidad de sujetxs de conocimientos, contrastado con un trabajo 

autoetnográfico que no busca ser central, sino un espacio otro de diálogo encarnado. Es por 

esto que me es importante aclarar que no es una investigación de corte acción participativa, ya 

que si bien reconozco que mi incursión y trabajo directo con personalidades de la comunidad 

ballroom mexicana no es neutral, la finalidad de esta investigación no es la de identificar una 

problemática en dicha comunidad para posteriormente “transformarla”, sino trabajar de la 

mano para encontrar conocimientos encarnados a partir de la práctica del voguing. 

Finalmente, cierro este capítulo reconociendo las implicaciones éticas que conlleva una 

investigación de este corte, partiendo del postulado hablar con y no por, reconociendo mi locus 

de enunciación como una mujer feminista blanca cis-género, en un espacio que tiene su base 

en el trabajo de mujeres trans y hombres homosexuales racializados, no sólo para evitar repetir 

lógicas de extractivismo académico, sino para generar un espacio de confianza y respeto mutuo 

con lxs colaboradorxs. Reconociendo que no busco la objetividad, ni crear verdades universales 

y cuidando evitar caer en sobreinterpretaciones, ni romantizar las narrativas y observaciones 

realizadas.       

 

3.1 Propuesta metodológica. Hacia una epistemología encarnada y en movimiento 

Partiendo de la crítica a las epistemologías tradicionales, así como de las concepciones 

tradicionales del cuerpo escindido de la mente producto del dualismo cartesiano, que expuse 

previamente, me permito proponer una metodología de investigación encarnada, que se apoya, 



82 
 

 

a su vez, de la metodología de investigación feministas y de la antropología de la danza, así 

como de métodos y técnicas etnográficas de investigación cualitativas. Ya que como menciona 

Blázquez (2012) “la metodología elabora, resuelve o hace funcionar las implicaciones de la 

epistemología para llevar a cabo o poner en práctica un método” (p. 23). 

Si bien las metodologías feministas surgen para estudiar problemáticas en torno a la 

mujer en una búsqueda de transformar la realidad social, así como la realidad de las mujeres 

(Blázquez, 2012, p. 12), considero que es una perspectiva que puede ser utilizada también para 

el rescate de conocimientos alternativos a la hegemonía de la epistemología tradicional 

occidental. En tanto que la epistemología feminista se basa en la crítica a la epistemología 

tradicional que ha permeado en las ciencias naturales y sociales cuyas “teorías del 

conocimiento se basan en el Punto de vista masculino del mundo, por lo que se enseña a 

observar sólo las características de los seres vivos o de los seres sociales que son de interés 

para los hombres, con una perspectiva androcéntrica y distante” (p. 23), a lo que agregaría 

también el aspecto racial, blanco y del norte global, así como cisheterosexual de dicha mirada. 

Para Blázquez, entre los temas centrales de la epistemología feminista se encuentran: 

“la crítica a los marcos de interpretación de la observación; la descripción e influencia de los 

roles y valores sociales y políticos en la investigación; la crítica a los ideales de objetividad, 

racionalidad, neutralidad y universalidad, así como las propuestas de reformulación de las 

estructuras de autoridad epistémica” (p. 22-23). Adicionalmente, Diana Maffia (2008), ve en 

la epistemología feminista un espacio para cuestionar el modelo de conocimiento de la ciencia 

moderna que continúa permeando en la actualidad, objetivo con separación de quién investiga 

y el sujeto/objeto de estudio, donde se encuentra “un sujeto capaz de objetividad, es decir, 

capaz de separar sus propios intereses y adquirir, entonces, esta visión de los aspectos del 

mundo sin ponerse en juego él mismo en la visión de estos aspectos. Una separación de sujeto 

y el mundo, donde el sujeto actúa como una especie de espejo, donde se reflejan las leyes del 

mundo y los objetos tal como son, y no tal como cada perspectiva los aprecia” (p. 5).  

Así, “el sujeto es capaz de dominar su propia subjetividad, de borrarla, y simplemente 

dejar testimonio de lo que ve, para que otro sujeto pueda tomar su lugar y probar si eso que ha 

sido descrito es verdad o no” (p. 5).  A partir de esta crítica, la autora propone una aproximación 

desde la metáfora y no desde la literalidad, a modo de “llevar los significados de un lugar a 

otro”, así “nosotros avanzamos con lo que conocemos y tenemos instrumentos de compresión 

sobre cosas que no conocemos, sobre las que aplicamos estas fórmulas, estas capacidades de 

interpretación que ya poseemos (...) no podemos avanzar de manera neutral sobre lo que no 

conocemos e incorporarlo” (p. 6).  



83 
 

 

Dichas posturas, si bien son entendidas desde los feminismos, son temáticas y 

preocupaciones que también se encuentran en las investigaciones en torno a la comunidad 

LGBTQ+, especialmente en lo que respecta a las corporalidades, ya que como menciona 

Ahmed (2018) en su propuesta de fenomenología queer, puede usar “la cualidad queer para 

proponer puntos de vista bastante diferentes” (p. 16) ya que “la fenomenología se puede 

universalizar a partir de una vivencia corporal específica [a la vez que] se deriva «de forma 

creativa» a partir de esta crítica, en el sentido de lo que nos permite pensar y hacer” (p. 17). 

Así, la epistemología feminista permite rescatar conocimientos que van mucho más allá 

de las dicotomías hombre-mujer, objetivo-subjetivo, poniendo al centro conocimientos 

diversos antipatriarcales, antiheterosexistas y anticisheteronormativos. Apostando por un 

feminismo que no es sinónimo de mujer, sino de lo común, diverso y disidente, como lo plantea 

Silvia Gil (2011) en su libro “Nuevos feminismos. Sentidos comunes en la dispersión”, quien 

hermana a los nuevos feminismos con las políticas queer, en tanto que plantea que “los 

movimientos sociales no pueden basarse más en la idea de que existe un colectivo (las mujeres, 

los obreros, los inmigrantes) del cual es posible derivar una serie de derechos a priori, sino que 

se requiere un proceso más complejo de «compromiso subjetivo con la identificación de las 

condiciones materiales de existencia» a partir del cual ir construyendo las luchas” (p. 220). Sí 

el sujeto del feminismo ya no es sólo uno, la epistemología feminista permite el rescate del 

conocimiento de dichos sujetos, diversos y disidentes a partir de aquello que les une, los 

“efectos materiales del patriarcado” (p. 213). 

Por su parte, la antropología de la danza, propuesta por Silvia Citro y Patricia Aschieri 

(2011), para estudiar prácticas dancísticas que van desde el tango hasta la danza Butoh, así 

como aquellas realizadas por “personas que, sin dedicarse a estas actividades de manera 

profesional, cada vez más sienten la ineludible necesidad de ‘hacer algo con su cuerpo’, 

movilizándolo más allá de los hábitos corporales que les imponen sus vidas cotidianas” (p. 4). 

Esto encaminado a una reflexión sobre: 

Cómo en diferentes tradiciones culturales, los cuerpos en movimientos de las 

danzas y de diferentes técnicas corporales no han sido, solamente, un 

entretenimiento asociado al placer estético o un mero instrumento para fines 

rituales específicos, sino también un modo de ser y actuar en-el-mundo que tiene 

importantes consecuencias en la vida social, las relaciones intersubjetivas y las 

experiencias no sólo de aquellos que, alguna vez, ‘danzamos’, sino también de 

todos aquellos que, inevitablemente mientras vivamos, nos vemos llevados a 

‘movernos’ por el espacio-tiempo de la existencia humana. (p. 8-9) 



84 
 

 

Para Citro (2011) es importante destacar no sólo el ámbito estético de las danzas, sino también 

“los aspectos políticos de las danzas y los vínculos entre movimiento cotidiano y dancístico, 

entre cuerpo y cultura” (p. 40). A partir de un trabajo metodológico que parte de la realización 

de una genealogía de la danza a estudiar, seguido de una descripción de las danzas para producir 

una gramática del movimiento que recupera tanto las partes del cuerpo utilizadas y cómo se 

utilizan, así como el tiempo, las percepciones sensoriales y la energía involucrada; finalizando 

en un análisis, regularmente semiótico, sobre los significados de dichos movimientos, tomando 

en consideración siempre el contexto socio-histórico en el que se estén realizando dichas 

danzas (Citro, 2011). Es fundamental para Citro también el acto de poner el cuerpo en los 

estudios de la danza, ya que para la autora: 

Todo género performático, a lo largo de su historia y de su difusión en distintos 

contextos sociales, se transforma en mayor o menor medida, no sólo en los 

rasgos estilísticos sino también en las significaciones, sentimientos y valores 

con que lo inviste, y que inciden en su legitimación (o deslegitimación) social, 

y en este proceso de transformación, suelen ser fundamentales las conexiones 

que sus performers van estableciendo con otros géneros y prácticas culturales. 

(p. 49) 

Una metodología de investigación encarnada, que se apoya de las metodologías feministas y la 

antropología de la danza, me permite rescatar los conocimientos producidos desde el cuerpo, a 

partir de una postura crítica de género, feminista y con énfasis en la danza y el movimiento, 

aunque también con una mirada interseccional e interdisciplinar, contextualizada en el clima 

social y político de la Ciudad de México, donde el voguing se presenta no sólo como una 

expresión dancística neutra, sino imbricada con el contexto socio-histórico y político de nuestro 

país, que cuestiona y critica la cultura hegemónica heteropatriarcal predominante. Donde 

además encuentren espacio la teoría queer, los estudios de la performance y en futuras 

investigaciones, otras actividades donde el centro de la investigación sea el cuerpo en sus 

múltiples expresiones artísticas y deportivas. En la búsqueda de aproximarme, así como 

compañeras feministas como Harding, Blázquez y Maffia con la propuesta de la epistemología 

feminista, a una epistemología encarnada y en movimiento. 

         Igual que la epistemología feminista, una epistemología encarnada que parte de “seres 

encarnados-en-el-mundo” (Citro, 2011, p. 10) busca cuestionar: 

La posibilidad y el deseo de la objetividad como una meta de la investigación, 

así como la relación que se establece entre la persona que conoce y lo que se 

conoce, entre la persona que investiga y la que es investigada; critica la 



85 
 

 

utilización de la objetividad como medio patriarcal de control, el desapego 

emocional y la suposición de que hay un mundo social que puede ser observado 

de manera externa a la conciencia de las personas. (Blázquez, 2012, p. 26) 

En el caso de mi propuesta de una epistemología encarnada y en movimiento, encarnada en 

tanto que es conocimiento atravesado y generado desde el cuerpo, ya sea de manera individual 

o colectiva a partir de la escucha atenta y empática; y en movimiento entendido a partir de la 

repetición de movimientos corporales durante la práctica de la performance, pero también 

como una epistemología no estática, en constante transformación y sin pretensiones 

universales. Busco también aportar una mirada desde los estudios críticos de género, no como 

sinónimo de estudios feministas o de la mujer, sino de todo aquello que se encuentre fuera de 

la heteronormatividad o de la matriz heterosexual obligatoria, de aquellos cuerpos otros, que 

han sido relegados en las epistemologías tradicionales como capaces de generar conocimiento. 

Una metodología de investigación encarnada me permite romper con pretensiones de 

universalidad y objetividad, aceptando que mi propia subjetividad y corporalidad no parten de 

un lugar neutral y forman parte del proceso de investigación, ya que retomando las palabras de 

Diana Maffia (2008), “la exclusión de las miradas subalternizadas en la cultura no sólo es un 

problema político, es un empobrecimiento del resultado mismo de la empresa humana del 

conocimiento” (p. 9). 

 

3.2 Construyendo conocimientos (otros). Sobre los métodos y las técnicas 

Así, para la presente investigación realicé una combinación de diversos métodos y técnicas 

etnográficas y cualitativas, específicamente la entrevista en profundidad, la observación 

participante, la historia de vida y la auto-etnografía. Primero realicé seis entrevistas a 

profundidad con la finalidad de co-crear seis historias de vida queer de miembros activos en la 

escena ballroom, madres/padres/xadres de alguna casa mainstream o kiki, con al menos cinco 

años practicando voguing y/o que participe activamente en clases, prácticas públicas y balls en 

la Ciudad de México. 

El interés por el trabajo a partir de historias de vida surge de situar a lxs miembrxs de 

la comunidad ballroom como colaboradores y no como objetos/sujetos de investigación, así 

como de la necesidad de reconocerlxs como sujetxs de conocimiento. La historia de vida 

menciona Güereca (2016), “permite analizar los hechos y acontecimientos sociales que 

intervienen las instituciones e individuos en determinados procesos económicos, políticos y 

simbólico-culturales [a la vez que] se decanta por aquellas personas que son actores sociales, 

es decir, que atribuyen un significado y finalidad a sus acciones” (p. 130). A modo de una 



86 
 

 

filosofía de la escucha, como la propuesta por Diana Maffia, donde son los sujetos quienes 

significan a partir del lenguaje, “la filosofía de la escucha, es una manera (...) de poder 

decodificar aquellos mecanismos activos por los cuales [el] significado es procesado dentro de 

cada sujeto y devuelto como una significación, como una interpretación del mundo, y muchas 

veces como una acción” (Maffia, 2008, p. 7). Y así poder crear verdades como constituciones 

inter-subjetivas, “es decir, va a ser verdadero aquello que sea legitimado por todas estas 

miradas, que pueda ser evaluado y re-evaluando desde todas estas miradas, y se mantenga como 

sentido (...) [un sentido] que no es sentido acabado, es un sentido que podrá ir renegociando” 

(p. 7-8). 

Realicé dichas historias de vida queer a partir de una combinación de técnicas, como 

son la observación participante, en clases de voguing, prácticas públicas, balls y preparaciones 

para balls, en tanto que, como menciona Vela (2001), esta técnica de investigación permite 

“adentrarse en la vida de los actores, participando en ella y observándola” (p. 51). En suma, 

permite “trabajar directamente sobre el terreno, sobre el lugar en el que se desenvuelve la vida 

real” (p. 51). Junto con entrevistas a profundidad con lxs participantes en dos partes, la primera 

(Anexo 2) semiestructurada donde conversamos sobre su participación y vivencias con el 

voguing y dentro de la comunidad ballroom, y una segunda parte (Anexo 3) donde ahondé más 

en su historia de vida como parte de las disidencias sexuales8, partiendo de anécdotas o pistas 

obtenidas en la primera ronda. Adicionalmente, en la selección de colaboradores busqué 

también representantes de la gran diversidad que conforma la comunidad ballroom, si bien son 

las mujeres trans y hombres homosexuales de las periferias, pilares fundamentales en la 

conformación de la escena ballroom en México, también está fuertemente alimentada por la 

vivencia de mujeres lesbianas y personas no binarias, como mencioné previamente en el 

apartado de la historia del voguing y el ballroom en México.  

Antes de continuar quiero aclarar que previo a las entrevistas le entregué a lxs voguerxs 

participantes una carta de consentimiento informado (Anexo 5), donde expliqué la finalidad de 

la investigación no sólo en términos académicos, sino como parte de una ética de investigación 

que incluye el cuidado de sus testimonios e historias de vida, así como el seguimiento de las 

personas involucradas en el proyecto fuera de lxs tiempos de la investigación, buscando así 

evitar una lógica de extractivismo académico. El consentimiento informado es finalmente, un 

 
8Utilizo la categoría disidencia sexual en lugar de diversidad sexual, a partir de conversaciones con vogueras 

quienes han expresado preferir la categoría disidencia en lugar de diversidad. 



87 
 

 

compromiso de mi parte de compartir la investigación y los hallazgos con lxs voguerxs 

colaboradores para promover e implementar prácticas respetuosas, con rigor e integridad. 

Así, me es importante hacer énfasis en la categoría “historias de vida queer” y no sólo 

“historias de vida” ya que como mencionan Alamilla y Roque (2012) la historia oral queer ha 

sido históricamente ignorada y silenciada en textos históricos hegemónicos, por lo que la 

historia oral queer se sitúa a partir de una función política y liberadora (p. 1). Esta propuesta 

metodológica recupera también la importancia del conocimiento basando en el cuerpo (o los 

cuerpos), este concepto afirma que la sexualidad del cuerpo (o deseos corporales) es un aspecto 

importante, de hecho, material, de la práctica de hacer trabajo de historia oral (Roque y Almilla, 

2012). 

Lxs autorxs argumentan que la presencia física de cuerpos sexuados o generizados 

afecta en la colaboración de la historia oral, en tanto que las experiencias de vida queer, así 

como la de las mujeres cisgénero, quienes son sujetas de conocimiento de trabajos realizados 

bajo una metodología feminista, suelen ocurrir íntimamente relacionadas a las experiencias 

corporales. El cuerpo puede ser un lugar para la memoria productiva y el diálogo sobre 

momentos queer cruciales a lo largo de la vida: los primeros recuerdos de la infancia sobre 

sentirse ‘diferente’, el primer encuentro con un espejo del yo, que es otro cuerpo ‘diferente’ y 

que en público comunica una afiliación tácita pero sentida; o el primer momento cuando un 

cuerpo queer hace explícitos sus deseos de manera pública (p. 7).  

Tomando prestadas las palabras de Marcela Lagarde las mujeres, más que los hombres, 

son su cuerpo, esta frase bien podría ser replanteada como las mujeres y personas queer, más 

que los hombres blancos, cisgénero, heteronormativos; son su cuerpo. Así, Ahmed (2018) 

encuentra en el cuerpo la capacidad de darnos una perspectiva “el cuerpo está «aquí» como un 

punto de partida desde el cual el mundo se despliega, está a la vez más allí y menos allí (...) el 

«aquí» de la vivencia corporal es por tanto lo que saca al cuerpo de sí mismo, dado que está 

influido y es modelado por lo que le rodea (...) los cuerpos no viven en espacios que son 

exteriores a ellos: más bien los cuerpos les dan forma al vivir en ellos, y cobran su forma al 

habitarlos” (Ahmed, 2018, p. 22). Adicionalmente, continuando con la propuesta teórica de 

Ahmed, poner en el centro las experiencias encarnadas de lxs voguerxs me permite también 

construir una suerte de “fenomenología queer”, donde “la fenomenología ha sido adoptada 

como una perspectiva principalmente con el fin de ubicar dentro de un marco teórico las 

experiencias cotidianas de los sujetos sexuales [queer]” (p. 99). 

Al terminar, las entrevistas y los relatos de historias de vida trabajé en bucle productivo, 

devolviendo las narrativas a lxs participantxs para su revisión, edición y visto bueno, como 



88 
 

 

proponen Martínez-Guzmán y Montenegro (2011), de esta manera “no se recogen, por tanto, 

las palabras (textuales) de la participante, pero sí la forma en que esta quiere sea leída su visión 

del fenómeno” (Balasch y Montenegro en Martínez-Guzmán y Montenegro, 2011, p. 235). Lxs 

autorxs realizaron narrativas por investigadoras y personas trans entre los años 2007 y 2009, 

partiendo de la asunción de que lxs colaboradorxs al ser protagonistas en la discusión de interés 

“poseen un saber encarnado” (p. 229). 

La producción de narrativas, mencionan Martínez-Guzmán y Montenegro, “son un 

dispositivo de conocimiento que busca generar y sistematizar comprensiones sobre 

determinados fenómenos sociales a partir de conversaciones con sus protagonistas” (p. 229). 

Adicionalmente, reconocen que a pesar de ser narrativas que se construyeron en el marco de 

una investigación académica, la distancia entre investigador e investigado debe ser cuestionada, 

las personas con las que se colabora en una investigación “no son un objeto de conocimiento, 

son un sujeto de conocimiento; son un interlocutor, una fuente de conocimiento y no de datos. 

Por tanto, no se trata de hablar por ellas, sino de hablar con ellas” (p. 229). 

Para acompañar y nutrir las historias de vida, realicé observación participante en balls 

entre mayo de 2023 y junio de 2024, así como observación participante y autoetnografía en 

clases y prácticas públicas en el mismo periodo temporal, con la finalidad de poder conversar 

corporalmente con las experiencias obtenidas en las entrevistas y en la observación 

participante, ambos casos de observación participante fueron descargados en diarios de campo. 

Me es importante esclarecer, que como menciona Vela (2001), la observación participante 

implica más que sólo el sentido de la vista, intervienen también “el oído, el olfato, el tacto y 

algo más” (p. 53), es más que llegar a observar, es realizar una completa inmersión sensorial 

en el voguing y la cultura ballroom para poder comenzar a tejer conocimientos encarnados 

junto a lxs colaboradorxs de la presente investigación. 

Dividí la observación participante en dos aspectos, los movimientos realizados en las 

distintas categorías de voguing, así como las partes del cuerpo que se utilizan, las 

performatividades de género aludidas y los sentimientos y sensaciones que producen en quien 

voguea en los eventos, en las clases de voguing y en las prácticas públicas. Mientras que en las 

balls observé también el lenguaje verbal y no verbal, como el vestuario y maquillaje, los lugares 

en que se realizan, las dinámicas entre lxs participantes, cómo interactúan entre miembros de 

una misma familia y con lxs miembros de otras casas, las muestras físicas y sonoras de afecto 

y/o competencia entre participantes, como palabras de ánimo, miradas, abrazos, ademanes de 

manos, etc.; así como las palabras que utiliza la/el/lx chanter durante las batallas. 



89 
 

 

En cuanto a la autoetnografía, fue utilizada principalmente para poder dialogar de 

manera encarnada con las experiencias que me fueron relatadas durante las entrevistas en 

profundidad, retomando el concepto de Bénard (2019), quien entiende la autoetnografía como 

una “investigación, escritura, historia y método que conectan lo autobiográfico y personal con 

lo cultural, social y político” (p. 9). Mientras que, de una manera más amplia, Ellis, Adams y 

Bochner (2019) comprenden a la autoetnografía como un método que combina características 

de la autobiografía y la etnografía, es: 

Un acercamiento a la investigación y a la escritura, que busca describir y 

analizar sistemáticamente la experiencia personal para entender la experiencia 

cultural. Esta perspectiva reta las formas canónicas de hacer investigación y de 

representar a los otros, pues la considera como un acto político, socialmente 

justo y socialmente consciente. (p. 17-18) 

Me parece importante retomar esta perspectiva, ya que, si bien no soy una voguera, he tomado 

clases en el pasado y me he preparado en otras expresiones dancísticas como el ballet, la danza 

española, danza contemporánea y el pole dance, por lo que, a partir de estos conocimientos 

corporales, de este poner-mi-cuerpo, me parecen valiosos los cruces que puedo realizar para la 

búsqueda de un conocimiento encarnado. Adicionalmente, al realizar una inmersión en el 

voguing que va más allá de la observación, pude vivenciar algunas (u otras) transformaciones 

en mi vida personal y autopercepción a partir de la práctica del voguing, mismas que anoté en 

el diario de campo. Es importante aclarar que dichas vivencias no son el punto central de esta 

investigación y fueron utilizadas para contrastar y dialogar desde otro lugar, desde el cuerpo 

como un lugar epistémico ya que lo central son las experiencias, vivencias y conocimientos 

encarnados de lxs voguerxs que sí son personalidades activas en la comunidad ballroom. 

Para la recolección de datos y su posterior análisis en el capítulo 5 de la presente 

investigación, a partir de la diversidad de métodos y técnicas previamente expuestos, y 

buscando contestar a la pregunta de investigación ¿cómo se construyen las subjetividades 

vogueras activxs en la comunidad ballroom de la Ciudad de México? Así como el objetivo 

general de co-construir y analizar relatos encarnados sobre las experiencias de performers de 

voguing activxs en la comunidad ballroom de la Ciudad de México, parto de tres categorías y 

sus respectivas dimensiones de análisis (Tabla 1): los movimientos e intencionalidades 

ejecutados por los cuerpos, con énfasis en las performatividades de género aludidas; las 

emociones (dolor, vergüenza, miedo, repugnancia, amor y odio) y violencias vividas, así como 

la autopercepción y sensación de comunidad; realizando un contraste constante de las 

experiencias vividas adentro y afuera del ballroom, así como antes y después de comenzar a 



90 
 

 

practicar voguing. A continuación, desarrollo a más detalle las dimensiones de análisis de cada 

categoría. 

Tabla 1. Matriz de Articulación Metodológica 

Matriz de Articulación Metodológica  

Pregunta de 

investigación ¿Cómo se construyen las subjetividades vogueras en la comunidad ballroom de la Ciudad de México? 

Preguntas 

específicas 

¿Qué papel tiene el cuerpo en la construcción de las subjetividades vogueras? 

¿Cómo impacta en su vida cotidiana la performance del voguing afuera del ballroom? 

Objetivo general 

Co-construir y analizar relatos encarnados sobre las experiencias de performers de voguing en la comunidad ballroom 

de la Ciudad de México 

Objetivos 

específicos Categoría de análisis Dimensiones de análisis 

Preguntas guía (para organizar 

instrumento de 

recolección de información) Técnica a utilizar 

Analizar las 

experiencias vividas 

por lxs performers 

de voguing durante 

la ejecución y 

práctica de la 

performance en 

relación con su 

historia de vida. 

● Performatividades de 

género aludidas (Pre-

voguing y post-

voguing) 

● Autopercepción (Pre-

voguing y post-

voguing) 

● Emociones y violencias 

(dolor, vergüenza, 

miedo, repugnancia, 

amor, odio) 

Vivencia del cuerpo; cuerpo en 

la performance del voguing; 

relación consigo mismxs 

antes, durante y después de la 

performance; relación con 

otrxs miembros de la 

comunidad ballroom durante 

los eventos. 

¿Cómo llegó el voguing a sus vidas? 

¿Cuáles son sus categorías 

preferidas? ¿Qué tipo de 

movimientos se realizan en dichas 

categorías? ¿A qué 

performatividades de género 

aluden? 

Observación 

participante, 

entrevista y 

autoetnografía 

Co-construir y 

analizar los procesos 

corporales de lxs 

performers de 

voguing durante la 

ejecución y práctica 

de la performance 

en relación con su 

historia de vida. 

● Performatividades de 

género aludidas (Pre-

voguing y post-

voguing) 

● Autopercepción (Pre-

voguing y post-

voguing) 

● Emociones y violencias 

(dolor, vergüenza, 

miedo, repugnancia, 

amor, odio) 

Movimiento y acción del 

cuerpo; potencialidad de la 

performance; relación consigo 

mismxs previo, durante y 

después de la performance; 

relación con otrxs miembros 

de la comunidad ballroom. 

¿Qué han aprendido del voguing que 

sólo pueda venir de ahí? ¿Cómo ha 

cambiado su transitar en la vida a 

partir de la práctica del voguing? 

¿Cómo era su vida previa al 

voguing? 

Observación 

participante y 

entrevista 

Proponer una 

metodología de 

investigación que 

apele a los 

conocimientos 

generados por el 

cuerpo a partir de la 

práctica del 

voguing. 

● Performatividades de 

género aludidas (Pre-

voguing y post-

voguing) 

● Autopercepción (Pre-

voguing y post-

voguing) 

Comparativa previa y 

posterior a la aparición del 

voguing en su vida, 

potencialidad de la 

performance, relación consigo 

mismxs y con su entorno 

dentro y fuera del ballroom. 

¿Qué puede hacer un cuerpo durante 

el voguing y en los eventos de 

ballroom que no pueden realizar 

afuera? ¿Cómo vivían su 

corporalidad previa al voguing? 

Observación 

participante, 

autoetnografía y 

entrevista 



91 
 

 

Nota: En esta tabla desgloso la manera en que serán analizados los datos obtenidos conforme a la pregunta de 

investigación, las preguntas específicas y los objetivos de investigación. 

Analicé el cuerpo, principalmente, a partir de la observación participante y autoetnografía, para 

ubicar y describir la vivencia del cuerpo en el voguing. Así, describí y analicé los movimientos 

corporales y su intencionalidad ejecutados durante la práctica del voguing en sus diversas 

categorías. Jugó un papel importante el análisis de las performatividades de género aludidas en 

la performance, partiendo de la pregunta ¿qué se hace con el cuerpo? Por lo que describí y 

analicé cómo se mueven los cuerpos; qué tipo de figuras se realizan; las performatividades de 

género a los que puedan, o no, estar aludiendo; si se representan aludiendo a estereotipos de 

género, si estos son cuestionados o reforzados; quién realiza dichos movimientos y qué 

implicaciones tiene en la identidad de género de quién lo realiza (una mujer trans, un hombre 

homosexual, una mujer lesbiana o una persona no binarie); observaré si dichos movimientos 

varían dependiendo de quién los realice o son los mismos sin importar su identificación de 

género; cómo varían los movimientos dependiendo de las diferentes categorías de la ball; y 

finalmente, qué implicaciones tienen ese tipo de movimientos o sus alusiones fuera del 

ballroom y de la performance. 

En el caso de la autopercepción fue trabajada a partir de la observación participante, las 

entrevistas y la autoetnografía. Aquí fue fundamental el trabajo de preparación y aprendizaje 

que realizan lxs voguerxs previo a una ball y en su transitar dentro de la comunidad ballroom. 

También observé y analicé las dinámicas sociales entre participantes en las balls, me enfoqué 

en las relaciones interpersonales, la competitividad y la hermandad entre miembros de una 

misma familia voguera y con otras familias. Para describir y analizar cómo se relacionan lxs 

participantes durante los eventos cuando son de una misma familia y cómo se relacionan en la 

ball con miembros de otras familias; qué diferencias y similitudes ocurren; cómo se viven las 

rivalidades dentro de la competencia; así como qué jerarquías pueden existir, o no, dentro de 

las balls y qué implicaciones tienen dichas jerarquías fuera de la dinámica de las balls; 

finalmente, cómo estás dinámicas sociales afectan en su autopercepción dentro y fuera de 

ballroom. Adicionalmente, tomé en consideración la cercanía o lejanía en sus relaciones 

interpersonales, con sus familias consanguíneas, amistades dentro y fuera de la comunidad 

ballroom, compañerxs de trabajo y relaciones de pareja; así como la vestimenta, el arreglo 

personal (maquillaje, peinado, etc.), las posturas corporales, modos de caminar, relación con 

sus corporalidades y autoestima. 

Finalmente, analicé las emociones que atraviesan a las vogueras dentro y fuera del 

ballroom, así como antes y después de comenzar a practicar voguing. En esta categoría son 



92 
 

 

fundamentales las narraciones creadas a partir de historias de vida queer, para poder encontrar 

y analizar qué emociones les atraviesan en su vida como parte de la comunidad LGBTQ+, 

experiencias tanto positivas como negativas y cómo se han transformado a partir de la práctica 

del voguing; así como la relación con el entorno en el que crecieron y el que viven actualmente; 

la relación consigo mismxs; la expresión corporal en su vida cotidiana antes y después de 

comenzar a practicar voguing.  

A partir de este exhaustivo trabajo metodológico y analítico, encontré representaciones 

de conocimientos encarnados obtenidos a partir de la práctica del voguing. Reconozco que el 

mayor reto será la traducción a un trabajo académico, ya que, como he vivenciado en mis 

propias experiencias dancísticas, estos conocimientos suelen ser sensaciones internas o 

acciones cotidianas que muchas veces se escapan de las posibilidades del lenguaje, por lo que 

será fundamental la teoría de la sociabilidad de las emociones de Sarah Ahmed (2015), así 

como los conceptos en torno al dolor, el miedo, la repugnancia, el amor, la vergüenza, así como 

los sentimientos queer y los vínculos feministas trabajados en su libro “La política cultural de 

las emociones”, junto con los conceptos de performance y género expuestos en el marco 

teórico, así como los aportes del conocimiento situado, el lugar de enunciación, los nuevos 

materialismos históricos, la subjetividad LGBTQ+ y la teoría queer/cuir/torcida. 

 

3.3 Hablar con y no por. Consideraciones éticas 

Como mencioné al explicar el proceso de autoetnografía, mantuve constantemente en cuenta 

que las experiencias personales que me atravesaron durante el desarrollo de la investigación no 

son el elemento central en ella, para así evitar anteponer mis propias vivencias sobre las de lxs 

colaboradores. Reconozco también, que mi locus de enunciación es el de una mujer feminista9 

blanca cis-género que es leída como heterosexual (aunque no lo sea), el voguing es un espacio 

que tiene su base en el trabajo de mujeres trans y hombres homosexuales altamente 

racializados, por lo que mi presencia en la comunidad ballroom no pasó por desapercibida y 

debí tener especial cuidado en la elección de eventos, clases y personas con las que decidí 

dialogar. 

 
9 Si bien a lo largo del doctorado tuve fuertes debates internos respecto al utilizar la categoría feminista, ya que 

en los activismos ha sido coptado por mujeres esencialistas, transexcluyentes y racistas para promover agendas 

de odio y políticas conservadoras, he decidido continuar nombrándome feminista como una forma de resistencia 

frente a estos “feminismos”, recordando que mi manera de entender el feminismo siempre será en hermandad con 

otras luchas patriarcales como las luchas antiespecistas, antirracistas, anti abolicionistas del trabajo sexual y 

transincluyentes. 



93 
 

 

Adicionalmente, mantuve en consideración el clima político actual que conlleva la 

categoría feminista, la cual no es bien recibida por muchas personas trans, quienes han sido 

violentadas en espacios públicos físicos y digitales por mujeres feministas transexcluyentes, 

quienes, a partir de discursos reduccionistas y esencialistas, les han cuestionado, violentado y 

en muchas ocasiones negado sobre su identificación sexo-genérica. Por lo que busqué mantener 

un acercamiento siempre sensible y respetuoso, abierta a críticas y cuestionamientos. 

         Dicho esto, al tener un objetivo de investigación que si bien, en esta ocasión busca 

respuestas en el voguing, busco poder llevar a cabo mi propuesta metodológica en otros 

espacios artísticos y deportivos en un futuro, por lo que, para evitar realizar extractivismo 

académico, busqué generar un espacio de confianza y respeto mutuo con lxs colaboradorxs, así 

como una mente abierta a sus opiniones y sentires respecto a mi proceso de investigación. 

Además de evitar romantizar las experiencias y vivencias que me sean compartidas y las 

experimentadas de primera mano, no buscando la objetividad, pero sí con límites personales 

respetuosos. 

         Finalmente, si bien tengo una propuesta teórico-metodológica respecto al conocimiento 

encarnado y al cuerpo como lugar epistémico, no busco la objetividad, crear verdades 

universales, ni reinventar el hilo rojo. Por lo que he evitado realizar generalizaciones o sesgar 

los resultados en búsqueda de responder a mis preguntas de investigación y objetivos, así como 

evitar crear sobre interpretaciones con las narrativas y observaciones realizadas. 

  



94 
 

 

Capítulo 4. Contexto Histórico 

Introducción 

Para comprender la historia del voguing y del ballroom en México, es importante contextualizar 

la historia de la cultura ballroom desde la segunda mitad del siglo XIX en el Harlem en Nueva 

York, su primer apogeo en la década de los años 30, así como sus posteriores auges en la década 

de los 70, 80 y 90 a partir de la masificación de producciones mediáticas como “Vogue” (1990) 

de Madonna y el documental “Paris is Burning” (1990) de Jennie Livingston. Hasta la historia 

contemporánea, donde su popularidad se ha nutrido de programas de telerrealidad como 

“America’s Next Dance Crew” (2009, MTV), RuPaul’s Drag Race (2009-2016, Logo TV; 

2017-2022, VH1 y 2023-actualidad, MTV) y la serie dramática de ficción “Pose” (2018-2021, 

FX). 

 A partir de dicha masificación y con la popularización del uso del internet, es que llegan 

el voguing y el ballroom a México en 2015, hasta convertirse en una escena de 

baile/performance/competencia LGBTQ+ underground prolífica con presencia en diversas 

ciudades del país desde la Ciudad de México, Monterrey, Mérida, Morelia, Guadalajara, San 

Luis Potosí, Querétaro, entre otras. 

 Si bien la historia mexicana cuenta con diversas similitudes frente a la escena 

estadounidense, también tiene diferencias sustanciales que han provocado una serie de 

apropiaciones tanto en temáticas como en categorías. En este capítulo expongo primero un 

recorrido histórico de la historia del voguing y el ballroom en Estados Unidos, seguido de un 

apartado donde rastreo la historia en México a partir de entrevistas a profundidad con tres de 

los principales precursores mexicanxs (Any Funk, Furia Barragán 007 y Annia Ninja), junto 

con reportajes de televisión, artículos periodísticos, portales web y videos de YouTube y 

Facebook.  

Posteriormente explico y describo las diferentes categorías que se caminan en México 

a partir de una distinción básica, las categorías de baile (vogue femme, old way, new way, etc.), 

las categorías de performance (runway americano, runway europeo, fashion killa, etc.) y una 

categoría musical (commentator vs commentator).  Finalizo este capítulo con una radiografía 

de cómo se lleva a cabo una ball en nuestro país, donde expongo desde la logística que debe 

llevarse a cargo previamente y una descripción detallada de cómo ocurren los eventos, así como 

las llamadas “batallas”. 

 

 

 



95 
 

 

 

4.1 De Harlem para el mundo. Una breve historia del voguing y el balllroom en Nueva 

York 

La historia del voguing y el ballroom10 se remonta a la segunda mitad del siglo XIX en el barrio 

afroamericano de Harlem en Nueva York, según registra Tim Lawrence (2011) en su artículo 

“Listen, and you will hear all the houses that walked there before” en los llamados drag balls. 

La primera masquerade ball queer (baile de máscaras queer) se realizó en Hamilton Lodge en 

1869 y asistieron alrededor de 500 parejas del mismo sexo, hombres y mujeres (p. 3). Pero su 

primer apogeo llegó hasta la década de los veinte, en forma de bailes de máscaras que 

comenzaron a realizarse en edificios viejos de Nueva York, hasta llegar a ocupar grandes 

espacios como el Madison Square Garden y el Hotel Astor, donde se daban cita hasta 6,000 

invitados (p. 3) y buscaban emular los grandes bailes de salón populares entre las clases 

adineradas neoyorkinas. 

Dichos bailes se organizaban una vez al año y eran conocidos como “desfiles de las 

hadas”, en las cuales se llevaban a cabo competencias de drag11 y al término de dichas 

competencias lxs espectadorxs tomaban la pista de baile en parejas aparentemente 

heterosexuales, con hombres (incluyendo lesbianas vestidas como hombres y hombres 

homosexuales) acompañando a mujeres (u hombres vestidos como mujeres, así como mujeres 

heterosexuales) mientras que cualquier número de heterosexuales miraban desde el margen (p. 

3). Este primer momento de popularidad de los balls se vio interrumpido por dos eventos, 

primero la criminalización de la homosexualidad en 1923 en Estados Unidos y posteriormente 

por la prohibición del alcohol, ambos eventos ocasionaron que en el otoño de 1931 la policía 

de Nueva York comenzara a tomar medidas represivas contra la comunidad queer de la ciudad 

y los balls. A pesar de esto los eventos no desaparecieron (p. 3-4), pero comenzaron a llevarse 

a cabo en la clandestinidad. 

Un segundo auge llegó en la década de los 70 con la aparición de las primeras “casas” 

(houses). Tara Susman (2000) las ubica como la unidad básica de organización de los balls y 

 
10 Debido a que los términos voguing, ballroom, drag, sus derivados como voguerxs y diminutivos como ball y 

vogue, son palabras en inglés que no cuentan con traducción al español y son utilizadas coloquialmente en su 

idioma original, decidí marcarlas en cursivas sólo la primera vez que aparecen en el texto.  
11Originalmente se entendía el término drag como sinónimo de travestismo y se refería a utilizar ropa del sexo 

opuesto (Newton, 1972, p.3), actualmente ha evolucionado no solamente al acto de travestirse (hombre vestido 

con ropa de mujer o mujer vestida con ropa de hombre), sino que se refiere también a la creación de un personaje, 

las y los drag queens (personificación femenina) y drag kings (personificación masculina) apuestan a crear un 

personaje o un alter ego más allá de sólo travestirse o de imitar o personificar a una artista [observación de la 

autora]. 



96 
 

 

las describe como un grupo cuyos miembros son jóvenes homosexuales afroamericanos de la 

urbe que se conocen en las calles y que son usualmente rechazados de sus comunidades étnicas 

y familias consanguíneas (p. 118). Las casas son una respuesta creativa a la pobreza, el 

desempleo y la discriminación, que provee apoyo y una cultura distinta a sus miembros (p. 

118).  Al enfrentarse a dichas adversidades: 

La comunidad se organizó en casas que emulaban hasta cierto punto a las 

familias tradicionales, pues había una madre o un padre que guiaba, cuidaba, 

educaba y mantenía a sus hijas, es decir, una persona se hacía responsable del 

cuidado de las personas más jóvenes. Estas prácticas de cuidado, hay que 

decirlo, nunca han recibido un tratamiento sociológico serio porque se suele 

olvidar que más allá de los confines de la familia nuclear heterosexual 

tradicional hay también una labor de cuidado históricamente invisibilizada y no 

remunerada. (Guerrero, 2024, p. 9) 

En 1972 se fundó la primera casa bajo el nombre de House of LaBeija, dirigida por Crystal 

LaBeija como respuesta a la falta de representatividad de personas afroamericanas en la vida 

nocturna de los balls que, a pesar de surgir entre la comunidad afroamericana, a partir del 

aumento de popularidad en los años 20, en la década de los 60 eran principalmente organizados 

por personas caucásicas y las principales ganadoras eran igualmente drags caucásicas (Susman, 

2000, p. 4). Esto se puede ver en el documental “The Queen” (1968) dirigido por Frank Simon, 

en el que se presenta la preparación de diversas drags para el concurso “Miss All-American 

Camp Beauty Pageant”, un evento similar al Miss Universo, donde drags de distintas partes de 

Estados Unidos concursaban representando su ciudad o localidad de origen. Al final del 

documental podemos ver a Crystal LaBeija dejar el escenario tras quedar en cuarto lugar, en el 

concurso ganó Rachel Harlow, una drag queen caucásica de Filadelfia, frente a un panel de 

jueces principalmente blanco, entre ellos el artista Andy Warhol.  

Tras bambalinas se puede escuchar a Crystal LaBeija hablando directamente al 

camarógrafo, declarando que el concurso estaba arreglado y que Rachel no era “lo 

suficientemente hermosa, ni reunía los requisitos”12 para llevarse la corona y el primer lugar. 

Este momento se volvió clave en la historia del drag y del ballroom en Estados Unidos, cuando 

se escucha a otra drag queen caucásica reclamarle, “estás mostrando tus colores” (you are 

showing your colors), refiriéndose a su temperamento, a lo que Crystal responde “tengo el 

derecho a mostrar mi color querida, soy hermosa y sé que soy hermosa” (I have a right to show 

 
1212 Véase: https://youtu.be/h-k19RnpqZA?t=3578 



97 
 

 

my color darling, I’m beautiful and I know I’m beautiful), refiriéndose no sólo a su carácter, 

sino a su color de piel, razón por la cual deja ver entre líneas que es la razón por la cual no ganó 

el concurso. Es bajo este clima, que en 1972 decidió co-fundar House of LaBeija junto a otra 

drag de nombre Lottie, (posteriormente quedaría a cargo de Pepper LaBeija) y realizaron ese 

mismo año el evento “Crystal & Lottie LaBeija presents the first annual House of LaBeija 

Ball” en Downstairs Case en Harlem, Nueva York (Susman, 2000, p. 4).  

A partir de la aparición de esta casa comenzaron a surgir otras dirigidas por una “madre” 

o a veces un “padre” haciendo referencia a las famosas casas de moda que admiraban. En esas 

casas socializaban, se cuidaban mutuamente y se preparaban para los balls, algunos 

organizados por la “familia” o sólo como asistentes (p. 4). Adicionalmente podían o no vivir 

bajo un mismo techo y durante los balls los miembros de las casas se sentaban juntxs y cuando 

alguno de lxs hijxs se llevaba un trofeo, toda la casa ganaba reconocimiento (Susman p. 118-

119). Los nombres de las casas eran seleccionados por las madres y padres, como reflejo de 

algunas de las prácticas valoradas por la comunidad, especialmente la moda y el “logro” 

(achievement), como es el caso de Aphrodite, Armani, Chanel, Divine, Ebony, Escada, 

Excellence, Genesis, Infiniti, Jourdan, Karan, Latex, Milan, Mizrahi, Polo, Prestige, Tuscany, 

Ultra-Omni y Xtravaganza; estos nombres se convirtieron también en los apellidos de lxs 

miembrxs de las casas (p. 119). 

Estas familias, representaron para drag queens afroamericanos y homosexuales de clase 

trabajadora, que se encontraban separados no sólo de sus familias biológicas, que por lo general 

les discriminaban por su orientación sexual, sino también por líderes afroamericanos 

provenientes del Movimiento por los Derechos Civiles en Estados Unidos, bajo el discurso del 

“hombre de verdad” y que fue popularizado por las pandillas13 que se multiplicaban en las 

calles de los barrios (Lawrence, p. 4). Así y sin tener otro lugar a donde ir, formaron sus propias 

pandillas autosuficientes, que prefirieron llamar casas. Estas funcionaban como orfanatos para 

niños que habían sido expulsados de sus familias consanguíneas (p. 4). En estas primeras casas 

no todos competían en los balls, algunos sólo asistían a los eventos o ayudaban a otros 

miembros a prepararse para los bailes (p. 5). 

Con la aparición de nuevas casas como House of Ninja, dirigida por Willi Ninja y House 

of Xtravaganza, la primera casa de personas latinas, fundada por Héctor Valle, ambas en 1982, 

 
13 Utilizo el término “pandilla” respetando la nomenclatura presentada por Lawrence, que corresponde al contexto 

de la vida juvenil en Nueva York en dicha época, donde grupos de jóvenes al no verse reflejados con los valores 

familiares tradicionales buscaban en las calles de sus barrios una familia no consanguínea con la que se sintieran 

comprendidos y cuidados. 



98 
 

 

los balls comenzaron a multiplicarse en la década los 80 y pasaron de llevarse a cabo un par de 

veces al año a ser eventos mensuales (p. 5).  Los balls comenzaban a las 5 de la mañana, hora 

en la que la mayoría de sus participantes y asistentes salían de trabajar y se convertían en una 

competencia maratónica con diversas categorías (p. 5). Es también en esta década, después de 

la primera edición del ball “Paris is Burning” organizado por Paris Dupree y su casa House of 

Dupree, que las categorías tomaron un rol principal en los eventos y comenzaron a ser cada 

vez más variadas y específicos; como “butch realness”, “models effect”, “face”, “best woman”, 

“best men”, “town and country”, “punk versus future”, entre otras, cada una con reglas y 

lineamientos específicos (p. 5) y donde dependiendo de la categoría, ya no era obligatorio 

presentarse en drag, dando lugar a la configuración de los balls que existe en la actualidad.. 

Un ball, menciona Tara Susman, quien realizó un trabajo de corte etnográfico con 

House of Vizcaya, son eventos sociales que unen a la comunidad LGBTQ+ y los describe como 

una combinación de desfiles de moda, las Olimpiadas y fiestas, cargadas de una fuerte energía 

de competitividad y creatividad artística (p. 118). El diseño del ballroom es como el de un 

desfile de modas, con una larga pasarela en forma de T que se estrecha al centro del salón. La 

pasarela era usualmente un área marcada como tal en el piso, aunque a veces se montaba una 

tarima, al lado de la pasarela se situaban mesas y sillas y una larga mesa para el jurado situada 

al final (p. 118). 

En los balls, los jueces calificaban a los participantes dependiendo de descripciones 

detalladas en los panfletos que anunciaban los eventos y que se repartían a su vez en otros balls. 

Cada participante subía a la pasarela uno por uno para hacer su performance, si un juez 

consideraba adecuada la interpretación le daba un 10, si no, podían cortar la presentación en 

cualquier momento. Una vez finalizadas las presentaciones individuales volvían a pasar en 

parejas o por grupos hasta que, por medio de eliminatorias, los jueces elegían a un ganador y 

se le otorgaba un trofeo (p. 119-120). 

Los balls eran guiados por una dupla entre un DJ y un comentador, sonaba música 

popular en los clubes nocturnos favoritos de la comunidad con canciones escritas 

específicamente para los eventos, con letras que utilizaban la jerga de la comunidad (p. 120). 

Por su parte el comentador era un MC (maestro de ceremonias) que anunciaba cada categoría 

y emitía opiniones sobre alguno de los participantes para mantener la energía de la audiencia 

(p. 120). Si bien el trabajo de Susman fue realizado entre 1997 y 1998, por las imágenes vistas 

en el documental “Paris is Burning” de Jennie Livingston (1990), podemos inferir que la 

estructura del ball corresponde a lo descrito por Susman al menos desde la década los 80. 



99 
 

 

Paralelamente en esta época surgió el voguing como baile, los orígenes exactos son 

tema de discusión hasta la fecha. Una versión corresponde al testimonio del DJ David DePino 

en entrevista con Lawrence, quien menciona que comenzó en un club de after hours14 llamado 

“Footsteps”, mientras Paris Dupree y otras personalidades de la comunidad ballroom 

comenzaron a tirar shade (insultarse sutilmente entre drag queens o personas de la comunidad 

LGBT+ con un fin cómico). Mientras Paris bailaba tomó una revista Vogue que llevaba en su 

bolsa y comenzó a imitar las poses de las modelos de la revista al ritmo de la música. Otras 

personas de la comunidad comenzaron a responderle con más poses, esto rápidamente fue 

replicado durante las competencias en los balls, al principio le llamaron posing (posar) y 

posteriormente voguing (en honor a la revista) (Lawrence, p. 5).  

Otra versión, relatada por Kevin Ultra Omni también en entrevista con Lawrence, es 

que comenzó entre presos homosexuales afroamericanos que estaban recluidos en la cárcel de 

Rickers Island en Nueva York, quienes buscaban llamar la atención de otros reos y tirar shade 

(p. 5). Por lo que, para lograr este fin, posaban desde detrás de sus celdas y se contestaban de 

celda a celda con más poses. Similar a las fotografías mexicanas “Homosexuales detenidos en 

una comisaría” de 1935 y a “Homosexual detenido en una comisaría” de 1925, pertenecientes 

al Archivo Casasola, resguardadas por el Instituto Nacional de Antropología e Historia.15 

Posteriormente, el voguing evolucionó a un estilo de baile contorsionado, espasmódico 

y cortante, cuando lxs participantes comenzaron a incorporar la estética del kung-fu en sus 

rutinas, movimientos rápidos y angulares inspirados en Bruce Lee y sus compañeros de reparto 

que veían al salir de trabajar en salas de cines porno de Times Square, en esta misma época el 

baile también tomó inspiración en los trazos precisos y angulados de jeroglíficos egipcios (p. 

5). Es importante mencionar, que lxs primerxs voguerxs provenían del mismo contexto étnico 

de clase trabajadora que creó el breakdance a mediados de la década de los 70 y así como los 

bailarines de breakdance, lxs voguerxs fueron perfeccionando sus habilidades y técnicas a 

partir de un instinto de competitividad y capacidad atlética, pero sobre todo a partir del deseo 

de ser vistxs (p. 5). Aunque a diferencia de los bailarines de breakdance que bailaban en 

espacios públicos durante el día, por su orientación sexual lxs voguerxs se vieron orillados a 

expresarse en espacios periféricos, como el muelle de West Side o en clubes nocturnos 

 
14Se traduce literalmente como “fuera de horas” y se refiere a aquellos clubes que permanecen abiertos cuando 

otros clubes ya cerraron su horario de servicio, para que las personas puedan continuar la fiesta por lo general 

hasta el amanecer. Los horarios de servicio dependen de la época y las normativas de la ciudad en la que se 

encuentren. 
15 Véase: https://mediateca.inah.gob.mx/repositorio/islandora/object/fotografia%3A459752 y 

https://mediateca.inah.gob.mx/repositorio/islandora/object/fotografia%3A17282  

https://mediateca.inah.gob.mx/repositorio/islandora/object/fotografia%3A459752
https://mediateca.inah.gob.mx/repositorio/islandora/object/fotografia%3A17282


100 
 

 

dirigidos a público LGBT+ donde asistían tanto hombres homosexuales afroamericanos y 

latinos, como mujeres, especialmente mujeres lesbianas (p. 6). 

A pesar de que tanto los balls, como el voguing eran sumamente populares en la década 

de los 80 entre la comunidad LGBT+ de Nueva York, fue hasta 1990 que se popularizaron en 

el mainstream de Estados Unidos con el lanzamiento de la canción “Vogue” de Madonna, así 

como su respectivo videoclip que contó con la aparición de Luis y José Xtravaganza; y con el 

estreno del documental “Paris is Burning” de Jennie Livingston, filmado entre 1986 y 1987, 

previamente mencionado (p. 7)16.  

En la actualidad en Estados Unidos, la presencia del voguing es tan amplia como la de 

cualquier baile urbano, es posible tomar clases en estudios especializados de danza en grandes 

ciudades como Nueva York y Los Ángeles. Adicionalmente, tiene una fuerte presencia en la 

cultura pop, durante diversas balls se ha contado con celebridades como Rihanna en el panel 

de jueces17, Beyoncé colaboró con la voguera Honey Balenciaga en su sencillo “Pure/Honey” 

perteneciente a su disco “Renaissance” (2022), así como en la gira promocional del álbum18. 

En la última gira de Madonna, “The Celebration Tour”, que conmemoró 40 de su carrera 

musical, presentó “Vogue” con una representación de una batalla voguera en el escenario19, 

frente a millones de espectadores alrededor del mundo, acompañada de celebridades locales, 

en el caso de México contó con la presencia de la influencer y personalidad de televisión 

Wendy Guevara en abril del 2024. 

Si bien, en México cada vez existe más apertura al voguing, podemos encontrarlo tanto 

en comerciales, hasta en la última gira de Danna Paola “XT4S1S” en 202420. A diferencia de 

la historia del voguing y el ballroom en Nueva York, que cuenta con artículos, libros, 

investigaciones y documentales aceptados tanto por investigadorxs, como académicxs y por 

lxs mismxs miembrxs de la comunidad, la historia del capítulo en México, al ser una historia 

reciente, aún está por escribirse y se mantiene viva de boca en boca.  

 
16 Es importante mencionar que dicho documental recibió críticas variadas al momento de su estreno, por un lado 

fue aclamado, pero también fuertemente criticado por teóricas como bell hooks quien sostenía que “era un ejemplo 

más de una mirada blanca y pretendidamente inocente la cual, sin embargo, se apropiaba de una subcultura para 

convertirla en mercancía (...) la película retrataba una tragedia racial que, por un lado, reducía el racismo a un 

espectáculo entretenido y, por el otro, glorificaba las aspiraciones por emular una feminidad banca y fetichizada 

que era cómplice del patriarcado, del heterosexismo y del racismo” (Guerrero, 2024, p. 15). 
17 Véase: https://youtu.be/CBpoIKBhgu0  
18 Véase: https://youtu.be/VumCavqiXPQ  
19 Véase: https://youtu.be/kxoOq3OA4x8 y https://youtu.be/I3pyIvOSyMc  
20 Véase: https://youtu.be/xBnjdP8oQko?t=253  

https://youtu.be/CBpoIKBhgu0
https://youtu.be/VumCavqiXPQ
https://youtu.be/kxoOq3OA4x8
https://youtu.be/I3pyIvOSyMc
https://youtu.be/xBnjdP8oQko?t=253


101 
 

 

4.2 Entre viajes y aprendizajes. Una aproximación a la historia del voguing y el ballroom 

en México (2011-2025) 

La historia del voguing y el ballroom en México es una historia mucho más reciente, con 

excepción de Omar Feliciano “Franka Polari”, quien falleció en 2020, tres de sus 

principalmente precursores en la Ciudad de México, Any Funk, Furia Barragán 007 y Annia 

Ninja Ubetta, continúan (en mayor o menor medida) activxs en la comunidad ballroom. 

Algunxs más, como Annia quien da clases en estudios privados de baile, dirige prácticas 

públicas, organiza balls y funge como jueza invitada en balls de la Ciudad de México y del 

interior de la república, además de ser madre del episodio mexicano de House of Ninja y House 

of Ubetta21; y otrxs como Any22 y Furia que continúan asistiendo de manera esporádica a balls, 

aunque ya no compiten, ni dirigen casas. 

Por lo que realicé este apartado a partir de reportajes de televisión, artículos 

periodísticos, portales web, videos de YouTube y Facebook, y principalmente de historia de 

oral apoyada por los testimonios de estxs tres precursores, así como de Chibi Revlon Miu Miu 

e Isha Ninja Ubetta. Construí este apartado con una doble finalidad, por un lado, para 

contextualizar el voguing y el ballroom en México, pero también como un esfuerzo de 

construcción colectiva que atraviesa los conocimientos encarnados que presentaré más adelante 

en el capítulo de análisis, al ser una historia viva y en constante construcción, afecta a lxs 

cuerpos que voguean y que conforman la escena ballroom en México. 

Presento a continuación una reconstrucción de los comienzos del voguing y el ballroom 

en México, una escena que ha crecido exponencialmente desde sus primeras clases en 2011 y 

que comparte una gran cantidad de similitudes con la historia estadounidense. Aunque también 

diferencias sustanciales a partir de un proceso de apropiación y resignificación desde la 

disidencia sexual mexicana, así como su respectivo contexto social, cultural y político.   

Una de las principales diferencias radica en que contrario a la historia estadounidense, 

donde el voguing surge de y en los eventos de ballroom, en México, primero llega el voguing 

a México como un estilo de baile urbano, específicamente el vogue femme y posteriormente 

comienzan a surgir los balls. Tal y como menciona la voguera mexicana Annia Ramírez 

Cabañas, también conocida como “Annia Ninja Ubetta”, en el programa de televisión “Los 41 

 
21 Durante el curso de esta investigación Annia Ninja dejó su cargo como madre de House of Ubetta para centrarse 

en su carrera como bailarina y coreógrafa, otorgó el título a Isha Ninja Ubetta aunque sigue activa en la escena de 

ballroom mexicana como madre de House of Ninja México, asiste regularmente a balls como jueza y participante 

además de continuar a apoyando a lxs integrantes de House of Ubetta tanto en ballroom como de manera personal. 
22 Durante el curso de esta investigación Any Funk revivió su casa House of Machos, con nuevxs integrantes, 

participando de manera activa como padre de la casa, asistiendo a balls para apoyar a sus hijxs. 



102 
 

 

tropiezos de la heteronorma en México” de TV UNAM (2021), existe una distinción entre el 

voguing como el estilo de baile, el ballroom como una escena/cultura y las balls23 o eventos de 

competencia. 

A diferencia del voguing y el ballroom en EUA, que es un fenómeno cultural localizado 

en un espacio geográfico (Nueva York) y una temporalidad específica (inicios de la década de 

los 70), la llegada del voguing a México sólo puede ser entendida a partir de un contexto de 

globalización, así como de la expansión de medios de comunicación masiva en el país, 

específicamente la televisión y la masificación del acceso a internet. Por lo que en el contexto 

mexicano debemos entender dos historias, por un lado, la de los bailes de salón LGBTQ+ y 

concursos de belleza drag, que, de manera similar a Estados Unidos, ocurren previamente a la 

aparición del voguing; y por otro lado la historia de la llegada del voguing como estilo de baile 

a México, que posteriormente dio lugar a la aparición de eventos de competencia llamados 

balls y la conformación de una escena disidente conocida como ballroom mexicano. 

Así como en Estados Unidos, específicamente en Nueva York, se tiene el registro de la 

primera “Masquerade Ball Queer” en 1869, con su posterior apogeo durante los años 20 y 30, 

en México tenemos referentes similares, existen registros de “fiestas clandestinas a finales del 

siglo XIX y principios del siglo XX” (Monsiváis, 2022) en la Ciudad de México, las cuales 

corresponden más a un modelo de burdel según las narraciones de Carlos Monsiváis que a una 

fiesta de salón como es el caso del “Baile de los 41”. También conocida como “La gran redada” 

o “La redada de los 41” fue un baile que culminó en una redada policiaca “a las tres de la 

mañana del domingo 18 de noviembre de 1901, en la céntrica calle de la Paz (hoy calle de 

Ezequiel Montes [donde] la policía irrumpe una reunión de homosexuales (...) de ellos 22 visten 

masculinamente y 19 se travisten” (Monsiváis, 2022).  

Este baile, ícono de la cultura LGBTQ+ hasta la actualidad, tomó gran importancia en 

los periódicos de la época por los asistentes, todos ellos de clase alta y pertenecientes a familias 

de renombre de la época, entre los cuales se rumoró estaba Nacho de la Torre, el yerno del 

entonces presidente Porfirio Díaz, aunque la lista exacta nunca se divulgó, esto no impidió que 

se utilizaran clasificatorios como “sodomitas” o “canallas” en la prensa del 19 de noviembre 

de 1901 (Monsiváis, 2022). La noticia quedó inmortalizada por encabezados amarillistas de la 

 
23 Hasta el momento, en la historia del voguing y el ballroom en Estados Unidos me referí a los eventos en 

masculino, como “los balls”, respetando la traducción del inglés al español. En México es común que se refiera a 

los eventos en femenino como “las balls” por lo que, a partir de este punto, serán mencionados en femenino. 



103 
 

 

época, como el del periódico “Hoja Suelta” que decía: “Aquí están los Maricones. MUY 

CHULOS Y COQUETONES”, acompañado de un grabado de Guadalupe Posadas24. 

Otro gran precursor de la escena ballroom en México, ocurrió entre las décadas de los 

60 y 80, cuando comenzaron a surgir los primeros concursos drag (previamente llamados 

concursos de travestis o transformistas) los cuales ocurrían en diversos espacios, como el bar 

LGBTQ+ “9 de Amberes” (Any Funk, 2024) en la colonia Juárez, así como los concursos de 

belleza para mujeres trans que imitaban concursos tipo Miss Universo. Furia Barragán, Annia 

Ninja y Any Funk en diversas conversaciones y entrevistas con la autora, recuerdan por 

ejemplo, un testimonio de la actriz, bailarina, vedette y activista trans Terry Holiday, quien 

durante un evento sobre historia y antecedentes del ballroom en México durante la exposición 

“Elements of Vogue” en el Museo de Chopo (2019-2020), mencionó -esto ya se hacía cuando 

yo era joven-. Sobre estas conversaciones con Holiday, Annia comenta que: 

Antes hacían competencias drag o concursos de belleza para mujeres trans en 

las casas de personas ricas de la comunidad, aunque también a veces era parte 

del entretenimiento de las personas y posteriormente se lo empezaron a apropiar 

[personas de la comunidad LGBTQ+] y empezaron a hacer sus propias 

competencias. Oor ejemplo, en esas fiestas que ocurrían en casonas Porfirianas 

con albercotas en la Ciudad de México, ponían como una tabla en medio de la 

alberca y les hacían hacer la pasarela ahí, a modo de concurso. (Annia Ninja, 

2024) 

Por su parte, Furia Barragán 007 (2024), quién ha realizado un extenso esfuerzo por recuperar 

la historia del voguing y el ballroom en México, ubica las primeras expresiones del baile en 

espacios como el club nocturno Patrick Miller, ubicado en la colonia Roma de la Ciudad de 

México, donde a inicios de la década de los 90 varios de sus asistentes comenzaron a imitar los 

pasos de baile del videoclip “Vogue” de Madonna, “pero se quedaba ahí, en el voguing, como 

baile nada más, nada de cultura ballroom, nada de categorías, nada de esto” (Furia 007, 2024). 

Fue hasta el 2011 que comenzaron a realizarse las primeras clases de vogue femme (aunque en 

aquel entonces le llamaban únicamente vogue o voguing) en la escuela de bailes urbanos “Hip 

Hop Inteligente”, ubicado en la entonces delegación y ahora alcaldía Venustiano Carranza, 

donde intercalaban la enseñanza del waacking25. Dichas clases fueron impartidas por el bailarín 

 
24 Véase: 

https://es.wikipedia.org/wiki/Baile_de_los_cuarenta_y_uno#/media/Archivo:Posada,_Jos%C3%A9_Guadalupe,

_vi%C3%B1eta_-_Los_41_maricones_(1901)_p._1.jpg  
25 El waacking es otro estilo de baile urbano que comparte similitudes históricas y estilísticas con el voguing en 

sus rápidos movimientos geómetricos de manos y brazos, “surgió como un baile social, ambientado en la época 

https://es.wikipedia.org/wiki/Baile_de_los_cuarenta_y_uno#/media/Archivo:Posada,_Jos%C3%A9_Guadalupe,_vi%C3%B1eta_-_Los_41_maricones_(1901)_p._1.jpg
https://es.wikipedia.org/wiki/Baile_de_los_cuarenta_y_uno#/media/Archivo:Posada,_Jos%C3%A9_Guadalupe,_vi%C3%B1eta_-_Los_41_maricones_(1901)_p._1.jpg


104 
 

 

Anuar Alvarado “Any Funk” (2024), de padres mexicanos y originario de Riverside, 

California, aunque establecido en la Ciudad de México desde los 11 años. 

Any es considerado por una gran parte de la comunidad voguera como uno de los 

pioneros del voguing en México, a pesar de que en un inicio no quería dar clases y su 

acercamiento fue relativamente fortuito, cuando asistió a un concierto de Britney Spears en Los 

Ángeles a los 16 años acompañado por su prima Isa: 

Terminando fuimos al bar Mickey’s, ahí vi a un chico afro bailar voguing y yo 

pensé que era bailarín y me gustó tanto cómo se movía que me acerqué y hablé 

un poco con él y me dijo, aquí en Los Ángeles ahorita no hay, pero tienes suerte 

porque hay un workshop con Javier Ninja y Archie Burnett en un evento de 

waacking. Yo no entendía de qué vergas me estaba hablando y de ahí empezaron 

mis mentiras con mis papás. (Any Funk, 2024) 

Durante aproximadamente un año, entre el 2005 y el 2006, Any realizó una serie de viajes a 

Nueva York a escondidas de sus padres, apoyado por su prima quien le recibía primero en Los 

Ángeles, para después comprarle boleto de avión a Nueva York. Así como por la coordinadora 

y la maestra de educación física de su preparatoria “[ellas] eran lesbianas, pero la escuela no lo 

sabía y tenían a su pareja, entonces no sé si me vieron muy confundido, muy mal en esos 

aspectos, pero me hicieron el paro y nos inventamos un intercambio” (Any Funk, 2024), ambas 

maestras firmaron una carta donde aceptaban un intercambio escolar para que Any fuera a 

estudiar durante unos meses a Los Ángeles.  

En su primer viaje, Any llegó con $100 dólares, “me acuerdo de que, una vez me perdí 

en Central Park, dormí una noche ahí en una banca, hasta que me encontré a unas vogueras, 

porque no sabía a dónde ir” (Any Funk, 2024). De nombre Anthony, Billy y Charlie, fueron 

sus primerxs madres y padres voguerxs, vivían en una relación poliamorosa, trabajaban dos en 

una barbería y una como trabajadora sexual e invitaron a Any a quedarse con ellxs en su 

departamento en Queens.  

Los primeros días, Any evitó decirles que buscaba aprender voguing, les decía que 

buscaba entrenar como bailarín, “entonces vete a Central Stage, vete a Broadway Center que 

es el estudio donde van los bailarines, -¿qué haces aquí? ¿qué buscas aquí?-. O sea, dinos la 

verdad, no nos mientas cómo a tus papás” (Any Funk, 2024). Así, Any les dijo la verdad y lo 

 
disco, en los clubes gays clandestinos de Los Ángeles en la década de 1970, era una expresión libre de los 

hombres gays de color” (Alcorn, 2020). 



105 
 

 

invitaron a asistir a su primera ball en “La Escuelita”26, un bar LGBTQ+ dirigido a población 

afro y latina, donde comenzó también a aprender vogue femme, así como en espacios públicos 

de Nueva York como parques y el muelle de Christopher Street en Greenwich Village, que 

aparece en diversas ocasiones en el documental “Paris is Burning”. 

A su regreso a México, Any trajo esas vivencias y aprendizajes, con el paso del tiempo, 

impulsado por la insistencia de sus amigos del estudio Hip Hop Inteligente y a pesar de que no 

quería dedicarse a la docencia, comenzó a dar clases oficialmente en el 2011. Por lo que, las 

primeras presentaciones en el país, lejos de lo que experimentó en “La Escuelita”, fueron en 

competencias donde se participaba por equipos o crews y se presentaban principalmente 

coreografías de breakdance y popping & locking, donde él junto con su equipo de Hip Hop 

Inteligente, presentaron rutinas de voguing y waacking. Así, el inicio del voguing en México, 

más allá de la imitación de pasos en clubes nocturnos, está íntimamente relacionada con la 

escena de bailes urbanos derivados de la cultura del hip-hop, un espacio que Annia Ninja, Chibi 

Revlon y Any Funk reconocen como predominantemente cisheterosexual. Any (2024) 

reconoce que esto le ocasionó que no pudiera hacer una comunidad cercana con otrxs bailarines 

urbanos, “me tocó vivir dentro del mundo del hip-hop todo el machismo, la misoginia, que me 

dijeran joto y tener que defenderme bailando crew contra crew, hacerme mi espacio y ganarme 

respeto bailando, porque lo teníamos todo [las violencias contra la comunidad LGBTQ+] muy 

normalizado” (Any Funk, 2024). 

La creación de las primeras casas llegó un año después, en 2012 cuando Any Funk 

fundó House of Machos, reconocida como la primera casa voguera en México27. En 2013 y 

también derivado del estudio de bailes urbanos, Kevin Kabanno fundó House of Shiva en 

Cuautitlán Izcalli, Estado de México, a partir de la impartición de clases de voguing y 

waacking. Estas primeras casas estaban conformadas principalmente por jóvenes bailarines y 

estudiantes de bailes urbanos, como Chibi Revlon Miu Miu y Pantera 007, quienes continúan 

 
26 Véase: https://www.youtube.com/watch?v=s-3Fvgo-WXc&ab_channel=BallroomThrowbacksTelevision-

Brtbtv  
27 Si bien, “House of Machos” es reconocida como la primera casa voguera, es importante aclarar que comenzó 

como un grupo de bailes urbanos conformado por bailarines hombres cisgénero gays, quienes fueron los primeros 

amigos LGBTQ+ de Any “nos sentamos en el Starbucks que todavía existe aquí de Zona Rosa, en el de Londres, 

nos sentamos todas las jotas, llegó Fabio, André Cuadros, un chico que se llama Willy, Naom, Manu, Irving 

Martínez, Damian y Pepe. Nos juntamos así en una cafetería, empezamos a hablar del proyecto, todos dijeron que 

sí y ahí justamente buscamos los nombres, que querían algo mexicano, no en inglés, porque en ese momento todos 

los grupos tenían nombres en inglés, algo mexicano, con sátira, así, entonces todas ahí diciendo pues las 

Maruchan, las no sé qué, las chinas poblanas, no que aquí nadie es de Puebla, entonces yo me acordé que a la 

vuelta, ahí en Amberes hay un bar que se llama “Machos” y dije -¿y sí le ponemos Machos’- y todas -sí, imagínate 

que te nombren machos y salgamos todas así- (...) luego pues como todos nos dedicamos al show, se fueron yendo 

a trabajar y pues el proyecto ya no se concretó bien y dicen Naom y Fabio, pues hay que seguir nosotros con el 

proyecto, pero nos gusta hacer mucho waacking y voguing y tú deberías de guiarnos” (Any Funk, 2024) 

https://www.youtube.com/watch?v=s-3Fvgo-WXc&ab_channel=BallroomThrowbacksTelevision-Brtbtv
https://www.youtube.com/watch?v=s-3Fvgo-WXc&ab_channel=BallroomThrowbacksTelevision-Brtbtv


106 
 

 

activxs en la escena ballroom mexicana, que entrenaban en escuelas especializadas, 

principalmente en “Hip Hop Inteligente” y en grupos de baile autogestionados en la capital del 

país. Fue hasta 2015 que surgieron las primeras “prácticas públicas” en el Hemiciclo a Juárez, 

a cargo de Any Funk, quien decidió llevar sus clases al espacio público impulsado por sus 

amigos, los bailarines Naom y Manu Martínez, a quienes reconoce como su primer grupo de 

amigos abiertamente homosexuales. En este formato, a diferencia de las clases en un estudio 

de baile, se acercaron más personas de la comunidad LGBTQ+ que no necesariamente 

contaban con una formación en baile, además dichas prácticas eran más accesibles, ya que se 

pagaban por cooperación voluntaria, formato que continúa vigente hasta la fecha. 

Ese mismo año el artista, activista y gestor cultural Omar Feliciano “Franka Polari”, 

(co-fundador de House of Apocalipstick junto a Viktoria Letal), quien a partir de viajes conoció 

un poco del voguing y comenzó a integrarlo a sus performances, a través de redes sociales, 

específicamente Facebook, entró en contacto con Any Funk y lo invitó a llevar sus prácticas 

los jueves y sábados por las tardes a la planta alta del bar LGBTQ+ “La Purísima” (La Puri, 

como se le conoce popularmente), apodada La Puri Chiquita, en el Centro Histórico de la 

Ciudad de México, en un horario previo a la apertura general. Dichas prácticas diferían en 

logística con las del Hemiciclo a Juárez, las cuales Any dirigía con una lógica similar a las de 

una clase, comenzaba con una breve presentación de lo que iba a impartir, explicaba los pasos 

y movimientos que serían trabajados en esa sesión, lxs asistentes los replicaban y 

posteriormente se abría un espacio para practicar libremente y ejecutar una imitación de 

batallas.  

En las prácticas de La Puri, en palabras de Furia (2024), se juntaban entre 10 y 30 

personas para practicar vogue femme, old way, runway americano y runway europeo e 

imitaban la estructura de una pequeña ball, comenzaban con una presentación individual, 

posteriormente realizaban competencias unx a unx hasta que quedaba unx “ganadorx” y al final 

se daban retroalimentación entre lxs participantes, no existía una guía como tal. Annia Ninja 

recuerda esa época como “de prueba”, ya que existía una intención por comprender las distintas 

categorías, pero no contaban con suficientes conocimientos técnicos, ni históricos de las 

mismas, era además una forma desacademizada de aprender el baile, ya que no se practicaba 

en un salón con un profesor al frente que te enseña pasos y grandes espejos para verte, se 

construyó de manera colectiva y basada en la imitación, “era estar en bolita, bailando y si 

alguien sabía hacer un duckwalk, te lo enseñaba o lo copiabas o lo imitabas” (Annia Ninja, 

2024). 



107 
 

 

Poco tiempo después Bryan Cárdenas “Zebra” fundó House of Drag (también conocida 

como House of D) en la Ciudad de México. Con la aparición de estas primeras tres casas, 

Franka Polari comenzó a organizar presentaciones en clubes nocturnos, a los que llamó “Kiki 

Balls”, aunque todavía no contaban con la organización completa de una ball, el formato en 

realidad era más similar al de una performance como parte del entretenimiento de un club 

nocturno, ya que no contaban con la figura de chanters, ni jueces que pudieran calificar, por lo 

que no existía la parte de competencia. Uno de los primeros registros de estas presentaciones, 

menciona Furia 007 (2024) es la “Polaris Kiki Ball”28 que se llevó a cabo el 18 de marzo de 

2015 en el marco de las fiestas “Noches Transitadas” organizadas por la activista, drag y 

performer colombiana Pinina Flandes y la artista chilena Julia Antivilo en Diamond Disco 

Club, en el Centro Histórico. Franka también organizó una presentación a finales de mayo de 

ese mismo año, donde invitó a Any Funk a realizar una rutina de voguing en la Cineteca 

Nacional, en el marco del estreno del documental “Made in Bangkok” en el “OLA MIX: 

Festival de Diversidad Sexual en Cine y Video” (Furia 007, 2024), Furia reconoce que estos 

primeros eventos públicos abrieron las puertas para que más personas comenzaran a interesarse 

por el voguing y asistieran a las prácticas de La Puri. 

 La primera ball en forma, ocurrió un par de meses después, “NAAFI: Ballroom” se 

llevó a cabo el 29 de agosto de 2015 en la calle Dr. Lavista en la colonia Doctores, en un 

espacio frente a la “Arena México”, conocido recinto de lucha libre. Furia y Any recuerdan 

que el colectivo NAAFI, liderado por el DJ mexicano Alberto Bustamante “Mexican Jihad”, 

ya contaba con intención de traer a la Ciudad de México al DJ MikeQ, reconocido en la escena 

ballroom neoyorkina, para poner música en una fiesta y en palabras de Any, Franka aprovechó 

la oportunidad para convertir el evento también en una ball, así “NAAFI:Ballroom” se llevó a 

cabo en colaboración con House of Machos, House of Shiva y House of Apocalipstick, “pero 

originalmente era una fiesta de DJs a donde van las personas privilegiadas a gastarse su dinero” 

(Any Funk, 2024). Adicionalmente se invitó a Venus X de Nueva York, a poner música junto 

a MikeQ, Mexican Jihad y el DJ Lao (también perteneciente al colectivo NAAFI).  

El evento fue presentado por Franka Polari y el artista multidisciplinario Pepe Romero, 

quienes fungieron como maestros de ceremonias. Se contó por primera vez con jueces, aunque 

se sabe poco sobre quiénes fueron, entre ellos Annia y Any recuerdan que estuvo presente un 

bailarín cis-heterosexual de nombre “Yunuén” quien era reconocido por bailar popping & 

locking, un sub-género dentro de las danzas urbanas, que en palabras de Annia “si ahorita lo 

 
28Véase: https://www.youtube.com/watch?v=jwkTIS02Bzw&ab_channel=tipographo  

https://www.youtube.com/watch?v=jwkTIS02Bzw&ab_channel=tipographo


108 
 

 

vemos, ocho años después, te preguntas qué estaba haciendo esta persona ahí, un hombre cis y 

hetero que no vogueaba, pero no teníamos quién más nos pudiera juecear” (Annia Ninja, 2024). 

Any también reconoce que no existían parámetros para juecear y la única indicación era “vota 

por quién te guste más” (Any Funk, 2024).  

A pesar de que se reconoce que esta fue la primera ball en llevarse a cabo en el país, la 

estructura y las reglas eran aún difusas, Any recuerda de esa noche que “no era bien como una 

ball, ball, sólo quiénes sabíamos pues sabíamos qué estaba sucediendo, pero los que no, se 

metían y hacían su performance. Recuerdo que alguien pasó con un chingo de kilos de tortillas 

a hacer una performance, no sabían nada, ni de categorías, ni nada” (Any Funk, 2024). Por su 

parte, Annia recuerda que, si bien esa noche se presentaron categorías, como “Casa vs Casa” 

la dinámica era más bien caótica, “al final caminamos sólo una vez e hicimos como runway, 

pero nos echábamos un dip, de repente nos salía un waackaso por ahí y de repente hacíamos 

vogue” (Annia Ninja, 2024). 

Tanto en las primeras prácticas públicas, como en estas primeras presentaciones y balls 

se caminaban principalmente cuatro categorías, vogue femme, old way, runway americano y 

runway europeo; si bien fue un periodo de “prueba y error” en el modo en que se aprenden y 

enseñan dichas categorías, marcó el inicio de lo que hasta la actualidad es una escena viva y 

constante en la Ciudad de México. Durante el resto del 2015 y entre 2016 y 2018, mencionan 

Annia y Furia, que la escena ballroom continuó creciendo y nutriéndose, a partir de 

conversaciones personales que tuvieron diversxs voguerxs mexicanxs con exponentes 

norteamericanos, como Tommy, Franky, Monster y Derrick de House of LaBeija, así como 

miembros de House of Ninja como Dolores y Archie, llegando a traer a algunos exponentes de 

Estados Unidos para dar clases, entre ellxs Dolores Ninja, Skyshaker, Archie Ninja, Danielle 

Polanco Ninja, Twiggy Pucci Garçon, José Extravaganza, así como Laissandra Ninja de 

Francia.  

Quienes en palabras de Annia, ayudaron a “darle forma a la escena”, compartiendo sus 

conocimientos técnicos sobre las distintas categorías, sobre cómo organizar logísticamente una 

ball y cómo lxs jueces deben calificar durante los eventos, aunque Furia menciona que muchxs 

de quienes llegaron a venir a México llegaron buscando imponer más que compartir. Estas 

clases o workshops, como también se les conoce, distaban de los precios accesibles de las 

prácticas públicas del Hemiciclo a Juárez y de La Puri, ya que al ser autogestionados por 

miembros de la comunidad ballroom, llegaron a costar entre $500 y $800 pesos por sesiones 

que duraban entre una y dos horas.  



109 
 

 

Para 2016. el interés por el voguing y el ballroom creció tanto, que la segunda edición 

de la “NAAFI Ball: Prehispanic Realness”29, el Instituto de la Juventud de la Ciudad de México 

dio premios de $3,000 pesos a lxs ganadores de old way, vogue virgin, vogue femme y $10,000 

pesos a lxs ganadores de “runway as a house” (runway colectivo donde participaban todxs lxs 

miembrxs de una misma casa), además de regalos en especie por marcas de ropa y la marca de 

cosméticos de alta gama MAC. Se llevó a cabo el 7 de octubre en el foro Bajo Circuito en la 

colonia Condesa, contó con una mayor organización previa (por ejemplo, se solicitó un registro 

previo) y siguió protocolos de la escena internacional, como especificaciones de vestimenta 

por categoría y contó con un jurado conformado por Kevin Kanno de House of Shiva, Begonia 

de House of Drag, Jorge MK de House of Machos, el vestuarista de cine Alex Caraza y 

Monserrat Castera editora de la revista de moda i-D.  

Se contó además con especificaciones técnicas, donde se calificó además del atuendo, 

la musicalidad, ejecución, creatividad y control, así como la posibilidad de descalificar a unx 

participante por contacto corporal, insultos o altercados fuera de las instalaciones. En esta 

edición contaron con la presencia de los DJs Byrell the Great y Skyshaker LaBeija de Nueva 

York, la DJ Oly del Estado de México y Mexican Jihad y Lao representando al colectivo 

NAAFI. Esta ball generó una gran conexión entre House of Apocalipstick con la casa pionera 

de EUA House of LaBeija, invitando por primera vez a voguerxs mexicanos a formar parte de 

ella, como Furia quien se mantuvo como miembrx LaBeija hasta 2018. 

El interés por instituciones públicas continuó y fue aumentando hasta que en 2019 el 

Museo del Chopo de la Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM) montó la 

exposición “Elements of Vogue. Un caso de estudio de performance radical”, organizada en 

colaboración con el Centro de Arte Dos de Mayo de Madrid, España. Dicha exposición se llevó 

a cabo entre el 15 de noviembre de 2019 y el 8 de marzo de 2020 y fue “la primera exposición 

en México que [revisó] la historia del performance afroamericano y la segunda a nivel 

intencional sobre la historia del voguing” (Museo Universitario del Chopo, 2019, p. 9). Contó 

con la curaduría de Sabel Gavaldón y Manuel Segade con la finalidad de tomar “el cuerpo 

como un archivo político desde donde mapear las diferentes subjetividades, legados e historias 

que se condensan en el ballroom (...) Elements of Vogue investiga cómo las minorías utilizan 

sus cuerpos para inventar formas disidentes de belleza, subjetividad y deseo” (p. 9).  

A la par de la exposición se realizaron una serie de eventos paralelos como talleres, 

conversatorios, proyecciones de documentales, tres balls, entre otras actividades organizadas 

 
29 Véase: https://youtu.be/EGujBxthd4g  

https://youtu.be/EGujBxthd4g


110 
 

 

por Siobhan Guerrero y Bryan Cárdenas “Zebra”, con apoyo de otrxs miembrxs de la 

comunidad ballroom como Annia Ninja. Entre las actividades, se llevaron a cabo discusiones 

con temas de interés para la comunidad LGBTQ+ como la salud sexual, se llevaron a cabo dos 

masterclass con personalidades de la escena ballroom de Estados Unidos, una de vogue femme 

con Kimiyah Balenciaga y otra de commentator30 a cargo de Precious Ebony; un taller de 

commentator impartido por Matiz LaDurée de House of LaDurée de París, Francia; un taller 

de vogue intermedio a cargo de Zebra y prácticas libres los días 17 y 22 de enero y 21 de 

febrero. 

Una de las partes más memorables de “Elements of Vogue” fueron las tres balls que se 

realizaron como parte de las actividades paralelas. La primera fue la “Purple Mini Ball”31 que 

ocurrió en el marco de la inauguración el día 15 de noviembre de 2019 en el Museo del Chopo. 

Con Franka Polari y Zebra como maestros de ceremonias, DJ Bruja Prieta en la música, Annia 

Ninja como floor manager32 y Cris D, Any Macho (ahora Any Funk), Chula Zapata, Furia 

LaBeija (ahora Furia Barragán 007) e Isha 007 (ahora Isha Ninja Ubetta) como juecxs, donde 

se abrieron las categorías OTA (Open To All por sus siglas en inglés) vogue femme, OTA 

runway, old way, sex siren y virgin vogue femme (en español virgen o principante).  

La segunda fue la “Mestiza Mini Ball”33 el 6 de diciembre de 2019 en la Plaza Manuel 

Tolsá en el Centro Histórico, en el marco del Festival Radical Mestizo, donde se repitieron los 

MC’s, floor manager y DJ de la ball anterior, lxs jueces fueron Suzeth Jota, Diabla St. Laurent, 

Victoria LaBeija, Escorpiona Apocalipstick y Furia LaBeija, adicionalmente se abrieron las 

categorías de tag team (equipos conformados por duplas que pueden o no ser de la misma casa) 

vogue femme, runway (americano o europeo), old way, virgin vogue femme y performance as 

a house (que podía ser vogue femme u old way pero tenía que contar con la participación de 

todxs lxs miembrxs de una misma casa).  

Finalmente la exposición cerró con una ball de clausura, la “Urban Ball”34 el 7 de marzo 

de 2020, tomando como referencia las subculturas urbanas, en esta ocasión existe por primera 

vez el registro de una ball con figura de chanters o commentators, con la participación de Fer 

 
30 El/la/lx commentator, también conocidx como chanter, es una figura fundamental en una ball ya 

que es quien a partir de una especie de rapeo va comentando y animando a lxs voguerxs durante las 

batallas. 
31 Véase: https://youtu.be/NWHH5rN9Ol0  
32 Lx floor manager, es una figura que actualmente no existe regularmente en las balls, era más común su presencia 

en las primeras balls grandes, ya que aún era desconocida la logística de ingreso a LSS, audiciones o tens y a 

batallas. Lx floor manager es una persona que auxilia a lxs voguerxs a pasar a la pasarela y a acomodar las filas 

para las batallas. 
33 Véase: https://youtu.be/BPYJgUfb4-U  
34 Véase: https://youtu.be/394gFYoW2Eo 

https://youtu.be/NWHH5rN9Ol0
https://youtu.be/BPYJgUfb4-U


111 
 

 

Ninja, Nina Nina, Begonia J Ebony y Zury J; Precious Ebony fungió como MC, Bruja Prieta y 

Shkyshaker como DJs; y el jueceo estuvo a cargo de Sabri 007, la artista y vedette mexicana 

Terry Holliday, Viktoria Letal Apocalipstick, Kimiyah Balenciaga y Peligrosa 007. 

Adicionalmente las categorías contaron con un código de vestimenta específico por categoría, 

best dressed “Dark/Goth”, runway “Rockabilly” con las subcategorías americano y europeo, 

OTA face “Punk”,  female figure performance “Cosplay” con las subcategorías drag queen, 

femme queen y cis woman, hands performance “Metalerxs”, old way “Rastafari”, male figure 

performance “Skates” con las subcategorías trans male, butch queen, twisters, drag king y 

butch lesbians; Tribu Urbana reallness, OTA virgin vogue femme “Emo”, new way “Flogger”, 

sex siren “Reguetonerxs”; y tag team performance (Madre e Hijxs) “Cholxs”. Durante esta ball, 

Isha Ninja Ubetta (2024) recuerda un momento de quiebre dentro de la comunidad ballroom, 

cuando Xela Nabooru (ahora Malicia 007), participó en female figure performance haciendo 

notar que no existían categorías de performance que contemplaran a personas no binarias, sólo 

aquellas que entraran en el binomio femenino-masculino. 

Poco después de esta ball, comenzó la pandemia por COVID-19 y con ello el periodo 

de cuarentena que se extendió en la ciudad por el resto del 2020 y esporádicamente en 2021, 

“después de esta ball nos encerraron” es una frase que escuché en repetidas ocasiones de Annia, 

Isha, Chibi, Furia, Any y Pantera. Esto significó una suspensión de las balls y de las prácticas 

públicas físicas, pero aparecieron clases y prácticas públicas digitales vía Zoom y Google 

Meets, las cuales continuaron siendo económicamente accesibles, ya fueran con un precio fijo 

que rondaban los $50 a $80 pesos por clase o por cooperación voluntaria y se mantuvieron 

hasta el 2021. Tras el fallecimiento de Franka Polari en 202035, las prácticas de La Puri 

finalizaron, pero comenzaron a multiplicarse de manera autogestiva por otrxs miembros de la 

comunidad ballroom en espacios públicos donde era más fácil mantener la llamada “sana 

distancia” en plazas en la zona centro de la ciudad, como el Hemiciclo a Juárez, el Monumento 

a la Revolución y la Plaza del Danzón al lado del Parque de la Ciudadela, así como clases en 

estudios y escuelas de danza como Hip Hop Inteligente, World Beat Studio en la Zona Rosa, 

The Jukebox en la colonia Tránsito, Next Move Arte en la colonia Roma, entre otros. 

Es importante mencionar algunas de las diferencias sustanciales entre la historia del 

voguing y el ballroom de Estados Unidos con la de México, primero, si bien en EUA nació 

principalmente por mujeres trans afro y latinas, en México comenzó siendo una escena 

 
35 Desde finales del 2018 existió un recorte presupuestal en el Instituto Mexicano del Seguro Social (IMSS), que 

causó un fuerte desabasto de antirretrovirales para tratar el VIH, como protesta muchos activistas fallecieron al 

dejar de tomar antirretrovirales denunciando dicho recorte como violencia estructural (Furia 007, 2024). 



112 
 

 

dominada y representada principalmente por hombres cisgénero homosexuales y ha tomado 

una década para que esta balanza cambiara. Actualmente los llamados butch queens, ocupan la 

menor parte de lxs asistentes a balls y voguerxs, siendo una escena que sirve como referente 

de la gran diversidad identitaria y sexo-genérica que conforma la comunidad LGBTQ+, 

encontrando una gran representación de mujeres trans o feme queens, así como personas no 

binarias, mujeres cis-lesbianas y hombres trans o male kings. 

Una segunda diferencia, es que desde sus orígenes en Estados Unidos y hasta la 

actualidad, la comunidad ballroom cuenta con una gran cantidad de personas que realizan drag, 

antes de que surgieran programas como “Pose” (FX 2018-2021) o “Legendary” (Max, 2020-

actualidad), una de las mayores exposiciones de voguerxs en medios de comunicación 

mainstream, fue en el reality RuPaul’s Drag Race y RuPaul’s All Stars Drag Race. Donde se 

dieron a conocer personalidades como A’keira Chanel Davenport (Gregory D’Wayne, 

temporada 11 y temporada 6 de All Stars), Mariah Paris Balenciaga (Elijah A. Kelly, temporada 

3 y temporada 5 de All Stars), Aja LaBeija (después Aja Miyake-Mugler, Venus Nadya Oshun, 

temporada 9 y 3 y 10 de All Stars), en algunos capítulos incluso se mencionan fragmentos de 

la historia del ballroom en EUA unida a la historia del drag. Si bien en México, al inicio 

formaron parte de la comunidad ballroom personas que practicaban drag como Zebra y más 

miembros de su casa House of Drag, en la actualidad son muy pocas las personas que realizan 

drag y que forman parte de la comunidad ballroom, incluso ambas escenas en la Ciudad de 

México suelen ocurrir de manera separada, por ejemplo drag face es una categoría que se ha 

abierto en muy contadas ocasiones en México, mientras que en Estados Unidos es sumamente 

popular y cuenta con premios de hasta $20,000 y $50,000 ($350,000 a $900,000 pesos 

mexicanos aproximadamente) dólares en una ball. 

Finalmente, en EUA surge principalmente por personas de clases sociales bajas y 

precarizadas, muchxs de quienes asistían y competían en balls en Nueva York, eran 

trabajadorxs sexuales, por lo que las balls ocurrían entrada la madrugada, después de las 3 de 

la mañana. En México comenzó a partir de jóvenes de clase media, con medios para viajar a 

Estados Unidos o a otros estados de la República para asistir a clases y prácticas o al menos 

con acceso a internet y televisión por cable. Tanto las prácticas como las balls suelen ocurrir 

durante las tardes en fines de semana o por la noche entre semana (terminando los horarios 

laborales) y se realiza un esfuerzo por que terminen antes de la medianoche, para que lxs 

participantes puedan regresar a sus casas en transporte público, aunque esto no siempre sucede, 

por lo que es común ver a muchxs de los participantes y espectadores retirarse poco antes de 

medianoche, aunque la ball siga en curso. 



113 
 

 

Si bien la escena ballroom en la capital comienza con las clases organizadas por Any 

Funk y la “Polaris Kiki Ball”, debo mencionar también que se nutrió fuertemente de las 

experiencias que Annia Ninja llevó a las prácticas públicas de La Purísima. En 2014 Annia 

(2024) se fue a vivir durante dos meses a Los Ángeles, California para continuar con sus 

estudios dentro de los bailes urbanos, “porque está muy estigmatizado de que en México los 

bailarines de danzas urbanas parte de tu formación la tienes que hacer en otro país, entonces 

yo voy a Los Ángeles, a vivir por 2 meses con Paulina Pulido, que es una bailarina de house 

muy buena” (Annia Ninja, 2024).  

Ahí se presentó durante un evento llamado “Waack Fest” donde se mostraban y 

competían distintas categorías, entre ellas pudo ver personas ejecutando vogue performance, 

sex siren y runway. Ver estos movimientos por primera vez de frente y no en videos, los cuales 

recuerda como “una fantasía”, la llevaron a tomar clases con Archie Ninja y Erick Sánchez 

Ninja durante su paso por California. En 2015 Any y Chibi se fueron a trabajar unas semanas 

a Corea del Sur como bailarines, por lo que Any dejó a Annia encargada de impartir sus clases 

en el estudio “Hip Hop Inteligente”, además de solicitarle que enseñara old way en lugar de 

vogue femme, porque en aquel entonces “nadie daba old way” (Annia Ninja, 2024), lo que la 

llevó a investigar por su propia cuenta a partir de “exploración corporal, videos en YouTube y 

preguntando por Facebook principalmente a miembros de House of Ninja” (Annia Ninja, 

2024).  

Así, el old way que hasta la fecha se practica en la Ciudad de México tiene como 

referente el old way de Estados Unidos, pero también contiene en su esencia la investigación 

realizada por Annia, junto con el apoyo de Archie Ninja y Dolores Ninja de Estados Unidos, 

Caroline Milan de Francia, Alan Ultra Omni de Rusia y Marina Ultra Omni de Ámsterdam; 

tropicalizado con referentes nacionales. Annia aprendió de Archie que las poses en old way 

podían ser: 

Comerciales, culturales y de catálogo o revista y si yo pensaba en la revista 

Vogue, pero también pensaba en catálogos de Price Shoes o de Avon con las 

que yo crecí. Cuando me dicen comerciales pienso en Michael Jackson y 

Madonna sí, pero cuando me dicen poses culturales, pensaba también en las 

clases de danzas prehispánicas que tomaba en la Academia de la Danza 

Mexicana, entonces poses culturales podían ser también de danza de conejo, 

puede ser venado, pueden ser las danzas de fuego. (Annia Ninja, 2024) 

El interés individual de muchxs de sus pionerxs, así como de quienes asistieron a las primeras 

clases, prácticas y workshops, llevó a que las categorías se estandarizaran bajo los cánones de 



114 
 

 

las escenas internacionales, pero también a que evolucionaran y se tropicalizaran. Un ejemplo 

de esto es el sex siren, una categoría que durante las primeras prácticas públicas de La Purísima, 

no se practicaba ya que existía poco interés o incluso era mal vista por algunxs de sus 

precursores quienes consideraban que “era demasiado fuerte para México” (Furia 007, 2024). 

Hasta que vogueras como Marian “María Nahual” comenzaron a destacar su importancia en el 

contexto mexicano donde la expresión de la sensualidad suele ser fuertemente reprimida, 

buscando “reapropiarla al contexto mexicano” (Furia 007, 2024). 

Isha, Annia y Furia reconocen que el sex siren es sustancialmente distinto en México a 

otros países, como Estados Unidos donde sus intérpretes principalmente caminan y muestran a 

lxs jueces sus cuerpos sin una mayor performance que lxs acompañe, “si tú ves sex siren en 

Estados Unidos son principalmente femme queens que ya están súper operadas y es 

prácticamente un cispassing con seducción” (Annia Ninja, 2024). Mientras que en México 

tiene la consigna de ser plural y expresar la sensualidad de quien camina, así como provocar a 

lxs juecxs y al público, compartiendo mayor similitud estilística con una presentación de 

burlesque o de cabaré, incluso hasta un stripteasse.  

Furia (2024) reconoce que esta evolución responde principalmente a las necesidades 

personales de sus pioneras, entre ellas Marian y Purlette Miu Miu. Annia Ninja (2024) recuerda 

que durante las primeras balls donde se caminaba sex siren y se contaba con la presencia de 

jueces internacionales, Marian solía ser chopeada (del inglés chop, se refiere a una 

descalificación durante la pasarela inicial, previo a las batallas) siempre que caminaba, porque 

mostraba su cuerpo sin cirugías y sin pase cisgénero. Agrega también que fue gracias a Marian 

que el sex siren toma en México una connotación política y evoluciona hasta convertirse en 

una categoría donde “todas las cuerpas son bienvenidas, puedes verla con o sin ropa, con todo 

tipo de música” (Annia Ninja, 2024), desde reggaetón hasta boleros. 

Si bien, hasta el momento he realizado una historiografía del voguing y del ballroom 

en la Ciudad de México, ya que para la presente investigación realicé mi trabajo de campo en 

dicha ciudad, reconozco que es un error común nombrar gran parte de la historia contracultural 

LGBTQ+ a partir de la Ciudad de México. Por lo que debo aclarar que la historia del voguing 

y el ballroom en México estaría incompleta sin reconocer las escenas locales, puesto que el 

voguing surgió de manera relativamente simultánea en otras ciudades de la República a partir 

de la viralización de videos de balls en Estados Unidos y Europa, como la batalla entre las 

vogueras Lasseindra Ninja (Francia) e Ida “Inxi” Holmlund (Finlandia) en el festival de bailes 

urbanos “Streetstar Festival” que se llevó a cabo en Estocolmo, Suecia en febrero de 2013 y, 



115 
 

 

que actualmente cuenta con 9.2 millones de reproducciones en YouTube36. Así como de clips 

del programa de Televisión “America's Next Dance Crew” de la cadena de televisión MTV 

(que siguen disponibles en YouTube), en 2009 durante su cuarta temporada se presentó el 

grupo “Vogue Evolution”37, conformado por miembrxs de la escena ballroom neoyorkina 

como Debon Webster, Malechi Williams y Leiomy Maldonado (Furia 007, 2024), dicho grupo 

apareció en cinco de los ocho episodios que conforman la temporada.  

Otro factor fundamental, fue el interés personal de muchos de sus miembrxs que ya 

sabían del “voguing” antes de que surgieran las primeras clases, prácticas y balls. Por ejemplo, 

Furia 007 comenzó a investigar por su cuenta desde el 2004 utilizando las computadoras con 

acceso a internet de su preparatoria, a partir de artículos de Wikipedia, videos de YouTube y 

foros en Yahoo, como el grupo “La Escuelita Vogue Knights”38. Además de entrar en contacto 

directo vía redes sociales y foros con exponentes estadounidenses como Kevin Ultra Omni, 

quien fue su primer acercamiento a comprender conceptos básicos de ballroom como las 

categorías y su historia.  

Mientras que Pantera 007 y Chibi Revlon Miu Miu, recuerdan como un parteaguas el 

videoclip de “Vogue” de Madonna que veían en la televisión, así como el programa “America’s 

Next Dance Crew”, los cuales les llevaron a investigar por su cuenta a partir de videos de 

YouTube. Al respecto Pantera recuerda que “hubo un capítulo que era especial de Beyoncé y 

yo, la más fan de Beyoncé, me acuerdo que elles hicieron la canción de “Deja Vú” pero con 

voguing y cuando lo vi dije -no mames, esto es todo en la vida, lo amo- porque era combinar 

lo afro con vogue femme” (Pantera 007, 2024). 

Esto ocasionó que de manera casi simultánea comenzaran a surgir clases y casas 

vogueras en otros estados de la república, como las clases de Fer Palomares “Fer Ninja” en 

Morelia, Michoacán en 2014, quien en 2015 trajo a México a Archie Ninja por primera vez al 

país a dar clases. Ese mismo año y a la par de las primeras balls en la Ciudad de México surgió 

en Mérida, Yucatán Agata Casa Vogue, en 2016 el voguing llegó a ciudades como Guadalajara, 

Jalisco a partir de la iniciativa de “César Prisma” y “Miguel Prisma”; a León, Guanajuato 

impulsado por “Kram River”, madre de Kiki House of Future; y a Monterrey, Nuevo León con 

pequeños performances en antros y clubes nocturnos y al poco tiempo se comenzaron a llevar 

a cabo las prácticas de vogueras dirigidas por “Peligrosa 007”, hasta consolidarse de manera 

más formal con la llegada de House of Apocalipstick a dicha ciudad.  

 
36 Véase: https://youtu.be/Jhhd_tEaJEQ?si=oKOdIY7vsPlPqC_m  
37 Véase: https://youtu.be/8exkB5XP8D0?si=nPFpKuvSA6-INGer  
38 Véase:  https://youtu.be/uCaQECZ9arE?si=_HHndxVLLVMU7oLh  

https://youtu.be/Jhhd_tEaJEQ?si=oKOdIY7vsPlPqC_m
https://youtu.be/8exkB5XP8D0?si=nPFpKuvSA6-INGer
https://youtu.be/uCaQECZ9arE?si=_HHndxVLLVMU7oLh
https://youtu.be/uCaQECZ9arE?si=_HHndxVLLVMU7oLh


116 
 

 

Posteriormente, a partir de 2017 continuó expandiéndose a otros estados como San Luis 

Potosí, Querétaro, Puebla, Veracruz, Campeche y Baja California (Furia en Saavedra, 2021). 

Finalmente, Furia agregó que a enero de 2021 tenía contabilizadas 65 casas de vogue en el país 

(Furia en Saavedra, 2021). Es importante mencionar también, que, si bien la escena en la 

Ciudad de México nació principalmente por hombres cisgénero gays, la historia del ballroom 

al interior de la república cuenta con mayor liderazgo femenino, Annia Ninja (2024) reconoce 

como pioneras además de a Fer Ninja en Morelia; a Purrlette Miu Miu en Monterrey y a Nina 

Nina en Mérida. 

 A pesar de esto, no todo en la historia del voguing y el ballroom en México ha sido miel 

sobre hojuelas, con la aparición de House of Machos y entre 2015 y 2020 en el periodo de 

consolidación de la escena ballroom en la Ciudad de México, las casas para bien y para mal, 

fungieron como uno de sus principales pilares, en un ánimo por generar comunidad, pero 

también de replicar la organización voguera de Estados Unidos, dejando en una posición 

vulnerable y de exclusión a quienes no formaban parte de una casa, Isha Ninja recuerda el ser 

00739 entre el 2015 y 2018 como una experiencia muy solitaria “tanto te podían apoyar como 

podían no apoyarte, porque nadie sabía quién eras, si tenías una casa pues sabías que tus 

hermanas siempre te iban a gritar, pero si eras 007 pues nadie te gritaba, no tenías la porra de 

tu casa, pasabas y ya” (Isha Ninja, 2024). 

Este fuerte peso que existía sobre la figura de las casas tuvo como consecuencia una 

serie de abusos y violencias que salieron a la luz entre 2018 y hasta 2021, Furia 007 (2024) 

ubica este quiebre como una consecuencia del movimiento #MeToo, cuando miembrxs de 

distintas casas vogueras en la Ciudad de México, comenzaron a denunciar de manera personal 

y posteriormente en redes sociales a partir del grupo “Ballroom Despierta” en Facebook, 

gestionado por Marian “María Nahual”. Las principales denuncias fueron situaciones de abuso 

de poder, violencia psicológica y sexual, hostigamiento y abuso sexual, por parte de otrxs 

miembrxs de la comunidad ballroom, principalmente madres y padres de casas vogueras.  

En respuesta a estas acusaciones, diversos miembrxs dejaron algunas de las casas 

fundadoras de la escena mexicana y propiciaron la aparición de nuevas como House of 

Karnalas, adicionalmente se comenzaron a realizar protocolos anti-violencia que llevaron a la 

exclusión de lxs miembrxs señalados e incluso se les prohibió regresar a prácticas públicas y 

balls. Ocasionando también la desaparición de muchas casas y la posterior aparición de nuevas 

 
39 Se conoce como 007 a quienes no pertenecen a una casa voguera, se toma el apellido a partir de las películas 

de James Bond para señalar que asisten de manera individual (Annia Ninja, 2024). 



117 
 

 

que buscan tener organizaciones anti-jerárquicas, es decir sin la figura de una madre, padre o 

xadre40, como fue el caso de House of Tepito (2018-2019), la primera casa sin jerarquías de la 

que formó parte Isha Ninja brevemente, y en la actualidad, Kiki House of Rebel fundada en 

202241. Furia (2024) reconoce que esta exclusión fue un buen primer paso para proteger a las 

víctimas y evitar que continuaran estos abusos dentro de la escena ballroom, pero con la llegada 

de la pandemia por COVID-19 en marzo de 2020, fue un esfuerzo que se quedó “a medias” ya 

que no pudieron generar un protocolo de reparación integral del daño, ni conversar a 

profundidad sobre las posibilidades de reinserción de las personas señaladas, trabajo que hasta 

la fecha no se ha realizado42. 

 Otros de sus mayores retos fue la adaptación de categorías del norte global al contexto 

mexicano, en un esfuerzo por respetar la historia del voguing y del ballroom en Estados Unidos, 

se buscó ir directamente a las fuentes vivas a través de redes sociales, Furia entró en contacto 

con miembros de LaBeija, Annia con integrantes de House of Ninja, para además de traer a 

exponentes de Nueva York buscar guía y apoyo como mencioné previamente. Aunque no todos 

esos intercambios fueron positivos o bien recibidos, en el caso de Annia (2024), cuando trabajó 

como suplente de Any Funk impartiendo clases de old way, buscó a través de redes sociales al 

historiador Saladin Ultra Omni para aprender más sobre la categoría y poder compartirla en sus 

clases, frente a esta petición Saladin le contestó que buscara a personas negras de su país que 

pudieran enseñarle sobre el old way, ignorando que en México el voguing tenía apenas unos 

cuantos años de haberse establecido, además de negarle mayor información por considerarla y 

leerla como una mujer blanca y heterosexual, “me dijo -bueno es que yo no te voy a dar 

información aparte, eres una mujer hetero y eres una mujer hetero blanca, yo no te voy a dar 

información-” (Annia Ninja, 2024). 

También a partir de la visita de exponentes internacionales para dar clases y fungir 

como jueces en diversas balls, surgieron conflictos fuertes respecto al funcionamiento de 

algunas categorías en el contexto mexicano, como ocurrió con la categoría de realness, donde 

 
40  Xadre es una forma de configuración familiar que busca dar espacio a identidades sexo-genéricas que quedan 

fuera de la heteronormatividad binaria, reconociendo a aquellas identidades, como personas no binarias o género 

fluido, que queda fuera de la dicotomía hombre-mujer. 
41 Al momento en que se redactó esta investigación, Kiki House of Rebel sigue activa en la escena ballroom 

mexicana, organizando de manera colectiva balls y prácticas públicas, además varixs de sus miembrxs se han 

destacado dentro de la escena llegando a ser jueces en balls de la Ciudad de México y del interior de la 

república. 
42Durante el transcurso de esta investigación y con la búsqueda de reinserción de algunas voguerxs que fueron 

señaladas por actos de violencia física o intimidación dentro de la comunidad ballroom en 2025 comenzaron a 

realizarse juntas presenciales con transmisión en vivo a través de Instagram, para buscar el diálogo entre voguerxs, 

así como la posibilidad de una reparación integral del daño a quienes hayan sido víctimas. 



118 
 

 

en Estados Unidos y algunos lugares de Europa, funciona para exaltar y evaluar el “cispase” o 

que tanto una persona trans pueda asemejar a una persona cisgénero en la vida social externa 

al ballroom. Realness ha sido fuertemente criticada en México principalmente por mujeres 

trans, llegando a momentos de quiebre como en 2018 cuando Annia Ninja decidió invitar a 

Lasseindra Ninja para “generar un impacto en la escena ballroom mexicana” (Annia Ninja, 

2024).  

A su llegada Lasseindra le pidió a Annia dividir categorías dependiendo de la identidad 

de lxs participantes, creando sub-categorías como femme queen face, women face, butch queen 

face y non binary face, así como abrir femme queen realness “para las mujeres trans” (Annia 

Ninja, 2024. Annia estaba consciente de que en otros países se dividían así las categorías, pero 

lo veía como un paso al que se llegaba cuando hubiera una cantidad considerable de 

participantes “aquí estábamos acostumbradas a caminar todas juntas las categorías” (Annia 

Ninja, 2024). Esta acción que ahora a la distancia Annia identifica como “colonizante”, no fue 

bien recibida por muchas de las mujeres trans que conformaban la escena ballroom nacional 

en aquel entonces, cuestionando cómo se iba a evaluar femme quee realness, “¿me vas a juecear 

el cispassing que tengo frente a la sociedad? Si aquí las femme queens nos manejanos de otra 

manera, si aquí las femme queens no nos queremos operar, si aquí las femme queens estamos 

felices con nuestra existencia” (Annia Ninja, 2024).  

Los reclamos se convirtieron en una protesta el día de la ball en el estudio de danza La 

Cantera en la colonia Tabacalera, “estaba llena la ball, estaba Bruja Prieta tocando, ya existían 

más casas, vinieron personas de otros países que viajaron para conocer a Lasseindra, 

específicamente de Colombia, de Costa Rica y de Brasil” (Annia Ninja, 2024). La ball cuyo 

nombre ya no recuerda, pero le apodaron la “Gritadera Ball”, terminó entre gritos y protestas 

al punto en que las mujeres trans que habían asistido se salieron, entre ellas Bruja Prieta dejando 

la ball sin música, junto con más personas que se les unieron en solidaridad “la ball se quedó 

prácticamente vacía y yo sólo quería que se terminara” (Annia Ninja, 2024) y Lasseindra juró 

nunca volver a venir a México “y que bueno porque no creo que sea bienvenida” (Annia Ninja, 

2024).  

Es importante mencionar, que esta crítica no es exclusiva al contexto mexicano, 

retomando a David Valentine, Siobhan Guerrero (2024), menciona que esta categoría había 

generado tensiones en Nueva York desde finales de los 90 “desde esa época los activismos 

trans la denunciaron por ser profundamente cisexista al imponer estándares cisnomativos sobre 

los cuerpos de las mujeres trans” (p. 10). A pesar de esto, la categoría sigue existiendo en 

escenas internacionales, como la de Estados Unidos, bajo la misma lógica. 



119 
 

 

Recordando esa noche, Guerrero, escribió años después para la revista Debate 

Feminista:  

Me acuerdo de esa noche y sonrío amargada porque sé que allí me rompí yo, 

pero también el ballroom mexicano. Algo del sabor de aquellas quesadillas con 

lágrimas y guacamole a donde fui a llorar mi furia y frustración pervive en mi 

memoria, algo también de aquella noche en la que concluyó un arco de 

esperanzas y decepciones en torno al vogue. Ese día me juré que nunca volvería 

a voguear ni a caminar una pasarela. 

Esa noche me sentía tosca. Creo que pocas veces me sentí diferente, 

aunque al comienzo eso no importaba. Estaba vestida de azafata porque había 

ido a competir en la categoría de runway europeo, es decir, pasarela con 

caminado femenino. Recibí un chop, o sea, no pasé ni a la primera ronda. En 

realidad, me importó poco. Yo iba a una sola cosa: ¡A escrachear ese ball! Y lo 

hice. Irrumpí enfurecida sosteniendo aquel cartel que decía “say no to cis-

sexism and trans-misogyny”  

(...) Cabe señalar que antes de dicho evento yo había declarado 

públicamente que esa categoría —“las mujeres”— me parecía en suma 

problemática y anacrónica. Señalé que estaba construida de espaldas a la 

evolución del propio activismo trans y su lucha por cuestionar el cisexismo. Lo 

dije en un conversatorio y fui ignorada, lo dije a algunas madres —líderes— de 

casas de vogue mexicanas y pasó lo mismo. (p. 12-14) 

Figura 01 

Siobhan Guerrero en las protestas del “Gritadera Ball” 

 

Nota.  [Fotografía], archivo personal de Siobhan Guerrero, 2018, cortesía de Guerrero. 



120 
 

 

A partir de esta noche no se volvió a intentar abrir dicha categoría, “entendí que las categorías 

se deben abrir porque la comunidad las pide, por necesidad y no por buscar seguir un protocolo, 

sólo porque en Estados Unidos se hace de una manera no significa que en México se tenga que 

hacer igual” (Annia Ninja, 2024). Actualmente el realness se ha transformado, o más bien, 

regresado a una parte de sus orígenes, en escenas del documental “Paris is Burning” se pude 

ver que se abrían categorías como schoolboy/school girl realnessdonde debían caminar 

utilizando ropa universitaria y libros, para mimicar que “iban a clases”, o executive realness43, 

donde caminaban usando traje, corbata y un portafolios. Al respecto, en el documental se 

escucha a Crystal LaBeija decir:  

En el mundo real no puedes acceder a un trabajo como un ejecutivo a menos de 

que tengas los estudios y las oportunidades (…) en el ballroom puedes ser lo 

que quieras. No eres realmente un ejecutivo, pero te vez como un ejecutivo y 

por lo tanto le muestras al mundo heterosexual que si tuvieras la oportunidad 

podrías serlo, porque te puedes ver como uno. (Livingston, 1990).  

Así, en México actualmente se utiliza también para mimicar con un tono más de comedia o 

ironía profesiones o expresiones culturales donde no suelen tener cabida las identidades 

abiertamente LGBTQ+ como realnness diablero, realness científico, realness buchón o realness 

emo, que explicaré más adelante. Momentos como éste y el protagonizado por Xela Nobooru 

en la “Urban Ball”, apoyaron también a que creciera la escena ballroom de una manera más 

diversa en la Ciudad de México, “después de ahí empezaron a haber muchísimas personas no 

binarias, hubo más personas trans, masculinas y femeninas y no binarias y se abrió más la 

diversidad en el ballroom, hoy en día en 2024, en el ballroom habemos más personas trans, 

habemos más personas no binarias, habemos más mujeres lesbianas” (Isha Ninja Ubetta, 2024). 

 

4.3 ¿Cómo caminamos?  

Bajo este contexto, presento una lista de las distintas categorías que se caminan (performan en 

lenguaje voguero) actualmente en la escena ballroom mexicana, tomando en cuenta que pueden 

ir cambiando, mutando y evolucionando. Es importante aclarar que no siempre se abren las 

mismas categorías en todas las balls, adicionalmente, las especificaciones técnicas de cómo se 

ejecutan las diversas categorías han ido y continuarán evolucionando. Finalmente, el que una 

categoría cuente con parámetros técnicos específicos no significa que todxs lxs voguerxs lo 

 
43 Véase: https://youtu.be/nI7EhpY2yaA?t=821  

https://youtu.be/nI7EhpY2yaA?t=821


121 
 

 

hagan de la misma manera, ya que, igual que en cualquier otro estilo de baile o performance, 

cada ejecutante le imprime su sello particular.  

Isha Ninja (2024) distingue dos tipos de categorías, las de performance, donde están 

runway, bizarre, fashion killa, best dressed, best hair, body, face, posing y realness, las cuales 

son herederas de las primeras categorías del ballroom neoyorkino de la década de los 60 y 70 

(Furia 007, 2024); y las de baile, que surgieron posteriormente, donde entran vogue femme, 

old way, new way, excalibur, hands performance y arms performance. Dentro de esta distinción 

dejo fuera commentator vs commentator ya que es una categoría que defino como musical; así 

como lip sync performance y sex siren, que ocurren en un punto intermedio entre el baile y la 

performance, depende mucho de quien camine la categoría llevarla más hacia una performance 

o hacia un baile.  

Por ejemplo, en el caso de lip sync performance en la “VMA’s Kiki Ball” organizada 

por House of Ubetta el 15 de junio de 2024 en el foro House of Vans, lxs participantes debían 

inspirarse en un show que haya existido en un Video Music Awards de MTV. Algunxs 

participantes realizaron junto con el lip sync la producción de una coreografía completa, como 

Mandala Bodega quien se inspiró y recreó partes de la presentación de “Anaconda” de Nicki 

Minaj en los VMAs de 2019, con apoyo de 5 bailarinxs extras. En otras ocasiones lxs 

participantes de dicha categoría realizan un lip sync más teatral, solamente gesticulando la letra 

de la canción, apoyándose de su cuerpo para dar mayor dramatismo, sin necesariamente bailar. 

Como mencioné previamente, en otras escenas, principalmente la de Estados Unidos, 

las categorías son divididas adicionalmente por identidad de género en OTA (para todas las 

identidades de género), femme queen (mujeres trans), womans (mujeres cisgénero), butch 

queen (hombres homosexuales), butch queen in drag (hombres homosexuales en drag), butch 

(mujeres lesbianas con performatividad masculina) y transman (hombres trans) (Furia 007, 

2024). 

En México la mayoría de las categorías se abren como OTA, a partir de un amplio 

debate sobre dividir las categorías a partir de la identidad de género, ya que se considera como 

una limitante esencialista para las diversas maneras de vivir la expresión de género, salvo 

algunas balls en las que más allá de delimitar, se busca reconocer a lxs miembrxs de una parte 

de la comunidad ballroom. Por ejemplo, en la “Pamboleras Lenchas Kiki Ball” el 25 de abril 

de 2025 en el Centro Cultural España, donde se abrió butch realness, en la cual participaron 



122 
 

 

tanto mujeres lesbianas como hombres trans, la finalidad no fue la de evaluar quién tenía mayor 

performatividad “masculina”, sino celebrar a las masculinidades dentro de las lenchitudes44 45. 

Cuando se crean sub-divisiones de una categoría en México, más que dividirlas por 

identidad de género, se abren espacios para quienes están comenzando a caminar las distintas 

categorías, “virgin” para quienes llevan menos de un año participando, “baby” quienes llevan 

menos de dos años o que ya ganaron un premio como virgin previamente y “begginer” quienes 

igualmente llevan menos de dos años y que ya ganaron un premio como baby previamente 

(Furia 007, 2024). Por lo que en México OTA, suele referirse al nivel de dificultad y no al 

género de lxs voguerxs. 

Finalmente, debo hacer una aclaración respecto al prefijo de las balls y las casas, tanto 

en México como a nivel internacional, existen dos tipos de organización “mains/major” y 

“kikis”. En Estados Unidos, las primeras exigen un nivel técnico elevado, ya que cuenta con 

premios en efectivo que llegan hasta los $20,000 o $50,000 dólares ($300,000 a $900,000 pesos 

mexicanos aproximadamente) o más, mientras que las kikis están dirigidas a voguerxs jóvenes 

que están empezando a entrenar: 

Es para empezar a ganarte tu nombre, tu estatus en el ballroom, a ganar 

experiencia y, sobre todo, empezar a ganar conciencia sobre tu identidad, 

encontrarte, ahí es cuando muchas personas, juventudes trans se descubren, es 

cuando si no te testeas antes de la ball no puedes entrar o hay siempre módulos 

de información acerca de VIH, hay módulos acerca de personas en situación de 

calle, cómo pueden apoyarte, cómo pueden darte refugio. (Annia Ninja, 2024) 

En México la presencia de casas “main/majors” es relativamente pequeña y se reconocen como 

tal, a casas que tienen presencia internacional y cierta antigüedad, como House of Ninja, House 

of Revlon o House of Saint Laurent. Por lo que la escena kiki, es la escena principal, de hecho 

en muchas ocasiones las casas no tienen la distinción de “kiki” en su nombre, como es el caso 

de House of Apocalipstick, que técnicamente es una casa kiki, ya que cuenta con presencia 

 
44 A pesar de esto, existió un momento de tensión cuando al finalizar la categoría, una mujer trans tomó el 

micrófono para pedir que se abrieran categorías para hombres trans y dejar estas categorías exclusivamente para 

mujeres cisgénero lesbianas, esto ocasionó la molestia de varios vogueros hombres trans, quienes defendieron su 

participación dentro del paraguas “butch”. 
45 Lenchitudes es un término “término paraguas que reúne la diversidad en los afectos, vínculos, amores, deseos 

entre mujeres trans y mujeres cis, no binariedades, transmasculinidades, entre otras identidades y expresiones 

disidentes que se reconocen en experiencias sáficas, bisexuales, pansexuales, etc.” (Instagram: @marchalencha, 

23 de abril de 2025). Es un término con una fuerte carga política que busca ampliar la categoría “lesbiana” la cual 

ha tomado conotaciones escencialistas y transfóbicas entre algunos grupos activistas feministas transfóbicos. 



123 
 

 

únicamente en México, pero al ser una de las primeras casas vogueras del país, no utiliza dicha 

distinción. 

Aquí en México, la escena kiki parece más la escena main, como nacieron tantas 

casas kikis y se volvió tan fuerte, como que se volvió hasta cierto punto la escena 

principal y main es para casas internacionales. La escena kiki aquí se vuelve una 

competencia muy fuerte, muy pesada y la escena main es ocasional una vez cada 

3 meses hay una major ball así bien hecha. (Annia Ninja, 2024) 

Una diferencia sustancial que sí existe entre las balls kikis y las majors en México, suelen ser 

los espacios y los premios. Por ejemplo, las balls kikis suelen ser autogestivas, en espacios 

públicos o bares LGBTQ+ con trofeos más sencillos y premios en especia otorgados por 

miembrxs de la comunidad ballroom. Mientras que las balls majors, ocurren en espacios más 

grandes, como museos y cuentan con trofeos más elaborados y premios en efectivo más 

grandes, entre los $1,000 y $10,000 pesos, otorgados principalmente por instituciones de 

gobierno. 

 

4.3.1 Descripciones y especificaciones de las distintas categorías vogueras46 

Old Way.  

Figura 02 

Chula Zapata en el “Purple Mini Ball” en el marco de la exposición “Elements of Vogue” en el Museo del Chopo 

 

Nota. [Ilustración digital], Emilia Solís, 2025, cortesía de la autora.  

 
46 Están disponibles en las fotografías hipervínculos a videos que ilustran las categorías aquí presentadas, con 

excepción de sex siren, respetando la regla de no tomar videos durante la presentación de la performance. 

https://www.instagram.com/reel/DCQD8GKPm9o/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA==


124 
 

 

Fue el primer estilo de voguing que surgió, originalmente se le conocía como Pop, Dip & Spin, 

cambió de nombre hasta la década de los 90 con el surgimiento del vogue femme (Furia 007, 

2024). Hace especial “hincapié en las poses, líneas y ángulos” (Museo CA2M, “Talleres de 

voguing: Elements of Vogue”) creados con los brazos, piernas y a partir de dips que concluyen 

en poses en el suelo. Es un estilo de baile muy controlado y geométrico. 

Vogue femme.  

Figura 03 

Chibi Revlon Miu Miu en “Ubforbetaball-Leyendas” organizado por Kiki House of Miu Miu 

 

Nota. [Ilustración digital], Emilia Solís, 2025, cortesía de la autora.  

Es la categoría más reconocida y difundida en medios de comunicación, si has visto un video 

de voguing en series, películas, videoclips o redes sociales, lo más probable es que fuera un 

video de vogue femme. Surgió por parte de las femme queens en la escena neoyorkina en la 

década de los 90 quienes realizaban un estilo de old way más “feminizado” que llamaban 

“vogue like a femme queen” (Furia 007, 2024). Cuenta con cinco elementos básicos, el catwalk 

(caminado de “pasarela” con un contoneo exagerado de caderas), duckwalk (o caminata de 

“patito”, se realiza en cuclillas y puede ser más un caminado de pasos cortos y rápidos o de 

pequeños saltos), hands (movimientos de manos), spin & dip (giros y caídas) y floor 

performance (elemento más libre, se refiere a los movimientos más bailados de performance 

realizados en el piso), “esta categoría exalta la feminidad a la máxima potencia” (Museo 

CA2M, “Talleres de voguing: Elements of Vogue”).  

El vogue femme puede ser “soft & cunty” es decir más sexualizado e hiperfeminizado 

o “dramatic”, con mayor cantidad de giros y drama. Dependiendo del nivel, puede que la 

https://www.youtube.com/watch?v=qXxIa05-kYM&ab_channel=BallroomMexicano


125 
 

 

performance requiera el uso y control de todos los elementos o sólo algunos, por ejemplo, 

virgin vogue femme o baby vogue femme, suelen requerir sólo 2 o 3 elementos, mientras que 

OTA requiere que se incluyan todos los elementos durante los tens y las batallas, la ausencia 

de uno puede ocasionar que el/la/lx voguerx sea descalificadx. 

Runway europeo.  

Figura 04 

Mikaelah Drullard en “Met Gala Ball” organizada por Kiki House of Magdalena 

 

Nota. [Ilustración digital], Emilia Solís, 2025, cortesía de la autora. 

Es una categoría de performance donde se busca mimicar una pasarela de modas, se diferencia 

del caminado de pasarela del mundo de la moda en tanto que sus movimientos son mucho más 

exagerados y marcados, es importante presentar pasos fuertes que vayan con el ritmo de la 

música, cruzar los pies y marcar el contoneo de caderas al caminar. Tradicionalmente es 

entendido como una pasarela más “femenina”, aunque actualmente esta definición ha sido 

fuertemente cuestionada por reforzar estereotipos de género, por ejemplo, Isha Ninja prefiere 

pensarlo como “más jotero, más torcido” (Isha Ninja, 2024). 

https://www.instagram.com/reel/DMRIVvAJ6KB/?utm_source=ig_web_button_share_sheet&igsh=MzRlODBiNWFlZA%3D%3D


126 
 

 

Runway americano.  

Figura 05 

Calientito Travela en “Met Gala Ball” organizado por Kiki House of Magdalena 

 

Nota. [Ilustración digital], Emilia Solís, 2025, cortesía de la autora. 

Es una categoría de performance donde, igual que en el europeo se busca mimicar una pasarela 

de modas, se diferencia del caminado de pasarela del mundo de la moda en tanto que sus 

movimientos son mucho más exagerados y marcados. La fuerza en el caminar, a diferencia del 

europeo, surge del pecho y de los hombros, se busca neutralizar el contoneo de caderas y ser 

más geométrico, las pisadas son fuertes y se coloca un pie frente al otro en lugar de cruzarlos, 

igual que en el europeo deben seguir el ritmo de la música. Tradicionalmente se entendía como 

una pasarela más “masculina”, aunque igual que en el caso del europeo, actualmente esta 

definición ha sido fuertemente cuestionada por reforzar estereotipos de género. 

  

https://www.instagram.com/reel/DClBM3NsZhy/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA%3D%3D


127 
 

 

Sex siren.  

Figura 06 

Purlette en “Kiki Ball vs LGBTQfobia” organizado por Kiki House of Ubetta 

 

Nota. [Ilustración digital], Emilia Solís, 2025, cortesía de la autora. 

Fue la primera categoría en la historia del ballroom neoyorkino en contar con premios en 

efectivo, ya que fue una categoría creada para las mujeres trans que se dedicaban al trabajo 

sexual, toma el nombre del voguero Jihad Ebony a quien “le decían the original sex siren” 

(Furia 007, 2024). Ha evolucionado considerablemente desde sus inicios, donde era una 

caminata relativamente sencilla que se enfocaba en mostrar el cuerpo y el rostro (Furia 007, 

2024). En la actualidad es una categoría que cambia mucho dependiendo del país, incluso de 

la ciudad en la que se ejecute. Sus tres elementos base son face, body y realness, quienes 

caminan sex siren buscan expresar su sensualidad y seducir a lxs juecxs y a la audiencia.  

Los estilos son sumamente variados, ya que los límites los ponen quienes caminan, hay 

quienes centran su performance más en la mirada y en su caminar, otrxs realizando pequeños 

bailes donde se van despojando lentamente de sus prendas hasta quedar desnudxs o casi 

desnudxs, más a modo de un stripteasse o quienes utilizan más elementos del cabaré y el 

burlesque. A diferencia de otras categorías, el sex siren es más lento y contenido. Tomar fotos 

o videos durante esta categoría está prohibido durante las balls, a menos de que lxs voguerxs 

lo permitan de manera explícita previamente. 

 

  



128 
 

 

Hands performance.  

Figura 07 

Lisístrata Ubetta en “Kiki Ball vs LGBTQfobia” organizada por Kiki House of Ubetta 

 

Nota. [Ilustración digital], Emilia Solís, 2025, cortesía de la autora. 

Puede ser un elemento del vogue femme o una categoría individual. Cuando se compite como 

categoría, como su nombre lo dice, la performance se centra en los movimientos de manos, que 

deben contar una historia o realizar ciertos tipos de pantomimas al ritmo de la música, el resto 

del cuerpo debe mantenerse inmóvil, por lo que es común que esta categoría se realice sentadxs 

en sillas. 

Arms performance o Arms control.  

Figura 08 

Annia Ninja Ubetta 

 

Nota. [Ilustración digital], Emilia Solís, 2025, cortesía de la autora. 

https://www.instagram.com/reel/Comwl9bu44n/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA%3D%3D
https://www.instagram.com/p/DL8VEVJvUEw/


129 
 

 

Puede ser un elemento del old way o una categoría individual. Cuando se realiza como 

categoría se centra en la geometría realizada por los brazos y las manos, se busca realizar 

únicamente con estas partes del cuerpo líneas completas, que van desde el hombro hasta la 

punta de las manos, medias líneas que se realizan doblando los codos a 45° y boxes o cajas, 

que se realizan doblando las manos a 45°, en secuencias que jueguen con estos tres pasos, por 

lo general improvisadas y que deben ir al ritmo de la música. A diferencia de hands 

performance se permite mover un poco más el cuerpo, pero únicamente para acompañar las 

líneas de los brazos, como colocarse de perfil o rotar ligeramente el torso. 

Bazaar bizarre.  

Figura 09 

Oji-Gata Prisma en “Mexica Ball” organizada por Hermane Urbane 

 

Nota. [Ilustración digital], Emilia Solís, 2025, cortesía de la autora.  

Comenzó siendo una categoría que buscaba responder a la búsqueda de la perfección en el 

voguing, inspirándose en la revista Bazaar, que en la década de los 70 era vista como la versión 

“menos sofisticada” de la revista Vogue, por lo que buscaba looks menos prolijos, en la 

actualidad ha evolucionado a un “performance bizarro” o “raro”, fijándose mucho en la 

creación de atuendos complejos y extravagantes (Furia 007, 2024). 

  

https://www.instagram.com/p/DL8VEVJvUEw/


130 
 

 

Lip sync performance.  

Figura 10 

Domina Miu Miu (ahora Domina Ninja Miu Miu) en “Rihanna Ball” organizada por Kiki House of Magdalena 

y Casa de Orión 

 

Nota. [Ilustración digital], Emilia Solís, 2025, cortesía de la autora.  

Tiene sus orígenes en el lyp sinc de los shows drags, mismos que se han popularizado en los 

últimos años con la aparición de programas de concurso de telerrealidad como “RuPaul’s Drag 

Race” (Estados Unidos 2009-presente) y “La Más Draga” (México 2018-presente). La 

finalidad de esta categoría es mimicar de manera dramatizada una canción, sin utilizar la voz, 

únicamente gesticulando con el rostro, los labios y el cuerpo. A diferencia de los shows drags, 

no es necesario presentarse en drag para esta categoría, sólo seguir las indicaciones temáticas 

previamente estipuladas por lxs organizadorxs, que por lo general es una lista de canciones 

específicas o de un artista en particular y vestirse acorde a ello. 

  

https://www.instagram.com/reel/C8dYG0FtWJc/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA%3D%3D


131 
 

 

Commentator vs commentator.  

Figura 11 

Lenchanter Ubetta contra Tora Revlon Miu Miu en “Kiki Bidi Bidi Bom Ball” organziada por Kiki House of 

Ubetta 

 

Nota. [Ilustración digital], Emilia Solís, 2025, cortesía de la autora. 

Es la única categoría de carácter enteramente musical, la finalidad es presentar un chanteo, una 

especie de rap donde se combinan y repiten palabras al ritmo de la música. A diferencia del rap 

en el que se cuenta una historia y que sin la música podría ser leído como un poema, el chanteo 

es más un juego de palabras comunes en la escena ballroom, muchas veces incluso se declaman 

fragmentos de canciones conocidas al ritmo de la música que esté sonando, juega un papel 

importante el humor, así como el uso del shade y el reading [véase voguelario]. 

  

https://www.instagram.com/reel/C0ZZSPKOi_2/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA%3D%3D


132 
 

 

Fashion killa.  

Figura 12 

Incendio 007 en “VMA’s Kiki Ball” organizada por Kiki House of Ubetta 

 

Nota. [Ilustración digital], Emilia Solís, 2025, cortesía de la autora.  

Como su nombre lo indica, es una categoría que hace un gran énfasis en la moda, aquí quien 

decide caminarla debe presentar y modelar un conjunto de su creación acorde a la temática y 

los lineamientos previamente delimitados por lxs organizadorxs de la ball. Puede o no llevar 

consigo una hoja que entregue a lxs jueces con los bocetos, así como imágenes de inspiración 

y/o muestras de materiales utilizados.  

El caminar no es tan exagerado o marcado como el de runway americano o europeo, es 

un poco más sencillo y sobrio, pero al acercarse a lxs jueces debe buscar atraer su atención a 

los distintos elementos de su look, haciendo ademanes con las manos, como señalando sus ojos 

y dirigiendo la mirada a los aspectos de su creación que quiera resaltar. 

  

https://www.instagram.com/reel/DLaeyCrplLr/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA%3D%3D


133 
 

 

Best dressed.  

Imagen 13 

Isha Ninja Ubetta en “Met Gala Ball” Organizada por Kiki House of Magdalena 

 

Nota. [Ilustración digital], Emilia Solís, 2025, cortesía de la autora.  

Categoría con énfasis en la moda, donde quien la camina debe modelar y presentar un atuendo 

a veces poniendo mayor en la ropa, otras veces en los accesorios a siguiendo los lineamientos 

delimitados previamente por lxs organizadorxs. A diferencia de fashion killa no es necesario 

que el atuendo sea de su creación, ni tiene que llevar bocetos ni materiales, aunque la dinámica 

del caminar es similar. 

Se presenta un caminado más sobrio en comparación a runway americano o europeo y 

al acercarse a lxs jueces debe buscar atraer su atención a los distintos elementos del look o a 

los accesorios que hayan sido explicitados como obligatorios, puede ser desde un reloj, zapatos 

de tacón, hasta un sombrero; con ademanes de manos, como señalando con el dedo índice 

elementos específicos del look o mostrando el accesorio estipulado en la convocatoria al panel 

de jurados. 

  

https://www.instagram.com/reel/DHJ6OubvzPw/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA%3D%3D


134 
 

 

Best hair.  

Figura 14 

Escencia Femenina 007 en “Pásele marchantx Kiki Ball” organizada por Kiki House of Millan 

 

Nota. [Ilustración digital], Emilia Solís, 2025, cortesía de la autora.  

Es una categoría que funciona con la misma dinámica que best dressed, pero el énfasis está en 

el peinado, que puede ser sobre una peluca o sobre el cabello natural de quien camina y debe 

seguir los lineamientos previamente establecidos por lxs organizadorxs que puede ser desde un 

estilo de peinado específico, como una trenza o una colita de caballo, hasta la incorporación de 

algún accesorio. 

Posing.  

Figura 15 

Annia Ninja Ubetta en “Met Gala Ball” organizada por Kiki House of Magdalena 

 

Nota. [Ilustración digital], Emilia Solís, 2025, cortesía de la autora. 

Puede ser tanto un elemento del old way como una categoría independiente. Cuando es 

presentada de manera independiente, quien la camina debe caminar de manera más sobria que 

https://www.youtube.com/watch?v=Z9WLh1Y0qME&ab_channel=BallroomMediaChile


135 
 

 

en runway europeo o americano y realizar poses hacia lxs jueces siguiendo el beat o la 

musicalidad de lo que esté sonando en ese momento. Las poses usualmente son de movimientos 

de old way, sin caer en la complejidad de los dips o inspiradas en poses de revistas y deben ser 

sostenidas por unos cuantos segundos para no ser confundida con una rutina de old way o de 

vogue femme. 

Body.  

Figura 16 

Pantera 007 en “Juguetonxs Kiki Ball” organizada por Kiki House of Bodega 

 

Nota. [Ilustración digital], Emilia Solís, 2025, cortesía de la autora.  

Puede ser un elemento del sex siren o una categoría independiente. Cuando es presentada de 

manera independiente, igual que en el posing, quien la camina debe caminar de manera más 

sobria que en runway europeo o americano y sin buscar necesariamente la sensualidad como 

en sex siren. El/la/lx voguerx debe acercarse a los jueces para “presumir” su cuerpo, es una 

categoría que se basa fuertemente en la confianza y la reivindicación de los cuerpos, se presenta 

usualmente con poca ropa, en ropa interior y/o acompañado de algún accesorio, a diferencia 

del sex siren no busca ser sensual, ni provocar a lxs jueces, si no, dirigir la mirada a partes de 

su cuerpo que quieran destacar, como los brazos, las piernas, el pecho, los glúteos, etc. Es 

común ver en esta categoría poses similares a las de lxs fisicoculturistas. 

  



136 
 

 

Face.  

Figura 17 

Carlota Travela en “Unforgetaball-Leyendas” organizada por Kiki House of Revlon 

 

Nota. [Ilustración digital], Emilia Solís, 2025, cortesía de la autora.  

Igual que body, puede ser un elemento del sex siren o una categoría independiente, similar que 

en posing o en body, quien la camina debe acercarse de manera más sobria que en runway 

europeo o americano y sin buscar necesariamente la sensualidad como en sex siren. El/la/lx 

voguerx se acerca a los jueces para “presumir” su rostro, haciendo ademanes sencillos con las 

manos como señalar partes de su rostro que quiera destacar, como ojos, nariz, labios, mentón, 

etc.; o enmarcando con sus manos su rostro completo. Quien camina esta categoría debe 

mostrar su rostro y “vendérselo” a lxs jueces como el rostro más bello que existe. Es común 

ver en esta categoría que usen lámparas de mano o los flashes de los celulares para iluminar su 

rostro. 

  

https://www.instagram.com/reel/DK2Xj8puFDe/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA%3D%3D


137 
 

 

Realness.  

Figura 18 

Zanashe Travea y Cobra 007 en “Pamboleras Kiki Ball” organizada por Marcha Lencha 

 

Nota. [Ilustración digital], Emilia Solís, 2025, cortesía de la autora.47 

Puede ser tanto un elemento del sex siren y del runway, como una categoría independiente. 

Cuando se utiliza como elemento se puede entender como “creértela”, presentarte con 

confianza en tu performance, mientras que cuando se presenta como categoría independiente 

va acompañada de una temática, la cual puede ser tan variada como la imaginación de lxs 

organizadorxs.  

Surgió en la escena neoyorkina primero para mimicar profesiones o actividades en las 

que las identidades abiertamente LGBT no tenían cabida, como military realness, donde lxs 

participantes tenían que ir vestidxs y presentarse como miembros del ejército, con el tiempo 

derivó a una forma de evaluar y validar el “pase” de mujeres y hombres trans, es decir, que 

tanto su aspecto puede ser leído en la sociedad como una persona cisgénero, “esta categoría se 

inventó para que las mujeres trans negras y latinas del Nueva York de la década de 1980 

aprendieran a andar por la vida sigilosamente -stealth mode; léase: que aprendieran a ser 

sistemáticamente leídas como mujeres cisgénero” (Guerrero, 2024, p. 13). Actualmente en 

México esta categoría tomó un giro hacia el humor y la ironía en México, regresando hacia sus 

orígenes, tomando como temas profesiones, actividades o íconos culturales.  

 
47 Video del segundo 00:24 a 0:51 

https://www.tiktok.com/@llamame.bestia/video/7517362492532641032?q=lenchas%20kiki%20ball&t=1753152792868


138 
 

 

Excalibur.  

Figura 19 

Josma Rebel en “Mexicanxs Kiki Ball” organizada por Kiki House of D 

 

Nota. [Ilustración digital], Emilia Solís, 2025, cortesía de la autora.  

Es una categoría poco común en México, es un derivado del old way donde se utiliza un prop 

o elemento de utilería que mimique un arma, el performance sigue reglas similares al old way 

en tanto que se cuidan mucho las poses, líneas y ángulos, pero debe simular una “batalla” o 

“enfrentamiento”. Los elementos de utilería pueden ser desde abanicos, sables, palos, hasta 

machetes, siempre y cuando no tengan puntas peligrosas o filo. En esta categoría se debe tener 

especial cuidado con el/la/lx otrx voguerx, lxs juecxs y la audiencia para evitar lastimar a 

alguien.  

New way.  

Figura 20 

Arantza Ubetta en “Bidi Bidi Bam Ball” organizada por Kiki House of Ubetta 

 

Nota. [Ilustración digital], Emilia Solís, 2025, cortesía de la autora. 

https://www.instagram.com/reel/DFT5NuJstpd/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA%3D%3D
https://www.youtube.com/watch?si=vJZSQhAOqHNXkpLF&v=4K8hgiWCKmg&feature=youtu.be


139 
 

 

Es una categoría derivada del old way y es muy popular en países como Estados Unidos, Rusia 

y Japón, originalmente se llamaba “Stretch, Stretch, Stretch” y era un estilo de old way donde 

lxs voguerx debían mostrar estiramientos, flexiones y flexibilidad, se abrió originalmente para 

hacer las competencias más justas y darle espacio a nuevxs voguerxs que tenían preparación 

previa como bailarinxs que pertenecían a escenas de baile urbano y que eran discriminadas por 

ser parte de la comunidad LGBTQ+ (Furia 007, 2024). Se caracteriza por sus movimientos 

“buscando líneas, ángulos, estilo y presencia, pero además se añade mucha precisión y control 

de brazos, mucha velocidad y una elasticidad extrema hasta, en algunos casos, llegar incluso al 

contorsionismo” (Museo CA2M, “Talleres de voguing: Elements of Vogue”). Durante los 

primeros años de la escena ballroom en México era una categoría común, pero poco a poco ha 

disminuido su práctica. 

Como mencioné previamente, la apertura de categorías corresponde a una serie de 

factores históricos y culturales, esta lista no pretende ser absoluta, busca dar luz a las categorías 

más comunes y populares en la escena ballroom mexicana actualmente. Por lo que, para cerrar 

este apartado, quiero aclarar que en ocasiones se abren categorías que clasifico como 

“informales”, ya que cuentan con reglas menos establecidas y suelen abrirse en contextos muy 

específicos.  

Por ejemplo, “shake that ass vs shake those boobs”, que puede abrirse en modalidad 

versus una contra la otra o sola como “shake that ass”, sus reglas son bastante flexibles y su 

finalidad, como su nombre lo dice, es menear los glúteos o menear los senos al ritmo de la 

música, toda la atención está en estas dos partes del cuerpo, suele ser una performance muy 

explosiva, cargada de emoción y diversión tanto en quién la camina, como entre lxs juecxs y 

el público, igual que en sex siren, no está permitido grabar ni tomar fotografías durante la 

competencia a menos de que lx voguerx lo permita.  

Esta categoría suele abrirse en el “Lenchas Kiki Ball” como parte del reconocimiento a 

la diversidad de cuerpxs que conforman a las lenchitudes, pero difícilmente sería abierta en una 

ball de la escena main al no tener una técnica específica, lo mismo ocurrió con la categoría 

“best kiss” que se abrió en la edición 2025 del “Lenchas Kiki Ball” a modo de concurso de 

besos igualmente para celebrar el amor entre lenchitudes. Si bien existe un rigor fuerte en las 

categorías principales, cuentan con elementos clave que deben ser ejecutados con precisión y 

musicalidad, que son practicados tanto en clases particulares como en prácticas públicas, 

también existen categorías casuales e informales que cumplen funciones de visibilización y 

entretenimiento, con criterios estilísticos y de evaluación mucho más subjetivos. 

  



140 
 

 

4.4 Voguing y ballroom en México hoy (2021-2025). Una radiografía 

Bajo este contexto y a partir de los múltiples devenires y aprendizajes que ha tenido la 

comunidad ballroom durante su primera década de consolidación en México, presento una 

radiografía sobre el funcionamiento y dinámica de las balls en la actualidad. Escena que tiene 

similitudes y diferencias con la de su país de origen, donde, como menciona Siobhan Guerrero 

(2024) se configuran y codifican identidades “mediante la vestimenta y la performance de 

género, pero también de otras categorías como la raza y la clase” (p. 5). 

Similar a lo que podemos ver en documentales como “Paris is Burning”, una ball puede 

ocurrir en cualquier espacio público o privado dependiendo de los intereses y conexiones 

personales que tengan sus organizadores, desde bares LGBTQ+, museos, teatros, hasta 

explanadas en parques públicos o patios de una casa particular y las temáticas pueden ser tan 

variadas como los intereses estéticos o políticos de la casa que la organice. Así, identifico dos 

tipos de temáticas en las balls las estéticas/culturales y las políticas/culturales. 

Las estéticas/culturales son aquellas que como dice su nombre, son elegidas por 

intereses estéticos o referentes culturales, puede ser desde un color como la “Purple Mini Ball” 

llevada a cabo el 7 de marzo de 2020 en el Museo Universitario del Chopo; un elemento de la 

cultura pop, como la “X-Them Kiki Ball” (inspirada en los cómics de X-Men) el pasado 5 de 

mayo de 2024 en Enigma Bar, hasta elementos de la vida cotidiana como los tianguis en el 

“Pásele marchante Kiki Ball” del pasado 17 de marzo en el Mercado 70 Vasco de Quiroga. Las 

de carácter político/activista como la “VIHda Kiki Ball” organizada por Incendio 007 desde 

2022 en el marco del Día Internacional de la Lucha contra el VIH/Sida y la “Lenchas Kiki 

Ball” celebrada desde 2021 durante el mes de junio como parte de las celebraciones y acciones 

activistas en el marco del Día Internacional del Orgullo LGBTQ+, organizada por Escorpiona 

007 y Annia Ninja junto a la Marcha Lencha de la Ciudad de México. 

Independientemente de si es de carácter político/activista o bajo una temática 

estética/cultural la logística suele ser la misma. Lxs miembrxs de una casa se reúnen para 

organizarse con al menos uno o dos meses de anticipación, eligen la temática y las categorías 

que van a abrir para las batallas, dicha elección temática no es menor, ya que marca los 

elementos estéticos que lxs participantes deben incluir en su vestuario, peinado y/o maquillaje 

y a partir de los cuales también serán juzgadxs por el panel de jueces. “La moda es (...) un 

recurso expresivo más en este ejercicio de generar códigos que comunican deseabilidad, fuerza, 

resistencia o algún otro aspecto que la marginación y la abyección suelen negarles a estos 

cuerpos” (Guerrero, 2024, p. 10). 



141 
 

 

Una vez delimitadas las categorías y la temática hacen uso de conexiones personales 

para elegir el lugar, el día y los premios que se van a otorgar; así como el panel de jueces, 

el/la/lx MC o maestrx de ceremonias, el/la/lx DJ y el/la/lx chanter. Aun cuando una ball es 

organizada por unx miembrx 007, la logística sigue siendo colectiva y suelen apoyarse de otrxs 

voguerxs con quienes tengan una relación interpersonal, como fue el caso del “Prietx Kiki Ball” 

organizada por Chula Zapata 007 y su iniciativa “Afectos del Ballroom”, que se llevó a cabo 

el 06 de junio del 2025 en el Centro Cultural España, donde le apoyaron miembrxs de House 

of Ubetta en la logística del evento, así como otrxs voguerxs 007. 

Independientemente de las características del lugar donde se realice la ball, se designa 

un espacio para fungir como una pasarela, el espacio puede estar marcado por un templete o 

simplemente ser señalado visualmente, así lxs demás voguerxs y el público en general se 

colocan alrededor de dicha pasarela. Una ball comienza con un rollcall o LSS48 (Leyends, 

Statements and Stars por sus siglas en inglés), donde el/la/lx MC presenta al panel de jueces y 

a miembrxs destacadxs de la comunidad ballroom para que haga una pasarela en solitario. 

Durante este momento van pasando unx por unx guiadas por una pista musical elegida por 

el/la/lx DJ, animadxs por el/la/lx chanter y presentan un breve performance dependiendo de la 

categoría que más les guste, puede ser en la que tengan más experiencia o alguna que no suelen 

competir pero que les gustaría compartir en ese momento y a menos de que lleguen con el 

vestuario de su categoría, la vestimenta del LSS suele ser más sencilla que la usada en las 

competencias.  

Posteriormente, se abren una por una las categorías, el/la/lx MC las anuncia y el/la/lx 

DJ elige la música que se utilizará, una por una comienzan a pasar las personas que quieran 

participar durante la ronda de tens (dieces en inglés) o de “audiciones”, donde tienen que 

demostrar que cuentan con los conocimientos técnicos necesarios, así como alguna 

especificación para la categoría, la cual puede ser en términos de utilería, vestuario, peinado o 

maquillaje. Durante esta ronda lxs jueces califican con dieces que marcan con sus manos 

 
48 El LSS apareció por primera vez en 1989 en el “Legend, Satements and Stars Ball” organizado por Kevin Omni 

en Nueva York, donde buscaba reconocer con el título de “Legend” (leyenda) a las personas de la escena ballroom 

que tuvieran un papel significativo para el crecimiento de la comunidad. (Furia 007, en conversación con la autora, 

2024). Se reconoce como leyenda a quienes tienen mayor antigüedad en una escena nacional y que han dejado 

una huella tangible, como la apertura de una casa internacional en México (Annia Ninja), la apertura de categorías 

(Maria Nahual que introdujo la categoría de sex siren a México), por ganar una gran cantidad de premios en una 

categoría y volverse referente en la misma (Chibi Miu Miu que se ha especializado en el vogue femme) o por sus 

aportes en general a la escena ballroom gestionando y abriendo espacios (como Escorpiona 007 quien funge 

principalmente como MC y organizadora). Statment “es una persona que ya lleva tiempo en su categoría, la 

domina, comparte conocimiento, hace prácticas y Star somos todos los que iniciamos, hasta el más baby, ya eres 

una estrella por atreverte a caminar en la pasarela” (Furia 007, 2024). 



142 
 

 

abiertas o con alguna hoja o impresión física que tenga el número 10, lo cual significa que 

pueden pasar a la ronda de batallas o le dan un chop marcado con una mano en puño o con 

alguna hoja o impresión física que diga chop, lo cual significa que su performance no cumple 

con sus estándares y quedan fuera de la competencia, los chops pueden llegar a ser 

controversiales ya que quedan a la libre interpretación de lxs jueces.49 

Una vez que pasan todas las personas interesadas, el/la/lx chanter o el/la/lx MC realiza 

una cuenta regresiva que termina diciendo al micrófono “se cierra categoría”, dando inicio a 

las batallas, las cuales son regularmente unx contra unx, aunque también pueden ser en duplas 

(dos contra dos) incluso por casa (casa contra casa). En este unx contra unx existen dos 

formatos, se pueden formar por duplas y quien gane se vuelve a formar para que se le asigne 

otra dupla, hasta que queda el/la/lx ganador/a/x o puede ser en modalidad “circuito”, que es 

cuando comienzan unx contra unx y el/la/lx ganador/a/x de esa ronda se enfrenta 

automáticamente a otro/a/e, así hasta que es derrotado/a/x o pasa 3 rondas de eliminación y se 

le permite descansar, el formato se repite hasta que queda un/a/x ganador/a/x.  

Durante las batallas y dependiendo de la categoría, se busca por un lado que domine las 

especificaciones técnicas del estilo, pero quien la camina también debe buscar destacarse más 

que su contrincante, buscando crear “momentos”, ya sea con una ejecución con un alto grado 

de dificultad o haciendo uso de bloqueos o shades. Es responsabilidad de la/el/lx chanter dar 

por terminada la categoría declamando un “3, 2, 1 sostén tu pose ahí” o alguna variación de 

esta frase como “3, 2, 1, sostén tu rostro ahí”, “3, 2, 1, detén tu sirena ahí”, etc. Así el panel de 

jueces señala con un ademán de mano quién ganó la batalla, al finalizar quien haya resultado 

ganador/a/x se le da un tiempo extra para hacer una breve performance en solitario y recibir su 

GP (Grand Prize o Premio Mayor por sus siglas en inglés). Los premios pueden ser en especie, 

regularmente donaciones que realizan miembrxs de la comunidad ballroom, o hasta en efectivo, 

esto sucede más cuando existen apoyos gubernamentales y depende de la organización de la 

ball, además de un trofeo donde dice el nombre de la ball, el evento y la casa organizadora. 

En cualquier momento, pueden ocurrir los llamados estormeos (castellanización de 

storming), que son cuando unx voguerx decide interrumpir la performance de otrx voguerx con 

su propia performance, puede ocurrir durante un LSS, en la ronda de audiciones/tens o en las 

batallas. El estormeo es un momento fugaz e inesperado y se utiliza principalmente para 

 
49 Por ejemplo, durante la “Migrantxs Kiki Ball” atrás del Hemiciclo a Juárez el 4 de junio de 2024, uno de los 

jueces le dio chop a una voguerx femme queen durante la ronda de tens en old way, al considerar que su 

performance era “demasiado dramático y femenino” a lo que dicha voguera argumentó que su performance estaba 

alineado a lo que originalmente se le llama “old way like a femme queen” y que es el precursor del vogue femme, 

pero que sigue siendo una manera de caminar old way. 



143 
 

 

resolver algún conflicto interno, real o incluso inventado con fines de entretenimiento, entre 

voguerxs por medio de la performance y haciendo uso del shade.  

Desde el LSS, hasta las audiciones y las batallas, el ambiente general en una ball es de 

celebración y fiesta, aunque también es altamente competitivo, lxs demás voguerxs y asistentes 

gritan porras de las distintas casas que asisten al evento mientras pasan sus miembros a la pista, 

o en su defecto una porra específica para miembros 007. También es común escuchar gritos de 

apoyo a personas trans, llamándoles FQ, castellanizado efe cu, por femme queen a mujeres 

trans y MK, castellanizado eme ca, por male king, para referirse a hombres trans. 

La duración total de una ball varía dependiendo de la cantidad de categorías que se 

abren, ya sea una mini ball, donde se abren 3 o 4 categorías o una ball con 5 a más categorías, 

en general duran entre 3 y hasta 7 horas. Una vez terminado el evento y dependiendo de la 

energía de sus miembros, algunxs se van directo a sus casas a descansar, a cenar con amigxs 

de la misma comunidad ballroom, a algún bar/antro o casa de algún amigx para seguir la fiesta. 

Así, a lo largo de este capítulo expuse la historia del voguing y el ballroom en Estados 

Unidos y su posterior apropiación al contexto mexicano, explicado con mayor detalle las 

categorías que se caminan en nuestro país, así como la dinámica a partir de la cual se lleva a 

cabo una ball. Como mencioné previamente la historia del voguing y el ballroom en México 

en comparación con el contexto estadounidense es relativamente reciente, a pesar de que 

busqué contarla de manera lineal, en la realidad tiene muchos ires y venires a partir de las 

necesidades de quienes viven y conforman la escena ballroom, por lo que continuará 

evolucionando y reescribiéndose.   



144 
 

 

Capítulo 5. Análisis Encarnado y En Movimiento 

Introducción 

Llamo a este capítulo “Análisis encarnado y en movimiento” siendo subsecuente con las 

propuestas previamente trabajadas, el conocimiento encarnado, así como la epistemología 

encarnada y en movimiento, pero también como un ejercicio en el que reconozco mi propio 

cuerpo y mi propia materialidad en el trabajo de investigación. Un análisis encarnado y en 

movimiento implica que mi propia subjetividad es parte del análisis, lo cual representa también 

la imposibilidad de mantenerse estático. 

Así, el presente análisis tiene dos finalidades, primero, presentar los resultados 

obtenidos a partir del trabajo metodológico previamente descrito y segundo, sentar las bases 

para responder la pregunta de investigación y los objetivos que guían esta investigación. Por lo 

que decidí comenzar con una breve presentación de lxs voguerxs con quienes colaboré y que, 

a partir de sus testimonios, aprendizajes e historias de vida, el conocimiento encarnado pudo 

cobrar vida. 

 Dividí el presente análisis en tres secciones: (i) “U betta wotk bitch! Cuerpo, 

expresiones y movimiento”, donde expongo por un lado las performatividades de género 

aludidas en las diversas categorías de voguing, así como los efectos que producen tanto en 

quienes las practican y como en quienes asisten a las balls; el goce estético y la exploración 

artística que permite la práctica del voguing, así como el reconocimiento de la diversidad de 

identidades de la comunidad ballroom, materializada en la importancia del respeto a los 

pronombres ajenos. (ii) “Todxs estamos rotxs. Emociones y violencias”, donde trabajo a partir 

de las violencias vividas por lxs voguerxs desde las externas como en el ámbito familiar y 

laboral, hasta las violencias replicadas dentro de la comunidad ballroom. Y (iii) “Familia más 

allá de la sangre y del baile. Autopercepción y comunidad”, donde presento los efectos que ha 

tenido la práctica del voguing y del ballroom en su autopercepción, la configuración de las 

familias vogueras y los efectos que tienen sobre sus miembros, así como en el desarrollo y 

evolución de la comunidad ballroom. 

 

5.1 Presentación de voguerxs50 

Previo a la presentación del análisis realizado, me gustaría tomarme un momento para 

reconocer a quienes me abrieron sus mundos dentro de la comunidad ballroom y me brindaron 

 
50 Las fotografías utilizadas en el presente apartado fueron tomadas de las cuentas personales de Instagram de 

lxs voguerxs con previa autorización. 



145 
 

 

sus testimonios, aprendizajes e historias de vida para la presente tesis, sin los cuales este trabajo 

no habría sido posible. Es a partir de sus propias subjetividades y vivencias corporales que, 

como mencionaré más adelante, pude encontrar formas de conocimientos encarnados, por lo 

que me parece pertinente y necesario presentarles previo al análisis. 

 Amaro Bautista, “Chula Zapata 007”, tiene 34 años, sus pronombres son elle/ella y 

nació en la Ciudad de México, aunque su familia tiene sus raíces en la población campesina 

del estado de Morelos. Perteneció a Kki House of Ubetta, donde fungió una temporada como 

xadre. Estudió Comunicación Social en la UAM-Xochimilco y actualmente se dedica a hacer 

Influencer Marketing y relaciones públicas.  

Figura 21 

Chula Zapata 007 

 

Nota. Instagram: @chula.zapata, 25 de noviembre de 2023 

Isha Elif, “Isha Ninja Ubetta”, tiene 32 años, su pronombre es ella y es originaria de 

Zinapécuaro, Michoacán. A los 18 años se fue a vivir a Monterrey, Nuevo León para estudiar 

diseño de moda y modelaje, posteriormente se mudó a la Ciudad de México en 2017. Durante 

el transcurso de esta investigación tomó el cargo de madre de en House of Ubetta e ingresó a 

House of Ninja, en su vida profesional se dedica al diseño y styling de moda, así como al 

modelaje profesional. 

  



146 
 

 

Figura 22 

Isha Ninja Ubetta 

 

Nota. Instagram: @isha.elif.ninja, 20 de abril de 2025 

Annia Cabañas, “Annia Ninja”, tiene 32 años, sus pronombres son ella/elle y es originaria de 

la Ciudad de México. Perteneció a Kiki House of Apocalipstick, Kiki House of Machos, 

inauguró el capítulo mexicano de Kiki House of Ubetta, durante el transcurso de esta 

investigación dejó su cargo como madre, actualmente es madre del capítulo mexicano de House 

of Ninja. Actualmente tiene el nombramiento de Leyenda en la escena de ballroom mexicana 

por su especialización en old way, así como por sus aportes a la escena nacional. Estudió la 

licenciatura en Fotografía en la universidad Centro de la Comunicación y Danza en la 

Academia de la Danza. Actualmente se dedica al modelaje profesional, es coreógrafa, bailarina 

e imparte clases de voguing en diversos estudios de la Ciudad de México. 

Figura 23 

Annia Ninja Ubetta 

 

Nota. Instagram: @annia.ninja, 03 de abril de 2025 



147 
 

 

Yael Melgoza, “Pantera 007”, tiene 29 años, sus pronombres son él/elle y es originario de la 

Ciudad de México, perteneció a Kiki House of Magdalena. Actualmente trabaja en la empresa 

Key Watch donde es Community Manager y moderador en livestreams. Tuvo sus primeros 

acercamientos a las danzas urbanas a los 12 años bailando hip-hop con amigxs de su colonia y 

durante sus estudios de licenciatura en Comunicación en la UNAM estudió jazz en Danza 

UNAM, actualmente ha incursionado también en el teatro musical. 

Figura 24 

Pantera 007 

 

Nota. Instagram: @yaael_pantera, 23 de junio de 2025) 

Óscar Mendoza, “Chibi Revlon Miu Miu”, tiene 27 años, sus pronombres son elle/ella y es 

originarix de la Ciudad de México, perteneció a Kiki House of Machos y actualmente pertenece 

a Kiki House of Miu Miu y a House of Revlon, tiene el nombramiento de Leyenda en la escena 

de ballroom mexicana por su especialización en vogue femme, así como por sus aportes a la 

escena nacional. Comenzó a estudiar danzas urbanas a los 10 años de edad en un estudio de 

baile cerca de su casa en la zona sur de la Ciudad de México. Actualmente, es coreógrafx, 

bailarínx e imparte clases de voguing y k-pop en diversos estudios en la Ciudad de México. 

  



148 
 

 

Figura 25 

Chibi Revlon Miu Miu 

 

Nota. Instagram: @pikachuindramatics, 09 de mayo de 2024 

Anuar Álvarado, “Any Funk” tiene 35 años de edad, sus pronombres son él/elle/ella, es de 

padres mexicanos nacido en Riverside, California y radica en la Ciudad de México desde los 

10 años. Es padre y fundador de Kiki House of Machos, desde la infancia se dedica al baile y 

a lo que él llama el show business, trabajando como bailarín en conciertos, comerciales, 

películas y programas de televisión. Estudió diseño gráfico, pero ejerce como coreógrafo, 

bailarín e impartiendo clases de danzas urbanas en diversos estudios de baile en la Ciudad de 

México. 

Figura 26 

Any Funk 

 

Nota. Instagram: @anuranyfunk, 09 de mayo de 2024 

 



149 
 

 

Emilio Ramírez, “Furia Barragán 007” tiene 35 años, sus pronombres son elle/ella y es 

originarix de la Ciudad de México, perteneció a Kiki House of Apocalipstick y a House of 

LaBeija, fue padre y fundador de Kiki House of Machos. Estudió la licenciatura en arquitectura 

en la UNAM y es reconocidx en la comunidad Ballroom por resguardar el mayor archivo 

histórico de ballroom en México. Actualmente ejerce profesionalmente en un despacho de 

arquitectura. 

Figura 27 

Furia Barragán 007 

 

Nota. Instagram: @furia.barragan, 16 de junio de 2021 

 

5.2 Sostén tu pose ahí. El cuerpo voguero como espacio epistémico y en movimiento 

A partir del trabajo de campo realizado, la observación participante en balls y autoetnografía 

producida en prácticas de voguing, así como las entrevistas a profundidad e historias de vida 

realizadas a Annia Ninja Ubetta, Chula Zapata, Any Funk, Isha Ninja Ubetta, Furia Barragán 

007, Chibi Revlon Miu Miu y Pantera 007. Decidí presentar el análisis en tres secciones 

“Cuerpo, expresiones y movimiento”, “Emociones y violencias” y “Autopercepción y 

comunidad” buscando responder a la pregunta de investigación y guiada por los objetivos de 

la presente tesis.  

Tomando en cuenta que realizar el presente análisis no fue tarea fácil, no sólo en el 

sentido que conlleva la realización de una tesis doctoral, sino evitando caer en la romantización 

o en la tragedia, ya que como menciona Siobhan Guerrero (2025) “la academia suele caer presa 

de dos polos (...) nocivos porque, o bien romantiza la marginalidad y la codifica como 

resistencia, o bien reduce a quienes la sufren a meros sujetos trágicos” (p. 27). 

 



150 
 

 

5.2.1 U betta work bitch! Cuerpo, expresión y movimiento  

Conocí a Amaro (Chula Zapata) por cuestiones laborales: viajamos juntxs a Guanajuato en 

2015 para cubrir un festival de cine por parte de una revista cultural y nos llevamos bien al 

instante, en el trayecto en camión nos presentamos y me platicó que algunas tardes iba a La 

Puri a practicar voguing, un tipo de baile que tomaba inspiración de las poses de moda de 

revistas, pero no ahondamos demasiado en ello. En 2017 le invité a trabajar como community 

manager en un medio del que yo era parte, no desarrollamos una amistad profunda, pero sí una 

buena relación laboral, de esas en las que platicas de temas personales entre conversaciones de 

trabajo. Le recuerdo siempre atentx, amable, inteligente, sonriente, con una calma particular y 

ligeramente introvertidx. A ambxs nos despidieron casi al mismo tiempo, a los pocos meses 

después de haber entrado y no nos volvimos a ver en persona hasta marzo de 2020 en el Museo 

del Chopo, una noche en la que por azares del destino ambxs nos encontrábamos ahí, aunque 

por razones sumamente distintas. Yo iba saliendo del concierto de un amigo e iba subiendo 

unas escaleras, Amaro iba a participar en una ball e iba bajando las mismas escaleras. Así, nos 

encontramos de frente para sorpresa de ambxs.  

Ese día fue como si todo lo que recordaba de Amaro físicamente se hubiera 

exponenciado: vestía un conjunto amarillo y tacones, llevaba el cabello rizado suelto y libre, 

brillantina en el rostro y su inconfundible sonrisa, más grande que nunca, bajo su bigote 

siempre impecablemente peinado. Me preguntó si venía a la bola, le dije que no, que había ido 

al concierto de un amigo y me invitó a quedarme, salió corriendo con otras 3 o 4 personas igual 

de deslumbrantes que elle y cada apresurado paso que daba era como si flotara y la brillantina 

de su rostro parecía dejar una estela de luz que iluminaba todo a su camino. Ese día no sólo me 

reencontré con Amaro, si no que conocí a Chula Zapata, brillante, enorme y mágicx.  

 Así fue el primer acercamiento que tuve de lleno con el voguing, cuerpos que parecían 

flotar, ejecutando movimientos geométricos, precisos, algunas veces más dramáticos, otras más 

sensuales y, a primera vista, rompiendo con lo que hasta ese entonces había entendido como 

femenino y masculino. Pasó un año hasta que tomé mi primera clase de vogue femme con Fer 

Ninja en un estudio de baile en Morelia, Michoacán, entre esos ires y venires durante la 

pandemia. Y tres años hasta que asistí a mi primera práctica pública, invitada por Chula la 

noche de un lunes de septiembre del 2023 en el Monumento a la Revolución. Isha Ninja Ubetta 

la dirigió compartiendo su experiencia en el runway europeo “una de las mayores herramientas 

que puedo darles es que se la crean, que se crean que son top models en una pasarela” (Isha 

Ninja Ubetta, 2024). 



151 
 

 

Durante esta práctica, nos explicó la postura física recomendada para una performance 

de runway europeo: hombros ligeramente atrás para que los brazos caigan por detrás de la 

espalda, pelvis ligeramente hacia adelante para que los mismos brazos puedan moverse como 

péndulo por detrás de los glúteos y cada uno de los pasos, fuerte, firme, corto, casi como una 

marcha militar, pero en tacones y con un exagerado contoneo de cadera. Antes de salir a la 

pasarela, se realizan poses breves, como editoriales de revista, evitando jugar demasiado con 

el rostro para que no se confunda con la categoría de face. Nos explicó también algunos giros, 

vueltas completas apoyándose y resbalando los empeines o por pasos en caso de traer tacones 

con antiderrapante, como fue el caso de los que traía yo. Así, hicimos varias vueltas, en unas 

fijándonos más en la postura, en otras, en los giros y en otras, en las poses de entrada y salida; 

para finalmente imitar una batalla de runway en una ball y darnos retroalimentación entre todxs. 

En una práctica de runway americano el caminar es completamente diferente. Se busca 

contener el contoneo de caderas, los pasos son más largos y se evita cruzar los pies uno frente 

a otro, aunque la energía durante las batallas es la misma, ya que debes buscar “brillar” o atraer 

más la atención que tu contrincante. Para esto, puedes incluso realizar bloqueos con tus brazos 

o tu cuerpo, sin dejar de posar y sin perder la postura ni el equilibrio, tan elegantes o shadys 

como prefieras. A simple vista parecería que el runway europeo y americano refuerzan 

estereotipos “femeninos” y “masculinos”, el primero enfoca su movimiento en las caderas, en 

el segundo el caminar es guiado por el torso.  

En una segunda lectura, veo en el runway una posibilidad de experimentar 

corporalmente dichas identidades y devenir entre ellas. No me parece casualidad que categorías 

como runway europeo sean más caminadas por mujeres trans y runway americano por hombres 

trans. Donde, si bien en ambas categorías, cuando asistes a prácticas, se hace un esfuerzo por 

no escencializarlas y describirlas como runway europeo sinónimo de femenino y runway 

americano sinónimo de masculino, en la práctica la performance alude a dicho binomio, 

permitiendo a quien lo camina entrar en contacto con una parte de su identidad de género que 

podría no abordar con tanta facilidad en el mundo exterior o en su día a día, al mismo tiempo 

que la disfruta y celebra de manera individual y en colectivo.  

En una práctica organizada por Kiki House of Rebel, Zanashe 007 habló de su 

experiencia. Él/elle ve en el runway americano un espacio sí para explorar aquello que se ha 

conocido tradicionalmente como masculino, pero también para disfrutar de su propio cuerpo, 

para sentirse fuerte, para jugar con la fuerza de sus pasos. Para caminar y ocupar espacios de 

una manera en la que no podía hacerlo en la calle, ya que al ser una persona de 1.50 metros de 

altura que, a pesar de identificarse como un hombre trans, es consciente de que su lectura es 



152 
 

 

femenina, sentía el espacio público como ajeno y peligroso, especialmente viviendo en 

Ecatepec.  

Con el paso del tiempo, notó que su manera de caminar en las balls, se convirtió en la 

manera en la que lo hace por la calle, como un modo de decir “sí, merezco estos espacios, no 

me vas a quitar de aquí, no me voy a hacer pequeño, no me voy a hacer a un lado”. Existió 

entonces una transformación en el modo de habitar la ciudad y la periferia de la misma, a partir 

de la exploración y la expresión de su corporalidad, utilizando su cuerpo como un primer 

territorio para habitar un territorio mayor y compartido sintiéndose más seguro, no sólo en sí 

mismo, sino ante los peligros que existen en la calle como el acoso y la violencia. 

Isha Ninja tiene una experiencia similar, la práctica del runway europeo, categoría en 

la que se ha especializado, le da una sensación de seguridad con su feminidad que busca 

proyectar en su día a día trabajando en la industria de la moda como diseñadora y stylist. 

Además de experimentar la moda de una manera más libre y auténtica para ella misma, sin las 

limitaciones que podría tener trabajando con clientes de dicha industria, “encontré en el 

ballroom dónde poder destacar esta artista que tengo adentro, me gusta mucho el performance” 

(Isha Ninja Ubetta, 2024). 

Una de las expresiones de género más experimentadas en las diversas categorías de 

voguing es la feminidad. Una feminidad que, si bien parecería reforzar estereotipos de género 

en tanto que se resaltan y exageran los movimientos de cadera, de cabello, ademanes de manos, 

etc., al presentarse de manera hiperbolizada y exagerada, se convierte en una representación de 

la feminidad fuerte y potente, que no le tiene miedo a destacarse más que lxs demás, a diferencia 

de la feminidad tradicional que debe mantenerse oculta y modesta, que debe buscar no 

destacarse e incomodar. Como se puede ver en el fenómeno de las tradwives que ha tomado 

fuerza en redes sociales (especialmente Instagram y TikTok) desde el 2024, donde en videos 

de corta duración se enaltecen roles de género tradicionales, específicamente el de confinar a 

las mujeres al espacio doméstico, con vestimenta recatada y un uso “discreto” del maquillaje.  

Isha define la feminidad del voguing, como una feminidad jotera: “jotera como el decir, 

soy femenina, pero esa feminidad la vas a elevar al 16000% y vas a hacerla más torcida y vas 

a hacerla más shady y vas a hacerla más perra y con mucho poder” (Isha Ninja Ubetta, 2024). 

Porque si bien existen demarcadores de la feminidad en partes del cuerpo como las caderas y 

el cabello, así como en expresiones de la moda como la ropa y las uñas largas, dichos 

demarcadores no son utilizados de manera universal por todas las mujeres, está de más recordar 

que no todas las mujeres usamos cabello y uñas largas, ni vestimos ropa ajustada o caminamos 



153 
 

 

por la calle contoneando las caderas, por más que los videoclips de reggaetón nos quieran hacer 

creer lo contrario. 

En el caso de las personas no binarias, como es el caso de Chibi Revlon Miu Miu, que 

se ha especializado en vogue femme, esta categoría le permite expresar su lado femenino a 

partir de movimientos y vestimenta que no utiliza en el día a día. Para sus presentaciones de 

vogue femme, Chibi suele portar vestidos cortos y ajustados con tacones altos, en 

contraposición con en su día a día como profesorx de danzas urbanas, específicamente de k-

pop, donde suele utilizar pantalones y playeras holgadas.  

Siendo una persona no binaria, mi expresión siempre ha sido muy masculina, 

mi forma de vestir siempre ha sido así, me gusta vestirme tumbado, flojo… a 

veces me pasa mucho con los gays que me leen mucho como si yo fuera el activo 

(risas), pero no, yo puro rombo, puro rombo, esa es la verdad, me gusta mucho 

como esa dualidad mía, porque mi expresión ya genuina es muy femenina, soy 

una persona muy femenina, mi pronombre general siempre ha sido ella, siempre 

me he sentido con ese pronombre, él y elle no me generan ningún conflicto, la 

gente se puede referir a mí con eso, pero ella es mi euforia. (Chibi Revlon Miu 

Miu, 2024) 

Así, durante el vogue femme se permite saltar, realizar dips dramáticos, ejecutar de manera 

exagerada y marcada elementos del vogue femme como el catwalk y los duckwalks, junto con 

movimientos donde sacude fuertemente el cabello, ejemplificando lo que Isha llama 

“feminidad jotera”.  

La primera vez que vi un video de Leiomi, dije -wow ¿qué es esto?-. Cuando 

me di cuenta yo ya estaba metido de lleno, el ver la feminidad tan a flor de piel 

y tan afuera y que no causaba ningún conflicto fue lo que me hizo sentir en casa. 

Porque justo vogue femme ha sido mi lugar seguro muchos años y hemos tenido 

peleas, he tenido depresión por vogue femme y he tenido frustraciones por 

vogue femme y he experimentado ansiedad por lo mismo, pero al final siempre 

me he reconciliado vogue femme. (Chibi Revlon Miu Miu, 2024) 

En el caso de Annia Ninja Ubetta como mujer lesbiana y Chula Zapata como persona no 

binaria, ambxs se han especializado en la práctica del old way, la cual es más geométrica y 

enfocada en las líneas. A pesar de esto, el trabajo en conjunto del old way con el vogue femme 

les ha permitido reconectar y reconciliarse con su feminidad. 

El abrazar la feminidad fue gracias a ballroom, fue gracias a voguing, yo no 

aprendí de ninguna forma y con ninguna terapia el sentir que ser femenino 



154 
 

 

estaba bien, que el ser femenino era celebrado, pues mientras más femenino 

estaba más chido, todo eso lo aprendí bailando. (Chula Zapata, 2024) 

Como he mencionado previamente, el vogue femme alude a una feminidad hiperbolizada, 

llevada al extremo, que exige en quien lo practica entrar en contacto con movimientos que no 

son naturales para el cuerpo y con una performatividad de género exagerada que cuestiona 

incluso lo que socialmente entendemos como femenino. 

Ahorita estoy atravesando algo que como mujer lesbiana no me siento lo 

suficientemente femenina para caminar vogue femme o al menos eso me 

hicieron entender en Estados Unidos y en Europa. Que la categoría, 

específicamente “Women's performance”, que es la que yo que creí que era mi 

categoría en ballroom, no es algo con lo que me identifique.  En esas categoría 

las ves caminando como sexualizadas, tacones altísimos, ropa interior, quizás 

enseñando más el cuerpo, el cabello largo abajo del hombro, en ese performance 

tiene que ver mucho con el cabello y con el cuerpo y que yo a pesar de que lo 

acepto y lo abrazo, no es algo con lo que me sienta cómoda caminando como 

mujer lesbiana. Porque no me identifico con esta hiperfeminidad que te exige la 

categoría, entonces ahorita específicamente en este momento de mi vida estoy 

experimentando caminar vogue femme en las kikis de aquí de México porque 

quiero reconciliarme y experimentar como con esa Annia hiperfemenina que 

nunca fui desde niña tampoco. (Annia Ninja Ubetta, 2024) 

Pantera 007 reconoce que reconectar con su feminidad fue también un trabajo corporal. A pesar 

de llevar más de 10 años estudiando distintas danzas, tuvo que reaprender a mover su cuerpo. 

Pantera se reconoce como una persona racializada que creció en un barrio de la Ciudad de 

México, condiciones que, a pesar de saberse homosexual desde una edad temprana, no le 

permitieron experimentar libremente su feminidad. 

Para mí era muy frustrante de que ver por ejemplo las que ahorita son las 

Karnalas, darlo todo en vogue femme y ver como movían las caderas y como se 

tocaban las chichis y como se caían y el cabello y yo decía -güey ¿cómo puede 

ser posible que yo he hecho 10 años de danza y no pueda hacer eso?-. El 

bloqueo… o sea la mente la desbloqueas y haces cosas que en la vida te 

imaginarias, crecer en un barrio, como una persona morena, como una persona 

homosexual, bailar hip hop, todo eso creó en mi cuerpo y en mi forma de ser, 

una identidad. El vogue femme es lo contrario, era un reto quitarme todo esto 

de la mente y decir -mi cadera está aquí porque hoy, en este momento soy una 



155 
 

 

perra, soy una mujer y ahorita tengo unas chichotas y ahora tengo unas uñotas, 

ahorita en este momento estoy bailando y estoy vogueando y soy Beyonce- 

quitarte ese bloqueo mental y decir bye suena fácil pero no lo es, a mí me costó 

mucho trabajo. (Pantera 007, 2024) 

Por su parte, Furia 007 entró en contacto con su feminidad en su paso por House of LaBeija, a 

partir de referentes como Divo LaBeija, de quien menciona “hacía un old way muy femenino” 

y comenzó a imitarlo. Así empezó un “reencuentro con mi feminidad, esta cuestión como de 

güey, ¿qué está pasando con mi cuerpo? Una relectura de mi cuerpo, empiezo con esta 

reconciliación de mi cuerpo, con la feminidad, soy joto, me vale verga jotear, no tiene nada de 

malo, es todo, es lo bueno, lo malo, es todo, en el jotear, en el mariconear” (Furia 007, 2024). 

A título personal, sentí esta reconexión con mi feminidad durante las clases de vogue 

femme que tomé con Fer Ninja en Morelia en 2021 y las prácticas de runway europeo con Isha. 

La exageración de los movimientos hiperfeminizados me generaban un goce muy divertido, 

era como volver a ser una niña pequeña y jugar a la pasarela de moda en el pasillo de la primera 

casa que habité en esa ciudad durante mi infancia. Feminidad que con el paso de los años me 

he cuestionado, especialmente en el ámbito público, generando en mí una hipervigilancia sobre 

mi vestimenta y movimientos en la calle, por miedo al acoso callejero.  

De la mano de la feminidad y el cuerpo, se encuentra también la expresión y 

experimentación de la sexualidad, que en muchas ocasiones las mujeres y personas LGBTQ+ 

vivimos reprimida y castigada. Para Isha, quien además de haberse especializado en el runway 

europeo, también ha practicado vogue femme y sex siren, encuentra en ello una manera de 

reconectar no sólo con su energía femenina, sino con su sexualidad. “El vogue femme para mí 

es como abrazar esta parte que siempre me han reprimido, desde mi parte más de fuego, como 

más sexual, más sexy. Para mí es eso, el poder sanar aquí, esa parte que siempre como me 

reprimieron, yo lo bailo desde mi cunt51” (Isha Ninja Ubetta, 2024). En el sex siren la expresión 

de la sexualidad se expande, se reconoce como un espacio para la libre exploración y para la 

expresión corporal, una batalla de sex siren no es necesariamente contra lxs otrx voguerxs, 

principalmente es contigx mismx. 

Si bien no en todos los casos ocurre, ya que como mencionaré más adelante, durante 

batallas de sex siren han ocurrido episodios de violencia sexual, en un primer momento esta 

 
51 La palabra cunt se traduce al español literalmente como “coño” o “vulva”, si bien es utilizado en el argot 

anglosajón como un insulto misógino, ocurrió algo similar a la palabra queer y ha sido resignificada por la 

comunidad LGBTQ+, especialmente en la cultura ballroom, como sinónimo de una actitud atrevida, descarada, 

segurx de sí mismx y en contacto con tu feminidad, independientemente de tu identidad sexo-genérica. 



156 
 

 

categoría tiene la posibilidad de trasgredir la sexualidad en términos de la matriz heterosexual 

patriarcal, la cual limita los cuerpos en tanto que como menciona Butler, “el límite del cuerpo 

nunca me pertenece plenamente a mí” (Butler, 2010, p. 85). Dicha matriz heterosexual reduce 

el ejercicio de la sexualidad a los genitales y las relaciones sexuales, frente a esto el sex siren 

representa una posibilidad de vivir la sexualidad más allá de este reduccionismo, es común 

escuchar en prácticas “el sex siren es para nosotrxs, es para ti, para que lo goces tú”.  

Adicionalmente, es una ventana que permite a muchos miembros de la comunidad ver 

y celebrar otros cuerpos, cuerpos que en el mundo exterior pueden ser vistas con desagrado, 

cuerpos que se escapan de ideales hegemónicos de belleza, cuerpos grandes, cuerpos 

racializados, cuerpos trans sin “pase”, cuerpos lesbianos y/o cuerpos femeninos cisgénero que 

en la calle son objeto de comentarios lascivos y violentos. Recordándonos que la materialidad 

del cuerpo importa, a pesar de ser constantemente cuestionada, violentada y normada, también 

tiene una capacidad de resistencia, reapropiación y resignificación.  

Al respecto, Furia 007 menciona que el sex siren en México tiene una “esencia de 

revalorarte, de revalorar tu cuerpo [a diferencia de en Estados Unidos donde] originalmente no 

era eso, era otra cosa de realness, de tener un cuerpo hegemónico” (Furia 007, 2024). Es por 

esto, que Furia reconoce que Marian “no da chops en sex siren, porque está bien culero que te 

animas a caminar la categoría, te exhibes, te expones y alguien te dice, -no güey a la verga-. 

No, denle diez, que llegue hasta acá, que ella vaya ganando confianza, que vaya ganando 

seguridad, porque si la chopean pues ya nunca va a volver a caminar la categoría y le vas a 

generar un pinche trauma en su cuerpo” (Furia 007, 2024). 

En la Ciudad de México es una de las categorías más populares y con mayor cantidad 

de participantes, llegando a existir casas especializadas en esta práctica, como fue el caso de 

Kiki House of Sex (2020-2021) y con balls exclusivamente para caminar dicha categoría, como 

“El Ball de las 400 Sirenas (La venganza de la Coyolxauhqui)” que se llevó a cabo el 20 de 

mayo del 2023, organizado por House of Pank en el marco del cumpleaños de su madre María 

Nahual (ahora Marian 007). En esta ball, Marian ahondó en la importancia de descolonizar los 

referentes del deseo, por lo que la temática eran diosas prehispánicas como Coatlicue y 

Xochipilli. Es precisamente en el reconocimiento de cuerpos otros como sujetos de deseo, 

capaces de generar efectos en el panel de juecxs y en el público que asiste, que se materializa 

dicha descolonización del deseo. 

Adicionalmente, la escena ballroom y los balls se presentan como un espacio para la 

exploración de la identidad de género, muchxs de sus miembrxs han transicionado a partir de 

sentirse identificadxs y acompañadxs por otras personas trans y no binarias. Tanto Furia como 



157 
 

 

Any Funk reconocen que, a partir del baile, la reconexión con su feminidad y la convivencia 

con más personas de la comunidad les hizo cuestionarse su propia identidad de género, 

ampliándola a horizontes como el género fluido y el género no conforme.  

Para Furia 007, si bien la escena ballroom comenzó siendo principalmente ocupada y 

representada por hombres gays cisgénero, muchxs de estos hombres transicionaron durante su 

paso por la escena, hasta convertirse en femme queens referentes y leyendas del ballroom 

mexicano en la actualidad. Por eso para elle el ballroom es un espacio fluido que, a partir de 

conocer otras experiencias e historias de vida, le “enseñó a ver las identidades más allá de la 

orientación, no todo es gay-lesbianas” (Furia 007, 2024). Es importante mencionar que en 

México y aún en la Ciudad de México, que se presenta como una de las ciudades más 

progresistas del país, existe una cifra negra respecto a cuántas personas no se identifican con 

su género asignado al nacer y no han buscado transicionar. Esto se debe a una enorme 

diversidad de factores, que pueden desde económicos, hasta por saber que su vida puede correr 

peligro, atravesado también por la falta de una red de apoyo que les haga sentir segurxs y 

acompañadxs. 

Tal fue el caso de Chibi Revlon Miu Miu quien, a pesar de reconocerse como 

homosexual desde la infancia, creció en una familia de ideales tradicionales, con un papá 

fuertemente homofóbico, por lo que no le fue fácil explorar su identidad como persona no 

binaria dentro de su familia consanguínea. “Fue un rollo mental muy fuerte, era como volver a 

aceptar otra realidad, porque ya había aceptado que era una persona homosexual, me gustan 

los hombres, bueno me gusta lo switch, porque realmente ¿a quién le gustan los hombres 

realmente sabes? Lo voy a poner sobre la mesa ahí (risas)”. (Chibi Revlon Miu Miu, 2024). 

Fue hasta que conoció y comenzó a tener una relación cercana con Any Funk y Fabio de House 

of Machos que se nombró como no binarie y recibió en su familia voguera el apoyo que no 

tuvo de su familia consanguínea. 

Salí del clóset con Fabio y con Anuar, les dije, creo que soy una persona no 

binaria y Anuar me dijo, así como -¡ay que padre!-. Y los dos bien emocionados, 

así como de -wey que chido y que padre, gracias por decirnos porque es algo 

muy importante-. También teniendo un poquito más de información, sobre todo 

Anuar, porque daba muchos cursos y dio muchas pláticas sobre sexualidad, y 

hablarles de cómo me sentía y así, entonces me decía -es que entras en lo que 

es el género fluido bebé, está bien, toma tu proceso, tranqui, llévatelo bien y 

rombo y todos los trucos-. (Chibi Revlon Miu Miu, 2024) 



158 
 

 

Adicionalmente, le permitió conocer y entender su identidad desde un espectro más amplio, ya 

que en muchas ocasiones las identidades no binarias son entendidas como sinónimo de 

andróginas, esencializando y limitando la vivencia de dicha identidad. “Me daba miedo decir, 

verga es que sí soy una persona no binaria, pero no me gusta cómo se le asume a un hombre en 

esta época y yo no me siento como tal, me siento un poquito más de este lado, pero tampoco 

me identifico al 100% en lo femenino, entonces ¿qué está pasando en mi cabeza?” (Chibi Miu 

Miu, 2024). Es común que a las personas no binarias se les “exija” socialmente cierta lectura 

andrógina, por lo que regularmente se les malgeneriza porque se ven “demasiado femeninxs” 

o “demasiado masculinxs”, ignorando la amplitud de espectro en la que se viven o pueden vivir 

las personas no binarias que va mucho más allá de la lectura de sus cuerpos. 

Respecto a la orientación sexual, la socialización con más personas de la comunidad 

LGBTQ+ ha permitido a muchxs voguerxs sentirse con la seguridad de nombrarse como 

lenchitud, homosexuales, bisexuales o pansexuales. “Ese baile me ayudó a no solo a 

entenderme a mí, sino a entender otras vivencias, como de las personas trans, de las personas 

bisexuales, de las lesbianas. Porque lo que yo vivía era pues que me gustaban los hombres y 

ya, entonces fue como entrar a un mundo enorme donde empecé a entender muchas cosas de 

mí y de otros” (Chula Zapata, 20249). Annia Ninja reconoce que al inicio de su preparación 

voguera, se identificaba como una mujer bisexual que vivía una relación de pareja con un 

hombre. Actualmente se nombra como una mujer orgullosamente lesbiana.  

Las vogueras te deconstruyen a veces con ternura y a veces con golpes y a veces 

con estormeos, te hacen entender muchas cosas y cuando yo voy 

descubriéndome que me gusta más el ballroom que el hip hop, es cuando voy 

descubriendo que me gustan más las mujeres que los hombres y creo que tiene 

que ver mucho por cómo me sentía segura rodeada de la comunidad LGBT o 

segura relacionándome con mujeres, [en comparación] a cuando me relacionaba 

con hombres cis, además mi círculo se empezó a volver un 98% LGBT. Si 

ahorita me preguntas -¿tienes amigos cis-heteros?- es muy raro, o sea, las 

personas cis-héteros que llego a conocer son familiares y no les hablo tanto, no 

es como una persona con la que pueda entablar una conversación y sentirme a 

gusto sin que te empiecen a cuestionar. (Annia Ninja, 2024) 

En el caso de Pantera 007, la confianza para comenzar a voguear fue un proceso que vivió de 

la mano con el nombrarse abiertamente como un hombre homosexual, “no me presentaba ante 

el mundo como -hola soy yo soy heterosexual- pues nadie me iba a creer, pero tampoco era 

algo que yo gritara como las personas en ballroom” (Pantera 007, 2024). Así, el baile se 



159 
 

 

convirtió una especie de zona gris, donde se permitía expresarse sin miedo a miradas o 

comentarios negativos, ya que cualquier movimiento “amanerado” entraba en las lógicas del 

movimiento. 

En 2017-2018 estaba seguro de quién era, pero todavía no lo había sacado tanto 

a la luz, para mí no había como que una lógica de hacer ballroom porque en ese 

momento no estaba seguro de salir del clóset, de empezar a actuar como yo me 

sentía, tenía una barrera muy fuerte y esa barrera curiosamente solo se quitaba 

cuando bailaba, mi forma de expresarme ahorita es muy libre y muy yo, pero en 

ese tiempo no, sólo cuando bailaba. El baile y la danza siempre fue donde podía 

ser quien yo quería, porque una lo hago bien, justo ahí me empecé a dar cuenta 

que lo hacía bien y dos porque ahí nadie me va a juzgar, van a decir bueno estás 

bailando solamente. (Pantera 007) 

En el caso de Furia 007, el voguing fue una ventana para comenzar a bailar y posteriormente 

adentrarse a otros géneros dancísticos, como la danza contemporánea. A partir de que conoció 

a Franka Polari quien le invitó a las prácticas de voguing en “La Purísima”. 

Empecé a ir desde la primera [práctica pública], pero hasta la tercera me jalaron, 

me dijo -pasa tú a old way- y yo así de -¿qué?-. Entonces me empecé a mover y 

Annia me dijo, -wey te mueves bien-, y yo -no, es que bailar no es lo mío-. 

Annia me dijo ve a clases, ve a clases de conte y ahí rompí yo el chip y dije -

¿por qué no me lo voy a permitir?- ya tenía 25 años. Empecé a tomar las clases 

de Any Funk y de Annia, tomé clases de waacking, de conte, acrobacia y así 

como que ya le empecé a meter de todo y sí fue como una relación sanadora con 

mi cuerpo, porque de prohibirme el baile, al -no manches, sí puedo bailar y sí 

sé bailar y el baile también se me da-. (Furia 007, 2024) 

Muchxs de las personas que voguean y asisten a balls, ven el ballroom como el primer espacio 

LGBTQ+ donde pudieron convivir abiertamente con más personas de la comunidad, ya fuera 

porque previamente les tenían miedo a estos espacios o, porque no conocían a más personas de 

la comunidad. Este fue el caso de Chibi, quien comenzó a cuestionarse lo que había aprendido 

en su núcleo familiar, basado en estereotipos que ha perpetuado la televisión sobre la 

comunidad LGBTQ+ y donde fue duramente reprimido por sus padres por tener un carácter 

“delicado” y “sensible”. 

Realmente me daba miedo acercarme a la gente LGBT siendo yo parte de, solo 

conocía a una mujer trans [gracias a ballroom], a Victoria Letal. De hecho, yo 

tenía la idea que me habían metido mis papás respecto a lo LGBT, con mucho 



160 
 

 

miedo, entonces era mucha ignorancia al respecto, como el acercarme a una 

persona trans, era como de -¿qué es esto?-. Y empiezas a conocer a la gente y 

empieza a cambiar mucho tu perspectiva y yo también me empiezo a dar cuenta 

de que muchos de los prejuicios que tenían mis papás estaban mal, porque 

empecé a conocer a estas personas, todo lo que sufren y todo lo que se vive y 

también yo lo empezaba a vivir de primera mano. 2015 también fue muy caótico 

mentalmente para mí, porque me empezaba a dar cuenta de muchas cosas, de 

cómo realmente la gente cis nos ve a nosotros y tienen como un misconception 

de lo que es lo queer y lo asocian demasiado con lo que ven en la televisión, 

como si de verdad viviéramos lo que vivimos en la televisión. (Chibi Revlon 

Miu Miu, 2024). 

Furia lo ve como un espacio interseccional, donde personas de las disidencias pueden encontrar 

“su lugar en ballroom” fuera de otros espacios “cis-lesbiana” o “cis-gay”. También porque 

comparte una mirada crítica a otros espacios LGBTQ+, los cuales pretenden ser incluyentes, 

pero son principalmente lugares para hombres cisgénero homosexuales de ideales blancos que 

replican lógicas clasistas, racistas, machistas, misóginas y transfóbicas. 

Hasta la fecha si voy a un grupo [de natación de hombres cisgénero 

homosexuales] me aburro o me peleo, porque pinches weyes rancios, mochos, 

puro joto rancio y me peleaba de -no pueden andar de viejos rancios-. El último 

grupo de amigos gays que tuve como a los 22, me alejé porque eran bien culeros. 

Un día en un antro, no sé qué madre le estaban diciendo a una chica, -pinche 

naca, pinche vieja- y yo de que, -bájale de huevos- y pues la chica resultó bien 

barrio y le rompió una botella a un amigo y se hizo una pinche trifulca, todos 

terminamos en el hospital y yo dije, -en mi vida vuelvo a ver a estos cabrones 

que son unos culeros-. (Furia 007, 2024) 

En lo personal, en mi autoetnografía realicé muchas notas en las que reconozco que el contacto 

con personas tan diversas dentro del paraguas LGBTQ+, me dio muchísima fuerza para 

reconciliarme con mi propia vivencia. Pasando por algo muy similar a la experiencia de Annia, 

comencé este doctorado identificándome como una mujer bisexual en una relación de pareja 

con un hombre cisgénero y me reconcilié conmigo misma hasta nombrarme dentro de las 

lenchitudes. Reconociendo que la sexualidad es fluida y está en constante evolución, he perdido 

el miedo a la posibilidad de vivirme de distintas maneras a lo largo de mi vida. Adicionalmente, 

me identifico con muchas de las críticas que se realizan a espacios LGBTQ+, como los 



161 
 

 

antros/clubes nocturnos de la Zona Rosa o la falta de espacios donde convivir con más 

miembros de la comunidad.  

Creciendo en una ciudad como Morelia, Michoacán, esto me llevó a desarrollarme en 

espacios principalmente heterosexuales con personas con las que en muchas ocasiones no podía 

tener experiencias compartidas. Al buscar espacios LGBTQ+ a mi llegada a la Ciudad de 

México, me encontré con lugares dominados por hombres gays, que, si bien eran mucho menos 

violentos con mi cuerpo que los hombres heterosexuales que podía ver en otros antros/clubes 

nocturnos, tampoco me veía del todo reflejada en sus experiencias de vida, puntos de vista o 

aspiraciones a futuro, en más de una ocasión escuché a hombres cisgénero homosexuales hacer 

comentarios misóginos y transfóbicos en antros como Rico de la Zona Rosa. Al respecto Chula 

Zapata menciona: 

Personas jóvenes LGBT llegan carentes de muchas cosas, entonces de pronto 

descubren el voguing y descubren familias y descubren personas y todo eso que 

tiene que ver con ballroom y los empodera, los hace más felices, hace que las 

mujeres trans comiencen su transición, a los hombres trans comienzan su 

transición, o que las personas se nombren no binarias, o que descubres que eres 

bisexual o que por fin abraces la lenchitud, cosas así que están allí. Creo que el 

voguing nos da, o sea, el voguing es como la entrada de -mira, ven, baila y vas 

a descubrir un montón de cosas-. Siento que esa es la puerta, no es de -ay, yo 

quiero girar y caerme y hacer un dip y que me aplaudan- y entonces descubres 

que lo que necesitabas era otra cosa, era una familia, era que te entendieran, era 

entenderte. (Chula Zapata, 2024) 

Esto ha dado como resultado un esfuerzo colectivo que no he visto replicado en otros espacios, 

al menos no de una manera tan consciente y activa, de respetar los pronombres ajenos para así 

respetar sus identidades de género. Para Isha el ballroom le “ha enseñado a respetar y a 

preguntar pronombres, muy importante, siendo disidencia, cualquier disidencia que seas, es 

muy importante preguntar los pronombres” (Isha Ninja Ubetta, 2024). Tanto en las balls como 

en prácticas se pregunta constantemente los pronombres que prefieren utilizar para evitar 

asumirlxs a partir de lecturas materiales, aceptando con esta acción que dentro de pronombres 

que podrían caer en el binomio hombre-mujer (él/ella) existe una gran diversidad de cuerpos y 

materialidades, por ejemplo, hombres con senos y que utilizan vestidos, mujeres trans sin 

operaciones estéticas y personas no binarias que no necesariamente lucen andróginas.  

Esto es una respuesta tanto a la época que se está viviendo, donde las discusiones 

públicas sobre los derechos de las personas trans y no binarias han cobrado mucha fuerza, 



162 
 

 

generando cambios legislativos, como el cambio de género en las credenciales para votar frente 

al Instituto Nacional Electoral, esfuerzos que si bien son sumamente pequeños y queda un gran 

camino por delante que garantice realmente una vida digna, libre de violencia y con equidad 

de condiciones frente a las personas heterosexuales cisgénero, es un primer paso hacia el 

reconocimiento.  

Durante los inicios del ballroom en México, cuando los espacios estaban 

principalmente dominados por butch queens y que no eran seguros para otras identidades, 

especialmente para personas trans y no binarias. Al respecto Isha mencionó que durante el 2017 

y 2018, cuando la comunidad ballroom en México creció exponencialmente era de las pocas 

femme queens de la escena, “no me sentía como tan segura ahí, como que no sé, como que a 

veces en esa época, en ese tiempo, como que todo era más pesado, para mí fue pesado” (Isha 

Ninja Ubetta, 2024).  

Finalmente, quiero rescatar en esta parte del análisis, al voguing como un espacio de 

goce estético y exploración artística. Durante las entrevistas a profundidad Isha, Any Funk y 

Chibi, hicieron un fuerte énfasis en expresar que “no todo es político” y considero que, si bien 

es difícil separar lo político de los cuerpos disidentes, es común que dentro de la comunidad 

LGBTQ+ exista una exigencia y expectativa de pronunciarse y posicionarse frente a 

problemáticas de la comunidad y hermanarse con otras causas. Por ejemplo, en los eventos de 

ballroom es común ver durante las rondas de tens participantes con pancartas sobre las 

vivencias de personas no binarias o más recientemente haciendo referencia a problemáticas 

globales como el genocidio del pueblo Palestino por parte de Israel en el último año. 

Hay que ser claros de cómo hacemos los statments de ballroom y cómo los 

proyectamos y en dónde, estoy muy de acuerdo con que se haga en los balls, 

pero también debemos quitarnos ese concepto de que todo es político, a veces 

también hace falta cotorrear, disfrutar la fiesta, cotorrear la competencia y el 

apreciar la competencia. (Chibi Revlon Miu Miu, 2024) 

El expresar “no todo es político” permite centrarse en el goce y la diversión del momento 

“también está esta otra parte de divertirte, está esta otra parte del show, está esta otra parte de 

donde tú puedes sacar esta esencia que te reprime o que nos reprime la sociedad, que nos 

reprime la normativa” (Isha Ninja Ubetta, 2024). Vivirse lejos de estas exigencias y 

expectativas permite enfocarse en lxs individuxs que se presentan y sus historias particulares 

“cada historia, cada cuerpo, cada persona tiene algo que compartir, algo que brindarte, algo que 

aportarte y te hace fuerte” (Any Funk, 2024).  



163 
 

 

Un ejemplo de esto es el papel central que tiene la moda en los eventos de ballroom 

como un medio para comunicar tu propia individualidad y darte autoconfianza. Como 

menciona Isha Ninja Ubetta “si tú te sientes bien con cómo te ves, pues va a reflejarse en todo 

lo que haces” (Isha Ninja Ubetta, 2024). Sin embargo, también cumple con la función de ser 

un registro histórico vivo “porque también es importante dejar un registro de cómo estábamos 

viviendo en esa época, de cómo es la moda, porque la moda y la ropa, los textiles, los colores, 

toda esta parte del detalle, de la tendencia, es lo que va a hablar de una época” (Isha Ninja 

Ubetta, 2024). 

Aquello que declaran no ser político, tiene una fuerza profundamente política: el 

reconocimiento y la revaloración del goce y la diversión, de la expresión identitaria expandida 

en la ropa, en las uñas, en el maquillaje, en el brilloteo y en la fiesta. “Entendemos la parte 

histórica, entendemos la parte política, pero no entendemos la parte de que es una competencia 

y es una fantasía, no es la vida real y de eso va ballroom, es una fantasía”. (Chibi Revlon Miu 

Miu, 2024). Porque en un país donde entre 2021 y 2025 (años en los que realicé la presente 

investigación), en “la vida real” se registraron al menos 427 crímenes de odio contra la 

diversidad sexual, entre asesinatos, atentados y desapariciones52, celebrar la vida y vivir la 

fantasía es un acto político.  

Así, el voguing en su diversidad de categorías, así como en las prácticas y eventos me 

permiten visualizar, por un lado, maneras otras de vivir en comunidad, donde puedas sentirte 

identificadx con las experiencias de otras personas de la comunidad LGBTQ+, pero también 

aprender de ellas y ampliar tus propios horizontes a partir del cuestionamiento de valores 

familiares y sociales heredados, como es el caso de la atención y el respeto por los pronombres 

ajenos. Adicionalmente, permite la posibilidad de expandir aquello que entendemos como 

femenino y masculino, visiones mucho más amplias y menos escencializadas, ya sea para 

reconectar con una parte de ti mismx que se te ha sido negada, como bailar desde tu feminidad, 

caminar desde tu masculinidad, devenir entre ellas y todo lo que pueda ocurrir en la intersección 

de ambas; incluso para reencontrarte a partir de otra identidad sexogenérica a la que se te fue 

impuesta al nacer. Todo esto atravesado por el goce estético y la exploración artística individual 

y compartida, infusionada con una buena dosis de fantasía que nos permite imaginar y 

visualizar mundos otros más justos e incluyentes. 

 

 
52 Datos obtenidos del Observatorio Nacional de Crímenes de Odio contra Personas LGBTI+ en México de la 

Fundación Arcoiris por el Respeto a la Diversidad Sexual, disponible en 

http://www.fundacionarcoiris.org.mx/agresiones/panel 



164 
 

 

5.2.2 Todxs estamos rotxs. Emociones y violencias 

Crear y expresarse desde la corporalidad en un ambiente LGBTQ+, desde el voguing hasta las 

balls, es una práctica llena de emociones individuales y colectivas. A pesar de ser un espacio 

que se presenta y se considera como seguro por muchxs de sus miembrxs, no es un espacio 

perfecto, ni está libre de violencias, aun así, se reconoce que las violencias del mundo exterior 

son aún más fuertes. Es importante tomar en cuenta que México ocupa uno de los primeros 

lugares de feminicidios y transfeminicidios en Latinoamérica53. Así, la comunidad voguera 

forma parte de un grupo susceptible y vulnerable a vivir crímenes de odio, en tanto que, como 

menciona Ahmed (2015), “lo que está en juego en un crimen de odio es la percepción de un 

grupo en el cuerpo de una persona [esto] no hace que la violencia sea menos real o ‘dirigida’; 

esta percepción tiene efectos materiales, puesto que se lleva a la práctica mediante la violencia 

(…) el crimen de odio funciona como una forma de violencia en contra de grupos mediante la 

violencia en contra de los cuerpos de las personas” (p. 95-96). 

Muchos de los miembros de la comunidad ballroom han sufrido violencia sistémica e 

interpersonal, desde el ámbito laboral hasta por parte de sus familias consanguíneas, ya sea por 

su orientación sexual, identificación sexogenérica, tono de piel o incluso por sus decisiones 

profesionales. Ya que, muchxs de ellxs se dedican profesionalmente al ámbito artístico, el cual, 

desde una mirada capitalista, no es visto como un “buen trabajo” o una “buena fuente de 

ingreso”. 

Por ejemplo, Chula Zapata ubica su espacio laboral como un lugar que limita su 

expresión personal plena, al reconocerlo como un espacio “muy blanco, como blanco, 

privilegiado, algo elitista, un poco superficial” (Chula Zapata, 2024). Esto es similar a lo que 

se encontró Pantera, sumado a violencias psicológicas y económicas, al intentar 

profesionalizarse como bailarín en una compañía de baile comercial entre 2017 y 2018 

especializada en dar acompañamiento a conciertos de cantantes pop (como Belinda y Danna 

Paola), eventos y comerciales de televisión. 

Con Yeyo [bailarín y coreógrafo] estuve por el 2017-2018, fue una experiencia 

fuerte porque es un lado muy blanco de la danza, entonces, obviamente buscan 

heteronorma, buscan que estés mamado, diría buscan blanquitud, obviamente 

ser blanque abre muchas puertas. Ahí me empecé a dar cuenta que es 

complicado entrar a un lugar que literal te discrimina desde que entras, de que 

 
53 En 2024 se registraron 68 transfeminicidios en México, Oslavia, fundadora de Transcontingenta declara que 

“aproximadamente una de cada 2,200 mujeres trans es o será víctima de transfeminicidio, esto es casi 30 veces 

más que la proporción de feminicidios de mujeres cis” (Buconi, 2025, Pie de Página) 



165 
 

 

tienes que verte de alguna manera, porque todo es visual, todo es físico. 

Además, tuve una experiencia muy fea en una presentación que tuvimos en 

Pachuca, fue en Navidad, que prenden un árbol gigante y hacen un evento 

masivo en el centro y nosotros bailamos ahí en ese evento y ay horrible, horrible, 

literal casi me quedo a dormir en la calle porque no me tomaron en cuenta para 

los hoteles, fue horrible y nos pagaron una miseria. (Pantera 007, 2024) 

Para Annia su paso por la Academia de la Danza Mexicana estuvo lleno de aprendizajes, pero 

también de violencia estética, donde se le requería “cierto estándar de peso, de talla, de tamaño” 

(Annia Ninja Ubetta, 2024). Este cierto estándar corporal suele ser un cuerpo delgado, de 

estatura alta, fuerte pero no musculoso y que emule blanquitud. En mi paso por la danza 

contemporánea entre los 15 y los 18 años, recuerdo a mi maestra dándonos una lista de 

alimentos que sí podíamos comer y otros que no: sí a los sándwiches de pepino con queso 

crema en pan integral, no a los frijoles refritos.  

Gabriela García (2022) en su artículo periodístico “Cuerpos colonizados: cuando la 

danza discrimina” menciona que en las cinco escuelas profesionales de danza del Instituto 

Nacional de Bellas Artes y Literatura (INBAL) “en cada una de sus convocatorias, ya sea para 

ingresar a la licenciatura en danza clásica, contemporánea o incluso, popular mexicana, la 

evaluación de la figura corporal del aspirante es un filtro indispensable”. Como ejemplo, en la 

convocatoria del 2022 la Escuela Nacional de la Danza Clásica y Contemporánea (ENDCC) 

describe las características corporales que se evalúan en las y los aspirantes, las cuales define 

como discriminatorias: 

En las mujeres: cabeza y busto pequeño; caderas angostas; cuello y brazos 

largos; piernas con buen tono muscular, pero sin volumen, y un montón de 

atributos más que, según señala la misma institución, son los aspectos más 

difíciles de cubrir porque depende de la carga genética heredada y se mide con 

parámetros o modelos estéticos unificados mundialmente. De los varones 

esperan, más o menos, lo mismo, además de contar con manos grandes y 

hombros amplios. (García, 2022, p.1) 

Estos parámetros estéticos, menciona Raissa Pomposo en el artículo de García, se remontan al 

nacimiento de la danza clásica, en el siglo XVII bajo el reinado de Luis XIV quien “pretendía 

posicionar a Francia como una potencia política, económica y artística. [Y lo hizo] enalteciendo 

esto que conocemos como un cuerpo ligero, largo, blanquísimo, ágil, etcétera. Finalmente es 

como generar una especie de ficción del cuerpo con fines políticos” (p.1). En los ejemplos 



166 
 

 

mencionados por Annia y Pantera, si bien ambxs son personas racializadas que se dedican a la 

danza, la blanquitud es vista como una aspiración en sus espacios de aprendizaje y laborales. 

Adicional a las violencias estéticas y racistas, Any Funk agrega también la homofobia, 

la misoginia y el machismo que escalaba hasta la violencia física dentro de las danzas urbanas. 

Yo y una amiga que se llama Lorena Valenzuela que hace más waacking, 

vivimos todo eso dentro de la parte de hip-hop: todo el machismo, la misoginia. 

A mí me decían “joto", pero también era de defenderte, como de crew contra 

crew. Veíamos todo tan normalizado, cualquier ofensa, cualquier cosa, una 

nalgada, porque sí, a mí me nalgueaban, ahorita ya uso ropa de mujer y así, pero 

siempre me he vestido más, así como [estereotípicamente masculino] pero sí, 

entre b-boys54 te nalgueaban y mi familia pues eran de que -¡Vamos! ¡rómpele 

la madre!-. Y todo eso lo veíamos tan normalizado, también entre mujeres. Pero 

lo más cagado es que yo, como las chavas, me quedaba callado. Entonces ¿cómo 

te defiendes? pues bailando y así fue como me pude ganar el respeto de esa 

comunidad y ella también. (Any Funk, 2024) 

El ámbito laboral es un espacio donde se replican y materializan una serie de violencias 

sistémicas contra personas de la comunidad LGBTQ+. Por ejemplo, en la “Encuesta Nacional 

sobre Diversidad Sexual y de Género” (Endiseg) del 2021, realizada por el Instituto Nacional 

de Estadística y Geografía (INEGI), el 21.1% de hombres gay, el 29.8% de personas bisexuales 

y el 30.2% de mujeres lesbianas, reportaron “eventos de discriminación o violencia tales como 

burlas, tratos desiguales, acoso, exclusión o agresiones físicas” (Ortega, 2023, p.1). En 

contraposición con un 19.3% reportado por mujeres heterosexuales y 18% por hombres 

heterosexuales.  

Adicionalmente, dicha discriminación aumenta si se suma también el color de piel, 

como reporta Adriana E. Ortega (2023) en su artículo “Discriminación y violencia laboral 

contra personas LGBT+ en México” en la revista Nexos, “al hacer el cruce entre el color de 

piel de las personas y su orientación e identidad sexual, los datos parecen indicar que esto se 

traduce en una mayor discriminación, sobre todo para las personas LGBT+ con tonalidad 

oscuras, quienes reportaron casi cinco veces más incidentes de violencia o discriminación en 

sus lugares de trabajo” (p.1). 

Esto no es exclusivo del ámbito laboral, Cecilia Castro (2023) menciona que conforme 

a la “Encuesta Nacional sobre Bullying Homofóbico en México”, realizada a jóvenes de entre 

 
54B-boys se refiere a los hombres que practican breakdance. 



167 
 

 

13 y 20 años, el 61% reportó “la existencia de bullying homofóbico en sus escuelas, el 92% 

han sido víctimas de insultos debido a su orientación sexual, su apariencia física, forma de 

vestimenta y por no ajustarse a estereotipos de género” (p. 2). Mientras que en el caso de 

estudiantes de educación superior “se enfrentan principalmente a la violencia sexual, escolar y 

simbólica, bullying homofóbico, hostigamiento sexual, acoso sexual, discriminación y 

estigmatización” (p. 5) tanto por parte de compañerxs como de profesorxs. En lo personal, a 

los 14 años fui expulsada de una secundaria pública en Morelia por mi orientación sexual, en 

una ocasión el director de la escuela me dijo frente a un grupo de madres y padres de familia: 

“no voy a tener lesbianas en mi escuela” y se me prohibió el acceso a las instalaciones, a pesar 

de que era común y permitido que exalumnxs visitaran a amigxs dentro del plantel. 

En el ámbito familiar las violencias reportadas son principalmente psicológicas. Por 

ejemplo, Annia recuerda que, durante sus años formativos, su mamá no la apoyó en su 

formación como bailarina, diciéndole constantemente que no era talentosa. 

Mi mamá siempre me dijo que yo no era talentosa en la danza, mi hermana era 

la talentosa y así me lo decía, -es que tu Annia bailas como elefante, tienes la 

gracia de un elefante-. Nunca crecí con el apoyo de mis papás, en ese sentido, 

más que fuera para la natación, 100% de apoyo de mi mamá, pero mi papá fue 

súper negligente en ese sentido toda la vida. (Annia Ninja, 2024) 

Para Furia fue una actividad mal vista en su familia y se le fue reprimida desde la adolescencia 

por una combinación de homofobia y misoginia, violencias que suelen ir de la mano. Cuando, 

en su paso por la preparatoria conoció a Any Funk, quien tomaba los talleres escolares de teatro 

y baile, elle tuvo que limitarse al taller de debate y al de taekwondo ya que el baile “era de 

jotos”. 

A mí de chiquito me negaron el baile, me dijeron -el baile es de jotos, el baile 

es de niñas- y yo decía -ay, yo quiero entrar a ballet, yo quiero entrar a conte-, -

no, no, tú a karate, tú a taekwondo- entonces, como que siempre me sentí con 

esta chiva así de -el baile no es para mí, porque es para jotos-. Entonces cuando 

ya me descubrí, cuando dije soy gay, soy joto, aun así, digo no, el baile no es 

para ti, de he hecho hasta la fecha si les digo -empecé a bailar y así-, se enojan, 

es como de -ay no desperdicies el tiempo.- (Furia 007, 2024) 

Así, una de las dolencias en común más repetida en las entrevistas a profundidad es el 

identificarse como homosexuales o como lesbiana frente a la familia consanguínea, o lo que 

popularmente se conoce como “salir del clóset”. En México, según la “Encuesta Nacional sobre 

la Salud Mental de las Juventudes LGBTQ+ en México” realizada por The Trevor Proyect, en 



168 
 

 

2024 registró que “menos del 22% de juventudes LGBTQ+ tienen un hogar afirmativo y sólo 

el 35% sintió una completa aceptación por parte de su familia después de salir del clóset o 

revelar su identidad de género” (The Trevor Project, 2024, p. 6). Chibi, Annia, Any y Furia, 

“salieron del clóset”, en edades más cercanas a la adultez y sus historias están cargadas de 

rechazo y dolor.  

Any Funk recuerda que su vida personal estaba atravesada por una multiplicidad de 

eventos, desde las mentiras que le dijo a sus padres para ir a vivir a Nueva York y aprender 

voguing, el hecho de tener malas calificaciones en la preparatoria y sentirse obligado a hacer 

una carrera universitaria en diseño gráfico, que no era su vocación para complacer a su familia 

consanguínea, hasta el momento en que salió del clóset a los 22 años y pasa de “ser la 

adoración” (Any Funk, 2024) de sus padres a sentir rechazo. Any define a su familia como 

católica y tradicional y es la única persona gay dentro de ella, “entonces yo reprimía esa parte 

de mí, mi homosexualidad” (Any Funk, 2024). 

Me destapé a mis papás a los 22, hasta los 22 tuve el valor para presentarles a 

mi primer novio, que ya era el segundo en realidad y se les cayó el mundo a los 

dos. Mi papá puso un DVD de OV7 en la sala y se sentó ahí, lo vio, estuvo 

llorando, le subió al volumen llore y llore: Mi mamá fue todo lo contrario, mi 

mamá fue me dijo que me quería ver muerto, que era lo peor que le había pasado 

en su vida. Yo esperaba esas palabras o golpes físicos de mi papá, porque mi 

papá, cuando a mí me empezaba a gustar TaTu, él decía -eso de que se besen 

las niñas está mal- y cuando vio a Britney besar a Madona me dijo -ya no vas a 

escuchar a Britney-. (Any Funk, 2024) 

En el caso de Chibi, recuerda que su papá le había amenazado con aventarlo al metro “si le 

salía gay”. Al poco tiempo su familia se enteró por una fotografía que subió a su cuenta personal 

de Facebook besándose con su novio poco antes de cumplir los 18 años. El rechazo afectó su 

salud mental y emocional, llevándolo a desarrollar un fuerte cuadro de ansiedad. 

Salí del closet muy forzado, así de que muy obligado, porque mi papá encontró 

mi Facebook y yo tenía una foto con mi novio de ese entonces y mi papá se 

atacó horrible, de que -¿quién es este viejo que se te acerca así, porque están 

muy cerca, los amigos no se acercan así?-. Yo le dije -es un amigo- y me dice -

los amigos no se besan en la boca- y digo -aaah, bueno pues sí tienes razón, 

bueno pues es mi novio sí, soy gay, ya ni modo, soporta marranona-. Se atacó, 

me dejo de hablar mucho tiempo, unos meses y luego se le pasó, pero entre 

comillas porque empezó a tener como microviolencias, violencias a final de 



169 
 

 

cuentas, pero digo microviolencias porque no escalaban a mucho, pero era muy 

violento en muchos aspectos, cambió mucho su forma de tratarme. (Chibi Miu 

Miu, 2024) 

Frente a estas vivencias no pude evitar sentirme reflejada. Recuerdo ver el video de “All the 

things she said” (2002) de TaTu a escondidas y, en mi caso, fue una amiga de mi mamá quién 

le contó que yo tenía novia a los 14 años. Similar al papá de Any, mi mamá lloró durante horas 

y me gritó “¿qué hice para merecer esto?”. Afortunadamente, obtuve la aprobación y 

complicidad de mi padre, aunque sumado al episodio vivido en segundo de secundaria, no me 

sentí con la libertad de vivir mi orientación sexual libremente en Morelia. Poco a poco, la 

relación con mi mamá mejoró, pero decidí no volver a tocar el tema hasta los 30 años, cuando 

comencé a salir con quien ahora es mi esposa. 

Por su parte, Annia recuerda no sentirse segura para hablar de su sexualidad con su 

familia, lo que la llevó a relacionarse en parejas heterosexuales hasta ya entrada en la adultez. 

En una relación sáfica, lo más importante es el consentimiento, ¿te puedo tocar, 

te puedo besar? Eso nunca va a pasar en la relación hetero, en mis relaciones 

heteros nunca me pasó. Entonces cuando descubro eso digo, claro Annia, esto 

no va para ti, siempre tuviste la opción de sentirte segura con mujeres, pero no 

lo hacías porque había este prejuicio por parte de tu papá, porque había este 

prejuicio por parte de tu familia, de tu entorno, de que cómo que lesbiana. 

Porque tengo un primo súper gay y mi papá es súper homofóbico y escucharlo 

decir -ay el putito ese-, era como, ay ¿cómo voy a hacer para salir del clóset con 

mi papá? O sea, si así se expresa de un familiar ¿cómo se va a expresar de mí? 

(Annia Ninja, 2024) 

Para Furia, su sexualidad es un tema que, hasta la fecha, no habla abiertamente con sus padres. 

Su familia consanguínea es originaria de Hidalgo, de madre católica y padre cienciólogo, tiene 

primos que también son homosexuales y decidieron convertirse en padres dentro de la iglesia 

católica, “porque te enseñan que la única manera correcta de vivir gay es en el castigo, es en la 

penitencia, es en el reprimir tu sexualidad, yo estuve a punto de irme por ese lado, como me 

gusta mucho la cuestión teológica y filosófica, dije pues me voy a encerrar a un pinche 

monasterio y chingue a su madre” (Furia 007, 2024).  

A los 16 años tuvo la oportunidad de hablar con su papá sobre su sexualidad, pero al 

ser parte de la iglesia de la cienciología no se sintió en un lugar seguro para hacerlo. Como 

consecuencia, su familia consanguínea dejó de apoyarlo económicamente, por lo que Furia 



170 
 

 

comenzó a trabajar desde joven y a los 18 años, cuando ingresó a la Facultad de Arquitectura 

en la UNAM, decidió salirse de su casa. 

En la secundaria era muy fan de TaTu, me encantaba, las fui a ver, tenía sus 

discos, las escuchaba, entonces a mi papá se le hizo raro, me dice -¿por qué te 

gusta un grupo de lesbianas?-. Entonces un día me preguntó, -oye, ¿tú eres gay?- 

y antes de decirle una respuesta me dijo, -en cienciología tenemos este curso y 

te meto y no hay problema-. [Porque en la cienciología] si eres gay o lesbiana 

es porque en tu vida pasada fuiste lo contrario a tu género, a tu sexo y moriste 

muy drásticamente ahí y te quedaste con esa identidad marcada y ellos te 

ofrecen como un curso para poder terminar esa vida pasada y poder vivir con tu 

género, en pocas palabras, una ECOSIG55.  

Entonces yo así en mi mente lo pensé y dije -si le digo que sí me va a obligar a 

esto y quién sabe qué me va a pasar-, porque aparte el curso lo dan ellos tienen 

unos retiros que se llaman purificadores, algo así, pero ahí ven cuestiones de 

drogas, cuestiones de orientación, adicciones, alcoholismo, ansiedad, neurosis 

y el taller es meterte vitaminas para purificarte y estar en un sauna casi 8 horas 

al día, según estás desintoxicándote de todo. Entonces me dijo, -están en estos 

cursos- y pensé -a ver, le digo que sí ahorita y me va a cerrar no sé cuánto tiempo 

en esa madre en contra mi voluntad o le digo que no y veo cómo salirme de esta 

pinche casa-. Ese vivir en el clóset, negar eso me ayudó a sobrevivir, porque no 

sabía qué me iba a pasar. (Furia 007, 2024) 

El caso de Furia no es aislado. Apenas en el 2020 “la Ciudad de México se convirtió en la 

primera entidad del país en prohibir y sancionar las ECOSIG” (CDHCM, 2024, p.1) y fue hasta 

el 2024 que se convirtió en una prohibición a nivel federal. La Comisión de Derechos Humanos 

de la Ciudad de México (CDHCM) registró en 2024, que en nuestro país 1 de cada 20 personas 

se identifica como parte de la población LGBTQ+, de las cuales 1 de cada 10 ha sido “obligada 

a asistir con un médico, autoridad religiosa u otra persona con el fin de “corregir” su orientación 

sexual, mientras que 1 de cada 7 han sido presionadas a recurrir a esos servicios para “corregir” 

su identidad de género” (p. 1). Como menciona Furia respecto a los “cursos” ofrecidos por la 

Iglesia de la Cienciología, las ECOSIG suelen emplear violencia física, moral o 

 
55 Los Esfuerzos para Corregir la Orientación Sexual y la Identidad de Género (ECOSIG) “o también llamadas 

terapias de conversión, son aquellas prácticas consistentes en sesiones psicológicas, psiquiátricas, métodos o 

tratamientos que tienen por objeto anular, obstaculizar, modificar o menoscabar la expresión o identidad de 

género, así como la orientación sexual de la persona, en las que se emplea violencia física, moral o psicoemocional 

que atentan contra la dignidad humana” (CDHCM, 2024, p.1) 



171 
 

 

psicoemocional con prácticas que “van desde el abuso verbal, hasta agresiones sexuales y 

físicas como golpes, electrochoques o privaciones de la libertad en condiciones insalubres y de 

hacinamiento” (p. 1). Ocasionando en las víctimas “pérdida de autoestima, estrés 

postraumático, ansiedad, depresión o incluso pensamientos suicidas” (p. 1). 

 La homofobia dentro de las familias suele ir de la mano con la misoginia, ya que en 

muchas ocasiones lo que genera mayor rechazo frente a la homosexualidad, son las actitudes 

estereotípicamente descritas como “femeninas”, ya sea en actitudes descritas como “suaves” o 

“delicadas” o en el uso popular de pronombres y adjetivos en femenino que se utilizan 

comúnmente dentro del argot de la comunidad LGBTQ+. En el caso de Chibi dicha misoginia 

la recuerda procedente su abuela paterna, a quien describe como una mujer “muy conservadora, 

racista y muy misógina”. En la secundaria, Chibi comenzó a utilizar pronombres femeninos 

con sus amigas, quienes le decían “chula”, “mana” y “hermana”, “una vez mi papá escuchó eso 

y se le acababa el mundo para él si escuchaba eso, -¿cómo se pueden referir así? No te respetan-

, es como -¿estás diciendo que cuando alguien se refiere a otra persona con un pronombre 

femenino es porque no la respeta?-” (Chibi Revlon Miu Miu, 2024). 

 Estas mismas lógicas, con distintos matices, no se limitan al núcleo familiar.  Furia 

encontró replicadas muchas lógicas machistas y transfóbicas en espacios de natación LGBT+, 

“en natación las categorías siempre es hombre o mujer, dejé muchos los circuitos porque me 

sorprendió que había también este machismo gay. Incluso yo encontraba cosas de que si 

querían entrar identidades trans o NB [no binarias], los mismos gays decían, -no, no, es que los 

que tienen pito aquí, las que no tienen pito allá-” (Furia 007, 2024). 

Con historias y vivencias como estas, el ballroom se convierte en un espacio de roturas 

y dolores compartidos, pero también en un espacio para nombrar dichas violencias y dejar de 

normalizarlas. 

Tiene que ver 100% que estás en un ambiente completamente LGBT, que 

empiezas a asistir a marchas, que empiezas a informarte, que empiezas a 

escuchar historias muy similares a las tuyas, de experiencias con hombres cis o 

de abuso. Para empezar mi papá fue mi abusador número uno y luego de ahí 

viene toda mi familia y luego lidiar con exnovios o exparejas que normalizas 

porque dices, bueno, si mi papá lo hizo, si mi primo lo hizo, si esta persona lo 

hizo, pues seguramente es normal que también lo haga mi pareja ¿no? Y lo 

empiezas a normalizar tanto que cuando entras al ballroom te dicen no, no es 

normal. (Annia Ninja, 2024) 



172 
 

 

Por ejemplo, Chula recuerda un episodio dentro de House of Ubetta mientras fue xadre, 

temporada en la que se posicionó como una figura de apoyo dentro de su familia voguera. Un 

día, una integrante platicó su historia de abuso en el grupo de WhatsApp que tienen en conjunto, 

esta confesión permitió que otras mujeres se abrieran a contar experiencias similares y apoyarse 

mutuamente. 

Recuerdo que alguna de ellas llegó al chat y nos contó sobre algún abuso sexual 

que tuvo y lo que eso implicaba para ella y cómo se sentía y cuál era el duelo 

que estaba viviendo, porque eso había sucedido tiempo atrás y eso permitió que 

otras mujeres dentro de la casa, mujeres cis y trans, platicaran sus experiencias 

de abuso sexual que habían tenido. Entonces la experiencia violenta que una 

pudo haber tenido, es similar o parecida a la de otra, entonces eso hizo que se 

hermanara más a través de algo doloroso, pero como sentir el apoyo de cada une 

en ese momento. (Chula Zapata, 2024) 

Estas violencias, junto con la homofobia y misoginia sistematizada, en muchas ocasiones son 

internalizadas y son capaces de crear una asimilación personal a partir de la autorepresión e 

hipervigilancia. Por ejemplo, Chula se recuerda como avergonzadx de sentirse femenino, 

situación que le llevó a ser hipervigilante con su propia expresión corporal y sus movimientos, 

ya que como menciona Ahmed (2015), la vergüenza es una “sensación intensa y dolora que 

está ligada con el modo en que se siente el yo acerca de sí mismo (…) cuando siento vergüenza 

he hecho algo que siento que es malo” (p. 164), así, la vergüenza es un sentimiento que genera 

en lxs sujetxs sentirse contra sí mismxs. Chula, también se recuerda viviendo con muchas 

fobias y sentirse “enfermo” por saberse homosexual y respecto a su estatus como VIH positivo. 

Mi vida antes era, yo creo que antes era mucha vergüenza, mucho miedo a mí, 

me daba vergüenza ser femenino y creo que de un tiempo para acá que no 

descubro si estoy siendo femenino o no, como que ya siento que solo soy, pero 

antes antes era muy de estar muy pendiente de mis movimientos -no es que estoy 

siendo femenino, esto está mal-. Incluso me daba como que como aberración 

ver a otros hombres femeninos, no me gustaba. Antes yo era una persona muy 

con muchas fobias, con mucha vergüenza, de -estoy enfermo, voy a hacerle 

daño a alguien-. 

Aunque estaba informada de que no iba a enfermar a alguien así nada más 

porque sí, sí me sentía como un ser muy enfermo, enfermo por lo del VIH, 

enfermo por no haber sido un hombre masculino y que le buscaran las mujeres, 

por ejemplo. Entonces desde siempre es como crecer con algo que está mal, 



173 
 

 

como estar viviendo, creyendo que todo lo que eres está mal, aunque haya cosas 

que te gustan, como no sé de niño jugar con muñecas estaba mal, pero me 

gustaba, el fútbol nunca me gustó, pero pues tenía que jugarlo. (Chula Zapata, 

2024) 

Así, las violencias vividas dentro del núcleo familiar consanguíneo, que van desde comentarios 

homofóbicos, misóginos, abuso, hasta microviolencias como cambiar la manera de relacionarse 

padre-hijx, dejan marcas y huellas profundas, a veces materializadas en condiciones como la 

ansiedad y la depresión, otras generando vergüenza, autorepresión e hipervigilancia. Sumadas 

a las violencias vividas en espacios académicos y laborales, que van igualmente desde la 

homofobia hasta el racismo sistematizado, generan situaciones que impiden que las personas 

de la comunidad LGBTQ+ y en específico lxs voguerxs con las que realicé esta investigación, 

vivan una vida plena en la que puedan expresarse libremente, generando máscaras para no 

“incomodar” o incluso para sobrevivir. 

A lo largo de los primeros 10 años de haberse consolidado la comunidad ballroom en 

México, esta no se ha librado de replicar violencias al interior de corte racista, clasista, 

transfóbico y misógino. Por ejemplo, durante la conformación de las primeras casas vogueras, 

eran pocas las personas que caminaban de manera independiente y si no conocían a otras 

personas dentro de la comunidad se les tomaba menos en serio, pues se le daba un peso muy 

grande al pertenecer a una casa. Esto dio como resultado una serie de situaciones de abuso de 

poder dentro de las casas vogueras y agresiones durante algunas batallas.  

“Yo me salí de Apocalipstick porque se daba mucho abuso, tal vez en ese entonces no 

tan violento, tan físico, más de tienes que hacerlo porque yo soy la madre, pero si no le hablo 

a mi mamá o me fui de mi casa por lo mismo, ¿por qué vamos a replicar esas cosas en 

ballroom?” (Furia 007, 2024). Estos inicios dieron como resultado un esfuerzo consciente de 

muchxs voguerxs por recordar la historia para evitar repetirla. 

No olvidar la historia, no borrarla, la historia de ballroom en México comenzó 

un poco funable la verdad. Había mucho abuso, había abuso de poder, había 

mucho abuso sexual desafortunadamente, el ballroom lo llevaba y lo dirigían 

hombres gays y cis entonces entiendo que haya cierta como de… [duda, 

resistencia] con los hombres gays. Creo que, si es importante perdonar eso, no 

perdonar a esas personas, sino perdonar el hecho de que eran hombres los que 

llevaban a una comunidad que en ese tiempo no era un lugar seguro para 

mujeres, para mujeres trans, para identidades no binarias, no era un lugar 

seguro. (Pantera 007, 2024) 



174 
 

 

Por ejemplo, Isha Ninja Ubetta fue víctima de agresión sexual durante una batalla de sex siren 

afuera del Museo Centro de la Imagen en la Ciudad de México, situación que la llevó a dejar 

de practicar esa categoría. 

En la última ball que hicieron las House of Mamis, hubo un chique, una persona, 

de cuerpo masculino, la verdad no sé sus pronombres, pero ya no está en el 

ballroom. Cuando estábamos batallando me agarró mi cabeza, yo estaba 

hincada, me agarró mi cabeza y me la pegó en sus genitales, pero fue de una 

manera muy agresiva donde yo me saqué de onda porque no me lo esperaba, no 

supe qué hacer, me sentí muy incómoda. Aparte en ese espacio de ese museo en 

la noche, en ese parque hacen cruising56 personas diversas, entonces había 

personas que se estaban masturbando mientras pasaba esta categoría y me saqué 

de onda, me sentí como violada, entonces me agarró una inseguridad que lo dejé 

de hacer. (Isha Ninja, 2024) 

Adicionalmente, el nivel de competencia es tan alto que ha generado roces entre miembrxs de 

la comunidad que han escalado hasta amenazas de violencia física. Isha recuerda que a partir 

de una discusión en Twitter otra voguera comenzó a insultarla y a amenazarla. 

Ha habido vogueras que me han hecho sentir muy incómoda, hubo una voguera 

que me amenazó de golpearme físicamente, se burlaba de mí, porque nos 

peleamos, yo dije cosas de ella, ella empezó a decir cosas de mí, empezó a 

burlarse de mí, al grado en el que en Twitter ponía mensajes así de -un like y 

me madreo a Isha cuando la vea- o -un like y cuando vea a Isha en una ball le 

voy a hacer esto-. Yo lo único que hice fue decir que, si me llegaba a pasar algo, 

la responsabilidad era de ella y de toda la gente que le daba likes a sus 

comentarios violentos. (Isha Ninja Ubetta, 2024) 

El caso de Isha no es aislado, a lo largo de esta investigación vi esta situación replicada en 

varias ocasiones: lo que comienza siendo un altercado en alguna batalla, por ejemplo, que unx 

voguerx se acerque demasiado al cuerpo de otrx durante una batalla, o que se le dé la victoria 

a unx sobre otrx, se convierte en una discusión en redes sociales que puede llegar a amenazas 

de violencia física o, en algunas ocasiones, a peleas físicas saliendo de alguna práctica pública. 

Las llamadas funas57, ocurren cuando unx voguerx a partir de una agresión decide hablar 

 
56 El cruising es una práctica sexual casual que se lleva a cabo principalmente por hombres homosexuales y otros 

miembros de la comunidad LGBT+, que consiste en encuentros íntimos y/o sexuales con desconocidxs en lugares 

públicos poco transitados como baños púbicos, parques, cines, entre otros. 
57 Las funas no son exclusivas de la comunidad ballroom, es una forma de denuncia pública, principalmente a 

través de redes sociales. “La palabra ‘funar’ tiene sus orígenes en Chile, proviene del idioma mapudungún, que 



175 
 

 

públicamente desde sus redes sociales, Twitter e Instagram particularmente, y señalar a la 

persona agresora. Como consecuencia, en muchas ocasiones estas personas se les ha prohibido 

la entrada en balls futuras y prácticas públicas. 

Por ejemplo, cuando algunas mujeres cis-género abiertamente transfóbicas comenzaron 

a participar en eventos, a competir en diversas categorías y a juecear balls, voguerxs como Isha 

Ninja señalaron sus posturas como violentas y transfóbicas hasta que fueron expulsadas de la 

comunidad.  

El ballroom es diverso, tú no puedes venir a decir que si -tú no te vives como 

una feminidad desde tu infancia, no perteneces, o no te voy a respetar-, -si tú no 

te vives como una feminidad desde tu infancia, no tienes mi respeto-. Eso lo 

dijo una mujer cis que estuvo en el ballroom y yo me molesté muchísimo. 

Porque aparte esta mujer empezó a ser jueza. Entonces, tú no puedes ser jueza 

de un ball si tienes ese tipo de discursos, porque tú estás jueceando a una 

diversidad de personas que están dándolo todo. Entonces, no te estás tomando 

en serio a los hombres gays, a los butch queens, no te estás tomando en serio a 

los hombres trans que están dentro de la comunidad, o sea, ¿no le vas a respetar 

porque se identifican como masculinidades? Wey, que falta de respeto para ti y 

para el ballroom y para la gente que estamos. Entonces, si tú ves a un hombre 

trans, ¿lo vas a golpear? Nena, por favor. Después me enteré de que esta persona 

es de las feministas radicales, es una persona muy transfóbica, obviamente. 

Entonces yo la funé y la saqué del ballroom, o sea, ha sido la única persona a la 

que yo le dije, si te paras en el ballroom, en cualquier casa, atente a las 

consecuencias. (Isha Ninja Ubetta, 2024) 

Las funas han generado una serie de tensiones internas en la comunidad. Por un lado, se 

reconoce la necesidad de que las víctimas puedan hablar de las violencias que se han infringido 

sobre ellas, pero por otro lado ha tomado una lógica punitivista sobre lxs agresorxs, negándoles 

la oportunidad de una reparación del daño y de una futura reinserción. Esto repite y revive el 

señalamiento y la expulsión que muchas de estas personas han vivido en otros espacios, como 

dentro de sus familias consanguíneas, por lo que cada vez se habla más de una reparación 

integral del daño. “Como una cuestión de arreglar en vez de funar, porque pasó que fue funa, 

 
significa ‘podrido’. En un principio, se trataba de protestas por parte de colectivos frente a instituciones o personas 

que vulneraban los derechos de otros, es decir, era una sanción social. No obstante, en los últimos años, con el 

auge de las redes sociales, este fenómeno se ha extendido y cobrado relevancia en otros ámbitos sociales y 

políticos. Actualmente, la funa es un fenómeno presente en otros países hispanoparlantes, aunque también en otros 

bajo expresiones diferentes. Por ejemplo, en Estados Unidos existe el término call out” (Sánchez, R., 2025, p.1) 



176 
 

 

tras funa, tras funa. Ahorita hay como un miedo muy cabrón, personas que dejaron de ir a balls, 

dejaron de hacer cosas. También surgió como esta invención de denuncias, de esta me hizo 

esto, pero no había pasado, por eso siempre hay que actuar desde la intención de reparar” (Furia 

007, 2024). 

 Mientras redactaba el presente análisis, a partir de una serie de conflictos durante la 

“Prieta Kiki Ball” el pasado 6 de junio en el Centro Cultural España surgió un nuevo esfuerzo 

de diálogo. El primero, cuando durante el evento, unx voguerx racialziadx tomó el micrófono 

y señaló el hecho de que una persona blanca fuera juezx de una ball enfocada en reconocer a 

las personas prietas, como lo dice el nombre del evento. El segundo, ocurrió cuando una vogurx 

blanca ganó en la categoría de sex siren, ocasionando el disgusto de otra voguera racializada, 

quien enfrentó al panel de jueces por esta decisión, posteriormente llevó su disgusto a redes 

sociales y a partir de una serie de historias en su cuenta personal de Instagram, surgió un 

altercado con otrx voguerx, hasta llegar a amenazarse con violencia física desde dicha red 

social.  

Este altercado posibilitó la apertura de un diálogo presencial un mes después, el 11 de 

julio, donde asistieron alrededor de 30 personas de la comunidad ballroom, junto con una 

transmisión en vivo desde Instagram. Se discutió sobre las diversas violencias que se han vivido 

dentro de ballroom, amenazas, atención a víctimas, clasismo y racismo dentro del ballroom y 

la reinserción de voguerxs con denuncias previas. Adicionalmente, un par de vogueras 

cisgénero, denunciaron que en muchas ocasiones a las mujeres cis se les da un lugar secundario 

dentro de la comunidad y que deben trabajar el doble que otras voguerxs para poder ganar en 

algunas balls durante las batallas, dicho señalamiento lo he visto en redes sociales desde el 

2021. Finalmente, se acordó en dicha asamblea continuar con esas reuniones para mantener el 

diálogo abierto, para evitar repetir lógicas punitivistas que al final son reconocidas como 

patriarcales y normativas, recordando que lxs voguerxs son personas con heridas en común y 

que dichas heridas deben ser cuidadas en comunidad. 

Así, ocurre una suerte de tensión-no tensión dentro de la comunidad ballroom, las 

violencias ocurren de manera horizontal, lo cual permite espacio para el diálogo y el 

aprendizaje. En la asamblea previamente mencionada, escuché a algunxs voguerxs declarar 

abiertamente que, si bien han existido y continuarán existiendo conflictos interpersonales, a 

diferencia de las violencias que viven en el exterior, ahí no se sienten insegurxs, ni sienten que 

su vida corre peligro. Esto sucede porque afuera las violencias son aún mayores, la vida y la 

integridad física están en riesgo.  



177 
 

 

Estas violencias, que además de funcionar de manera estructural y ser institucionales, 

pueden venir de la familia y el entorno social inmediato, son compartidas entre lxs miembrxs 

de la comunidad. “Todes estamos rotes”, me dijo Annia Ninja durante una entrevista. Esta 

rotura compartida busca ser reconocida e incluso celebrada entre las diversas categorías que se 

caminan y puede llegar a ser sanada a partir de hilos individuales y colectivos. “Es bien difícil 

también siempre estar a la defensiva y también no estar conscientes que todas la estamos 

pasando mal, que no porque yo venga sonriendo, no significa que a lo mejor hace cinco minutos 

lloré por algo o me siento mal, tener empatía y saber que todes pasamos por muchas cosas” 

(Isha Ninja Ubetta, 2024). Como menciona Ahmed (2018): 

Nos afecta «con qué» entramos en contacto (...) las emociones se dirigen hacia 

aquello con lo que entramos en contacto: nos mueven «hacia» y «lejos» de tales 

objetos (...) las emociones moldean lo que hacen los cuerpos en el presente, o 

cómo son afectados por los objetos a los que se acercan. La atribución de 

sentimientos hacia un objeto “tengo miedo porque eres temible” aleja al sujeto 

del objeto, creando una distancia a través del registro de la proximidad como 

una amenaza. Las emociones implican tales formas afectivas de (re)orientación. 

(p. 13)  

Es posible entonces que en la comunidad ballroom, el miedo a las violencias externas genera, 

por un lado, alejarse de espacios heteronormados, interconectados por las “impresiones” 

generadas en sus cuerpos, pero también, han buscado acercarse a cuerpos con experiencias 

similares a modo de cobijo. Ya que como menciona, “las orientaciones configuran no sólo 

cómo habitamos el espacio, sino también como aprehendemos este mundo que habituamos de 

forma compartida, así como «a quién» o «a qué» dirigimos nuestra energía y atención” (p. 14). 

Ocurre una suerte de compromiso queer, que en palabras de Sarah Ahmed (2018) es “un 

compromiso para facilitar que la vida merezca la pena vivirse (...) un compromiso para no 

presuponer que las vidas deban seguir ciertas líneas para ser consideradas vidas, en lugar de 

ser un compromiso con una línea de desviación” (p. 243). 

Dicho compromiso queer, se materializa a partir de la mirada, todas las personas que 

entrevisté mencionaron la importancia y el goce a partir de saberse vistas en las balls. ¿Qué 

ocurre con la mirada en el ballroom? Retomando el testimonio de Chula Zapata, al salir de casa 

vestidx para una ball, prefiere salir acompañadx de sus hermanxs quienes le hacen sentir fuerte 

frente a las miradas de odio/disgusto que pueda sufrir en la calle al salir “travestida”, al llegar 

a una ball las miradas se transforman, se gozan y se comparten, “quieres que te miren” (Chula 

Zapata, 2024). ¿Cuál es la diferencia entre estas dos miradas? ¿Quiénes sí queremos que nos 



178 
 

 

miren y quiénes no queremos que nos miren? ¿Qué ocasionan estas dos miradas distintas en 

quién las recibe?  

Ocurre lo que Ciccia describe a partir del “ojo como órgano, la mirada como cuerpo 

que mira. El ojo como parte de ese cuerpo deja de ser órgano, es convertido en singularidad, 

en subjetividad por quien mira y por quienes ese ojo fue mirado” (Ciccia, 2022, p. 33). Estas 

miradas producen emociones distintas en quien es mirade y en quien mira, reconociendo la 

capacidad política cultural de las emociones planteada por Sarah Ahmed.  

De manera similar ocurre con insultos y palabras de odio que son frecuentemente 

pronunciadas contra personas de la comunidad LGBTQ+, las palabras como menciona Austin 

hacen cosas, igual que las miradas, producen y reproducen emociones con capacidades 

pegajosas. Chula Zapata mencionó la sensación de vergüenza y el odio que le generaba sentirse 

y saberse sexo disidente y viviendo con VIH, recibiendo insultos como “maricón” y “prieto”, 

al respecto escribió en su cuenta de Instagram en febrero de 2023: 

Soy maricona, soy prieta, soy maricona y prieta. Hoy lo digo, lo grito, no lo 

callo… pero hubo años en los que ser maricona y ser prieta me llenaban de 

vergüenza porque la homofobia y el racismo de las calles llegaban a mí a través 

de la burla, el miedo, el rechazo, el dolor… ¿Cómo podría sentir orgullo de ser 

maricona y prieta si todo lo que vivía era humillación? ¿Cómo iba a abrazarme 

si lo único que deseaba era no haber nacido prieto y maricón? ¿Cómo 

enamorarme de mi cara, de mis labios, de mi nariz, de mi cabello, de mi cuerpo 

si todo eso era prieto y maricón? Tuve que escuchar más de mil veces “¡Prieto!”, 

“¡Maricón!”. Para que hoy descubra la fuerza y la belleza que mis ancestras 

heredaron en esta alma maricona, en esta piel prieta… En esta afortunada vida 

maricona y prieta. (Chula Zapata, Instagram: @chula.zapata, 2 de febrero de 

2023) 

Así, se pega la vergüenza, el miedo y el odio, pero también se pega la alegría, el amor y el 

goce. Así como la palabra queer fue resignificada por la comunidad LGBTQ+ en Estados 

Unidos, Chula y otrxs miembrxs de la comunidad ballroom han hecho lo mismo con insultos 

como “maricón”, “prieto” o “lencha”, cambiando también la emoción que se pega y se 

transmite con ellas. Esto, no es exclusivo de la comunidad ballroom, es común ver estas 

inflexiones del lenguaje coloquial en la comunidad LGBTQ+, una diferencia que encuentro 

dentro del ballroom, es la capacidad de también metamorfosear las miradas, reconocer el lugar 

que tienen dentro de su vulnerabilidad en el día a día y transformarlas en celebración y 

reconocimiento durante las balls. 



179 
 

 

Por lo regular cuando llegas la energía es bonita, pero la energía es competitiva 

en el sentido de… Ay, ¿cómo explicarlo? Sigue siendo un espacio en el que te 

sientes segure. Pero pues estás llegando, te quieres ver increíble, quieres que te 

vean. Entonces sí, llegar a un ball es como traer esta energía como poderosa, de 

yo soy la mejor, yo soy la que me veo más que las demás.  

Y por qué tiene que ver con sobresalir, creo yo, con sobresalir en el espacio. No 

en un afán de pisotear a otro, sino más bien de quiero verme, quiero que me 

vean y creo que hay un momento para que todos se vean, y ese momento para 

que todos sean vistos o la mayoría, es cuando entras a la pista y vas solito a 

bailar o a caminarla según la categoría que te toque, es ese es tu momento en 

los en el que solo existes tú en un escenario y todos te observan, así lo hagas 

mal, todos te observan, aunque no lo hagas increíble, todas te observan. (Chula 

Zapata, 2024) 

Dentro de la lógica de las batallas de voguing, existen miradas de admiración hacia lxs otros, 

que, en palabras de Ahmed dejan impresiones, que en este caso además son impresiones 

desorientadas. Por ejemplo, Chula, recuerda que comenzó a interesarse por el old way a partir 

de ver a Annia, “me gustó old way por Annia, por cómo la veía y admiraba” (Chula Zapata, 

2024). Este tipo de frases se repitió frecuentemente durante las entrevistas. En mi propia 

experiencia, recuerdo que fue a partir de ver a Chula y a Chibi en el Museo del Chopo que 

comencé a interesarme por el voguing, nunca había visto cuerpos hacer lo que ellxs estaban 

haciendo y además ser celebradxs y aplaudidxs por ello.  

Cuando vi a Any Funk haciéndolo [vogue femme] fue como -wow-. Me acuerdo 

que, el primer ball que yo caminé que fue en el Apocalipstick, Chula camino 

old way y yo dije -wow- y siempre le digo siempre a Chula, -es que cuando yo 

te ví a caminar dije quiero hacer eso-. Justo veía esta persona, no binaria, prieta, 

con su bigotito y moviéndose, que flota literal, yo decía -wow, yo quiero hacer 

eso-. Fue lo mismo que me pasó cuando vi a Diabla y a Annia, estas figuras que 

te impresionan y eso es bonito, siento que eso es bonito de ballroom. Porque yo 

también he recibido esos mensajes, de que es que te vi bailar y me encantó, es 

bonito la verdad, es lindo. (Pantera 007, 2024) 

Chibi vivió un momento similar al ver a Any y a los demás miembros iniciales de House of 

Machos, donde por primera vez vio a hombres abiertamente homosexuales en las danzas 

urbanas. Años después, volvió a sentir esa mirada de admiración hacia lxs miembrxs de House 

of Miu Miu, su actual familia kiki.  



180 
 

 

A Miu Miu las veía de lejitos y decía, quiero que sean mis amigas (risas), porque 

son personas muy fuertes, son performances muy fuertes, son artistas muy 

fuertes y como personalidades también son muy fuertes, entonces yo las veía 

como las populares. Yo realmente vengo como de un contexto en donde siempre 

fui raro y siempre fui rezagado, no solamente por el hecho de ser queer, sino 

por el hecho de que me gustaba el anime y me gustaban las cosas muy frikis.  

En mis épocas era como mal visto y ver todas esas personalidades como que me 

entraba ese -verga quiero una familia así- (Chibi Revlon Miu Miu, 2024) 

Esta capacidad de generar impresiones desorientadas puede ocurrir también hacia el exterior 

de la comunidad ballroom. Especialmente durante las balls que se llevan a cabo en espacios 

públicos como parques y museos. 

Por eso hoy en día los balls, ese ball del 17 de mayo me gusta hacerlo justo en 

el espacio público, porque siento que la gente tiene que vernos y tienen que 

entender, tienen que vernos. Los balls en espacios públicos son importantes. 

Tengo una sobrina que es chiquita y cuándo fue lo de que me golpearon los 

policías en el parque este de Centro México58 y que fue la manifestación-

protesta ahí frente al Congreso, pues llegó mi mamá, llegó mi hermano y yo ni 

sabía qué iban a ver y llegó mi sobrina y entonces ella vio ahí cómo se 

desnudaron unos, bueno, casi se desnudaron. Bailaban, brincaban y todo esto, y 

que su papá y su abuela vengan y le digan, ah, mira esto no está mal. Porque de 

alguna manera estás mostrándole una puerta a alguien más y no es que tenga 

que entrar y bailar y ser voguera, pero descubre algo, otra expresión. (Chula 

Zapata 2024) 

Existe una aparente contradicción, entre la necesidad de sentirse miradx, reconocidx y 

aprobadx por otrxs y saberse juzgadx, no sólo por lxs jueces, sino por otrxs participantes. Se 

debe reconocer que el ballroom no siempre es un espacio seguro, lo que explica por qué lxs 

participantes de la escena ballroom no son siempre lxs mismos y por qué aquellxs que han 

estado desde sus inicios tomen distancia temporalmente, se alejen de competir y disminuyan la 

 
58El pasado 17 de mayo de 2022 se realizó una protesta voguera frente al Congreso de la Ciudad de México en el 

marco del Día Internacional contra la LGBTIQA+ fobia a partir de dos episodios de violencia que 

vivieron miembrxs de la comunidad voguera. El primero ocurrió el 4 de abril de ese año, cuando Chula 

Zapata fue golpeado y amenazado por policías de la Ciudad de México por besarse con un hombre en el 

parque Ramón López Velarde, menos de dos semanas después, el 15 de abril después Lo Coletti, una 

mujer trans también perteneciente a la comunidad ballroom y su amiga Paulette, fueron víctimas de 

transfobia en un cine en la plaza Reforma 222, donde se le corrió del baño de mujeres de dicho 

establecimiento. Ambos ataques fueron expuestos en redes sociales y denunciados a las autoridades 

correspondientes. 



181 
 

 

cantidad de eventos a los que asisten. ¿Qué tan fuerte tiene que ser el dolor externo que 

buscamos aprobación en espacios que también generan dolor? Una de las frases más repetidas 

entre todxs lxs entrevistados fue “no romantices ballroom”. En el caso de Annia, esto se 

materializa como una lógica de cuidado hacia sus hijxs: 

Yo siempre les digo, no hagan del ballroom su vida, a pesar de que el ballroom 

es mi vida, yo siempre les digo, no hagan del ballroom su vida, porque el 

ballroom también te puede romper el corazón. O sea, si hablamos del ballroom, 

en el ballroom estamos puras personas rotas o incompletas, entonces pues es 

muy fácil que te rompan el corazón, es muy fácil que salgas decepcionade, 

heride, en ballroom. Entonces como les digo, si alguien necesita alejarse del 

ballroom, necesitan respirar, hágalo. (Annia NInja Ubetta, 2024) 

Esta postura la comparte Furia, quien reconoce la importancia de encontrar otros espacios y 

otras actividades recreativas en sus vidas, “siempre les digo, no romanticen ballroom, no es el 

oasis de la disidencia, no es el oasis de la alteridad, no es la meca, ni la utopía de eso, si ayuda, 

pero no es el fin, es el medio. Que no todo en su vida sea ballroom, porque el día que se les 

caiga ballroom, se les va a caer toda su vida. Bailen, vayan a conciertos, mezclen, reinterpreten” 

(Furia 007, 2024).  

Esto lo noté en diversas ocasiones, si bien, el ballroom se presenta como un espacio 

para la celebración de todxs, en la realidad hay un sinfín de riñas internas y fuertes luchas de 

egos. He visto voguerxs hacer comentarios sarcásticos o burlas sobre la performance de otrxs 

voguerxs, que van más allá del bufe o el tirar shade. Incluso durante jueceos, bajo el velo de la 

subjetividad, llegué a ver chops que eran personales, en una ball durante la ronda de 

audiciones/tens unx juezx chopeó a un voguero butch queen en runway europeo, al solicitar 

que se explicara la razón de su chop sólo respondió “mis chops son políticos y personales, no 

tengo por qué darte explicaciones”, como resultado este voguero salió de la pista y no caminó 

ninguna otra categoría durante la ball. 

En las primeras clases que tomé con Fer Ninja en Morelia, notaba como mi “nivel” no 

era tan avanzado como el de mis compañerxs, por lo que en muchas ocasiones me dejaban 

hasta el fondo del salón o era la última en pasar durante las prácticas de duckwalks y catwalks, 

llegando a sentirme incluso avergonzada por mi edad, ya que era aproximadamente 10 años 

más grande que mis compañerxs. Furia 007 recuerda también que en algún evento escuchó a 

otrx voguerx decir “ballroom no es para rucos, váyanse de aquí, nadie los va a extrañar” (Furia 

007, 2024). Replicando violencias y actitudes de discriminación que son comunes dentro de la 

comunidad LGBTQ+, especialmente en espacios como la escena nocturna de la Zona Rosa, 



182 
 

 

donde al respecto Rodrigo Laguarda (2011) en “La calle de Amberes: Gay Street de la Ciudad 

de México”, recopila diversos testimonios entre los cuales se habla de un culto y una 

sobreestimación de la juventud, viendo con desagrado a las personas “mayores” que continúan 

saliendo a clubes y antros. 

Por lo tanto, es común que lxs voguerxs se tomen tiempo fuera de la escena, 

especialmente quienes han estado desde sus comienzos en la Ciudad de México, como una 

forma de autocuidado. Por ejemplo, Any Funk se alejó de la escena de 2021 a 2024, cuando 

comenzó a acercarse nuevamente como espectador y hasta 2025 retomó su papel como padre 

de House of Machos. Igualmente, Furia tomó distancia un par de años y en 2025 comenzó a 

asistir a algunas balls como espectador. Mientras que Annia dejó su papel como madre de 

House of Ubetta para trabajar en su salud mental, “yo estuve un poco ausente, iba y venía en 

lo que me diagnosticaban PTSD, trastorno de estrés post-traumático, como que tuve un break 

down muy fuerte en ballroom y ahí fue cuando le dije a Chula -vas a tomar tú el papel de xadre 

y vas a hacerte cargo-” (Annia Ninja Ubetta, 2024). Posteriormente Chula también dejó el cargo 

para experimentarse en otros espacios LGBT: 

Necesitaba un cambio, porque como que ballroom se volvió para mí muy 

importante, pero también necesito descubrirlo desde otros sitios, porque 

obviamente no soy un viejo, pero pues tengo 34 años y muchas personas llegan 

ahí de 18, de 20, entonces, la verdad la madurez que pueden tener las personas 

más jóvenes, con las mayores hay un choque que a veces es cansada. De pronto 

todo lo que me dio me lo dio cuando era más joven y mucho de lo que he 

obtenido fue gracias a ballroom y ahora también lo he obtenido en otros espacios 

que no son ese. Pero en su momento sí fue un parteaguas, porque era como -ay 

aquí todas las personas LGBT estamos juntas y a través del baile- Pero sí, 

necesitaba un cambio. (Chula Zapata, 2024) 

Finalmente, el ballroom es un espacio de supervivencia y aprendizaje imperfecto que se puede 

transitar desde una aceptación temporal, finita y en constante construcción. Puede ser central 

en un momento de tu vida y secundario en otro. 

Porque también puede que el ballroom les haya hecho encontrar su transitar en 

la vida, háblese de un hombre trans, mujer trans, de una persona NB. Y que no 

es permanente y no es para todas las personas, que está bien habitarlo, está bien 

encontrarse y está bien experimentarlo. Pero también está bien si te sales porque 

no te gusta, también está bien si te sales porque te decepciona, si te sales porque 

crees que es muy violento, porque al final del día el ballroom es una enseñanza 



183 
 

 

de vida y es una lección de vida. Literalmente es una lección para las disidencias 

y es una lección que ayuda a muchas personas a deconstruirse. (Annia Ninja 

Ubetta, 2024) 

Así, por un lado, existe una práctica, el voguing, que te permite explorar y experimentar, por 

otro, el ballroom como un espacio de competencia, que te brinda la oportunidad de sentirte 

reconocidx, vistx y celebradxs. Que a su vez es habitado por una gran diversidad de personas 

y subjetividades, muchas de ellas lastimadas y heridas que de manera consciente o inconsciente 

no se libran de poder replicar violencias al interior de la comunidad, por lo que no siempre se 

va a vivir como un espacio seguro para todxs, aunque siempre con la posibilidad de mejorar a 

partir de la escucha atenta y del reconocimiento de saberse imperfectxs.  

 

 

 

5.2.3 Familia más allá de la sangre y del baile. Autopercepción y comunidad  

Para finalizar el presente análisis, quiero destacar dos aspectos donde puedo encontrar 

conocimientos encarnados y su posibilidad de crear subjetividades individuales y compartidas, 

(i) en la transformación de la autopercepción a partir de la práctica del voguing y en (ii) la 

configuración de la comunidad ballroom a partir de una multiplicidad de afectos y aprendizajes 

compartidos.  

Por un lado, el trabajo desde el cuerpo ha ayudado a quienes practican las diversas 

categorías vogueras, a posicionarse con mayor fortaleza tanto en el ballroom como en su vida 

diaria, como aprender a disfrutar del protagonismo, de las miradas ajenas y fortalecer su 

autoestima. Por ejemplo, Chula Zapata reconoce el proceso que ha sido perder la vergüenza 

que le generaba ser llamado al LSS y el nerviosismo que le generaban las batallas. Las batallas 

son un espacio donde a pesar de que se busca llamar más la atención que tu contrincante, la 

competencia no tiene que ser sinónimo de hacer menos a otrx. 

Ha sido un proceso, antes me daba mucha pena, era como ay, por qué me llaman 

[al LSS] pero sentía bonito, aunque no sabía qué hacer, a pesar de que mi 

personalidad pareciera muy protagonista, también soy muy introvertido 

entonces me cuesta, esta cosa del reconocimiento a mí me cuesta. Pero poco a 

poco lo he ido disfrutando, hago lo que quiero, como que ya no tengo que 

demostrar nada y antes sí sentía que tenía que demostrar algo.  

[Las batallas] antes las padecía mucho, porque me sentía súper nervioso, no 

sabía si iba a pasar, pero ahora es muy gratificante, como de ya estoy aquí, voy 



184 
 

 

a demostrar lo que ya sé y aparte como estás compitiendo, se vuelve más, como 

más fuerte, como más anclado, como más eufórico también. Aunque soy 

competitivo al mismo tiempo no, es una cosa extraña, ha sido un proceso largo 

en el que he tenido que aprender a batallar, aprender a querer ser mejor que el 

otro al menos en ese momento. Pero como que a mí siempre me da esa cosa de 

-ay, es que no quiero hacer sentir mal a la otra persona- o -cómo voy a invadir 

su espacio-. Pero pues una batalla es que te vean a ti no a la otra persona y ya 

con el tiempo he tenido que aprender a hacerlo y ya me gusta hoy en día hacerlo. 

(Chula Zapata, 2024) 

Este “brillar más que lxs otrxs” a partir de la preparación, repetición y participación durante 

años en competencias, además de generar una performance más llamativa, con una buena 

ejecución técnica, permite llevar esas sensaciones y seguridad personal a otros espacios. Al 

respecto, Any Funk menciona que el voguear y exponerse públicamente en competencias 

“mentalmente me hizo fuerte, no me pueden dañar tan fácilmente, [me enseñó a] no ser tan 

vulnerable” (Any Funk, 2024), en el caso de Annia, ve que “su parte voguera” le aporta a su 

preparación como bailarina y la ayuda a sobrevivir en el día a día.  

Esa parte voguera te ayuda a sobrevivir en estos ambientes de danza y esta parte 

voguera te ayuda a volverte un poquito más perra y que la piel se te vuelva más 

fuerte para poder sobrevivir a espacios tanto de danzas clásicas, como danzas 

urbanas, como de la vida real. Antes yo nunca hubiera confrontado a alguien 

por quedarse viéndome, por intentar abusar de mí en el metro o en la calle, hoy 

en día si alguien me hace algo ya les estoy sacando un llavero ahí de defensa 

personal, o sea, sí, me he vuelto muy así. Es algo que agradezco mucho al 

ballroom, que me ha dado esta seguridad también para defender mis ideales o 

las personas que quiero. (Annia Ninja, 2024) 

Chula Zapata lo define como dejar de “hacerse chiquito” adentro y afuera de las balls. Como 

mencioné previamente, el crecer con insultos constantes como “puto” o “joto”, lleva a muchas 

personas de la comunidad LGBTQ+ a buscar no hacerse notar y pasar por desapercibido, para 

evitar sentirse expuestxs a agresiones o violencias. Esta experiencia es compartida con mujeres 

cisgénero, quienes además somos condicionadas socialmente a mantenernos calladas frente a 

situaciones de violencia o agresiones. Chula Zapata incluso menciona que se puede gozar al 

levantar la voz y confrontar. 

A través de aprender a disfrutar y a vivir un espacio [el ballroom] he logrado 

empoderarme y disfrutar lo que se puede disfrutar en el otro espacio [su vida 



185 
 

 

laboral]. Creo que después de muchas experiencias, el confrontar a otros en 

otros espacios y a otras personas que no te ven bien y que se detienen, se siente 

gratificante, porque antes era como solo hacerte chiquito.  Ballroom me enseñó 

a abrazar la vida y a darme mucha fuerza, toda esa fuerza que obtuve de este 

lado la pude llevar a un espacio más violento, por así decirlo, en el que te juzgan 

por cómo te ves, por cómo te vistes, en el que cualquier extravagancia puede ser 

vista rara, en el que, aunque tú eres la persona que está liderando algo, piensan 

que vienes con los meseros o vienes a pedir trabajo, esta discriminación 

disfrazada de suposiciones. (Chula Zapata, 2024) 

De esta manera, el voguing presenta la posibilidad de un mayor autoconocimiento al conocer 

diferentes facetas personales. Por ejemplo, igual que Chula, Annia se reconoce mucho más 

introvertida en su vida diaria, pero el voguing le permite expresarse de una manera más 

extrovertida, sin pena de bailar o de colocarse al centro de la pista. 

La Annia voguera, es extrovertida, no le da pena bailar, o sea, no le da pena 

pasar a la pista, al centro, no le da pena exhibirse o mostrarse naturalmente, pero 

la Annia Cabañas es hasta cierto punto introvertida, soy 2 personas 

completamente distintas dentro y fuera de la ball. La Annia Cabañas puede ser 

un tanto como género fluido en cuanto a cómo le gusta verse y en ballroom 

siempre me arreglo, en la vida normal no, hay veces que me arreglo, hay veces 

que no, hay veces que experimento como con qué es lo que está pasando a través 

de mí. (Annia Ninja Ubetta, 2024) 

Aunque uno de los aprendizajes más fuertes es el reconocimiento de que la aprobación que se 

busca a partir de terceros también puede venir de unx mismx. “Un día, mientras estaba 

trabajando, no sé si era de lo cansado que estaba, estaba viéndome al espejo y me dije ahí en el 

espejo, -estás bien pendejo, la aprobación era tuya y no sabes lo que estás logrando ahorita, ya 

no estás ahí, pero esa era la aprobación, la aprobación era tuya ¿por qué no te apruebas tú?-. 

Sí, eso me dejó a mí y me sigue dejando el ballroom.” (Any Funk, 2024) 

Si bien, como mencioné previamente, las violencias que se viven y replican dentro de 

la comunidad ballroom pueden generar que sus miembrxs decidan alejarse de las prácticas y 

competencias, también el trabajo desde el cuerpo en la práctica de las diversas categorías de 

voguing permite a lxs vogueras trabajar temas de salud mental como la ansiedad y la depresión, 

así como ayudar a sanar heridas internas. Any Funk lo describe como permitir que tu cuerpo 

hable por ti, “me ha dejado también de alguna manera el sanar mentalmente porque lo puedes 



186 
 

 

decir a través de tu cuerpo, porque a veces puedes mentar madres y se te acabaron las groserías, 

se te acabaron las palabras y tu cuerpo habla por ti” (Any Funk, 2024).  

Este no es tema menor, la “Encuesta Nacional sobre la Salud Mental de las Juventudes 

LGBTQ+” mencionada previamente, registró que un 53% de jóvenes presentaron síntomas de 

ansiedad y un 58% síntomas de depresión, “además más de la mitad de las personas consultadas 

(54%) afirmó sentirse sola con frecuencia o muy a menudo” (The Trevor Project, 2024, p. 29). 

También reportó que más de la mitad de las juventudes LGBTQ+ encuestadas consideraron el 

suicidio en 2023 “lo que incluye dos tercios de juventudes trans y no binaries (67%) y casi la 

mitad (44%) de las juventudes cisgénero” (p. 23). Adicionalmente, 1 de cada 3 jóvenes 

LGBTQ+ intentó suicidarse en 2023, de los cuales el 58% no le contó a nadie sobre el intento, 

sólo “el 16% acudió a terapia, el 15% recibió apoyo de personas cercanas, el 11% recibió 

atención psiquiátrica y el 10% reportó que, si bien se descubrió su intento de suicidio, fue 

ignorado” (p. 28). 

Así, a partir de las dolencias compartidas dentro de la comunidad ballroom, se pueden 

generar sensaciones de cobijo y apoyo que permitan con el tiempo traducirse en una mayor 

autoaceptación. 

Cuando terminé con mi primer novio me deprimí horrible y pues ballroom fue 

este lugar donde dije -wow aquí sí puedo sentirme querido, cobijado, entendido-

. Siento que ballroom fue este lugar donde, justo me sentí cobijado. Pero 

también me dio estas fuerzas para decir -esto es lo que soy y me gusta quién 

soy-. Todo se acomodó de una manera en la que yo pude empezar a ser quien 

yo era y se notó. O sea, todo mi círculo de amigos era como güey -es que eres 

otro, o sea como que eres muy libre, eres muy feliz, te ves feliz-. (Pantera 007, 

2024) 

Para Chula, ballroom le da la emoción que necesita para vivir, además de ayudarle a 

reconciliarse con sus orígenes, con su color de piel y con su estatus de VIH. 

Ballroom me da la emoción de que necesito para vivir, me motiva a que vale la 

pena estar vivo, a que vale la pena, que es bonito descubrir que hoy puedo estar 

feliz siendo quien soy con la expresión de género que tengo, con la identidad de 

género que abracé, con mi preferencia sexual y eso me lo dio en gran parte 

ballroom junto con la terapia y otros círculos. Pero incluso lo de abrazar mis 

orígenes, mi color de piel, mi estatus de VIH, ballroom me enseñó a abrazar la 

vida y a darme mucha fuerza. (Chula Zapata, 2024)  



187 
 

 

Estos aprendizajes se gestan desde la preparación para una ball, proceso que, si bien se puede 

gozar y disfrutar, en tanto que te preparas físicamente, practicas, eliges tu vestuario y 

maquillaje, también puede generar mucha ansiedad y angustia. Es un momento altamente 

vulnerable, te expones a miradas ajenas que pueden ser positivas, pero también negativas. Por 

esto, Pantera menciona que su mayor preparación es mental, “yo tengo ansiedad y la frustración 

es una cosa que tuve que aprender a controlar gracias literal a ballroom, porque salía de los 

balls llorando, así de que -me chopearon en old way-” (Pantera 007, 2024). En lo personal, hay 

muy pocas balls en las que he tenido la fortaleza para caminar, por lo general me limito a ir a 

prácticas públicas, clases y como asistente en las competencias, similar a lo que Chula Zapata 

describe como un proceso que le ayudó a aprender a controlar sensaciones de autosabotaje. 

Antes cuando iba a las balls me saboteaba mucho y acababa llorando. Tuve que 

aprender y desaprender, que tengo que celebrar todo el tiempo, todos los 

momentos, así ese día no lo haya hecho bien, porque me esforcé para vestirme, 

me esforcé para entrenar, me esforcé para ir, tuve que incluso ver de dónde 

sacaba dinero para pagar lo que tengo puesto o para pagar una entrada si es que 

tienes que pagar una entrada y sí como que esos retos personales en los cuales 

el sabotaje tuvo que desaparecer para poder disfrutar lo que hago. (Chula 

Zapata, 2024) 

Esta preparación y entrenamiento también tiene aprendizajes corporales, al vivir tu cuerpo 

como la materia prima de tu performance, es necesario aprender a escucharlo, reconocer sus 

límites, necesidades y descansos; así como no dejarse llevar por la competencia y evitar hacer 

movimientos que puedan ocasionar lesiones. Al respecto, Pantera menciona que ha ganado 

confianza en tanto que conoce los movimientos que puede y no puede hacer con su cuerpo. 

Hay veces que, si no caliento bien y quiero hacer un dip, lo hago de otra manera 

para no lastimarme, porque ha sido un proceso conocer mi cuerpo, hay gente 

que no lo conoce y se lastima horrible, creo que por eso nunca me he lastimado 

a pesar de que cuando hacía más vogue femme hacia cosas que yo decía wey -

¿por qué hice eso o sea de que por?-. Y aun así no me lastimaba porque justo he 

desarrollado un poquito eso de saber hasta dónde y por dónde y las veces que 

me he lastimado ha sido porque no caliento bien, pero nunca ha sido porque 

haga algo que no pueda hacer, porque no lo hago simplemente. (Pantera 007, 

2024) 

Además de generar una conciencia corporal que va más allá de tus límites materiales y 

comenzar a sentir también a los cuerpos que te rodean. Any lo describe como prepararse para 



188 
 

 

unas Olimpiadas, en tanto que el cuerpo hace cosas que no son necesariamente naturales, lo 

cual genera una sensibilidad particular que ayuda a amortiguar caídas, evitar golpes, desarrollar 

agilidad y visión periférica, además de tener autocontrol mental. 

Lo digo mentalmente, porque hablando de old way tenemos los bloqueos, los 

blocks, el cuidar, el no ahorcar o no golpear, el tener ese control mental y 

corporal para poder realizar ese momento de freestyle, porque no es algo 

coreografiado, si en coreografías en pareja luego suceden accidentes, ahora en 

algo que no está hecho pueden pasar muchas cosas. (Any Funk, 2024) 

El constante trabajo con y desde el cuerpo, como cualquier actividad física y artística, puede 

traer bloqueos artísticos, donde sientes que no estás mejorando, dichos bloqueos también 

pueden convertirse en una manera de aprender a escuchar a tu propio cuerpo y una llamada al 

descanso, cuestión que solemos dejar de lado, ya que, bajo la lógica de la productividad 

capitalista, el descanso es visto como “flojera” o “debilidad”. Por ejemplo, Chibi menciona que 

cuando ha pasado por bloqueos artísticos tanto en la práctica del waacking, como del vogue 

femme, lo toma como un espacio para reflexionar.  

He tenido esos grandes bloqueos artísticos donde topo con pared, siento que no 

está pasando nada y digo -ok, descansar un poquito, ok ¿qué está pasando?-, 

reflexiono mucho, pero siempre vuelvo. Vogue femme siempre ha sido así, me 

peleo, regreso, me da ansiedad, regreso, porque a pesar de todo me hace feliz, 

me da mucha vida, vogue femme ha sido mi lugar seguro muchos años. (Chibi 

Revlon Miu Miu, 2024) 

Adicionalmente, el trabajo a partir de la escucha de otras experiencias, así como del reflejarse 

con vivencias similares, les permite ampliar sus horizontes y aprender de otrxs. Por ejemplo, 

Isha aprendió a cuestionar ideales tradicionales, machistas y patriarcales que en algún momento 

normalizó viviendo en Monterrey, para ejercer una mentalidad más crítica: “llegar a la Ciudad 

de México y conocer el ballroom y conocer diversidades, conocer cosas que te abren la mente, 

hoy en día creo que el ballroom me ha enseñado a cuestionar, me ha enseñado a ser más 

analítica con las cosas que voy a decir” (Isha Ninja Ubetta). Mientras que Furia lo entiende 

como una oportunidad para aceptar que los trayectos de vida de otras personas permiten 

también que la escena ballroom mexicana evolucione. 

Ballroom evoluciona, siempre evoluciona, cuando me peleaba con la 

superioridad ortodoxa de ballroom, de que -¡respeten la cultura!-, ni que fuera 

un dios. La cultura la hacen los demás, la alimentación de la cultura la hacen 

todos los que la van conformando generación tras generación, si ballroom ha 



189 
 

 

cambiado las categorías desde el principio ¿por qué los demás no pueden 

cambiar también? Obviamente entendiendo ciertas cosas, leyendo sus trayectos 

de vida, sus experiencias. Esta cuestión de la evolución me lleva a esto de que 

todo cambia, todo fluye. (Furia 007, 2024) 

Así, el ballroom se presenta como un espacio con experiencias atravesadas por una diversidad 

de cuerpos que propician por un lado la autocrítica y la autorreflexión, en tanto que permite 

escuchar y aprender de otrxs. Pero también la práctica del voguing permite acercase a sus 

propias corporalidades, a escucharse desde un lugar sensible generando una sensación de 

seguridad y autorreconocimiento, capaz incluso de romper con lógicas aprendidas del 

capitalismo y darle espacio al descanso, la reflexión y la contemplación. 

Escuchar historias de vida y experiencias permite tener acercamientos personales más 

empáticos, aun cuando esas historias no nos atraviesen de la misma manera. Por ejemplo, Isha 

ha podido reflexionar a lo largo de los años sobre actitudes racistas o clasistas que haya tenido 

contra otrxs voguerxs a partir de escucharles y mantenerse abierta al diálogo. 

Cuando entré a Ubetta cierta gente me hacía un poco menos y empezaron estas 

habladurías de que soy una persona blanca, que soy clasista, que soy racista y a 

lo mejor sí, porque no todo el tiempo estás viendo qué dices o haces, también 

es importante cuando la gente te lo esté diciendo cuestionarte si realmente lo 

estás diciendo o si realmente lo dijiste y aprender de ello, porque no todas somos 

perfectas. (Isha Ninja Ubetta, 2024) 

Furia declara que su paso por la escena ballroom más que enseñarle a voguear, le ha enseñado 

a escuchar y a ser empático “con los trayectos de vida del otro, aprender a escuchar, en ballroom 

aprendí a escuchar más que aprender a voguear, en mi caso no imponer, no hablar desde la 

imposición, por algo que una vez me dijo una persona que ya no está en ballroom, me dijo -sé 

empático, aprende a escuchar a esta persona, ya si no coincide con tus perspectivas de vida 

pues es tu pedo y es su pedo, pero si tú no eres empático con su visión ¿cómo vamos a 

entender?-” (Furia 007, 2024). 

 Adicionalmente, esta autocrítica y autorreflexión ha permitido trabajar a partir del 

reconocimiento de privilegios personales y aprender a ceder espacios, para poder vivir una 

escena más plural y diversa. Pantera y Furia reconocen que es importante como hombres y 

como butch queens aprender que “estás parado en un espacio trans, en un espacio donde quizá 

por primera vez tu como hombre no eres el protagonista” (Pantera 007, 2024). “Como butch 

queen tenemos que aprender a ceder ciertos aspectos desde nuestro privilegio y que no me doy 

la banderita del más deconstruido, pero hay que saber ceder” (Furia 007, 2024). Esta es una 



190 
 

 

reflexión que por ejemplo, en los espacios feministas se ha pedido desde hace décadas y aún 

así año con año, en las marchas por el Día Internacional de la Mujer el 8 de marzo, se sigue 

contando con la presencia y una búsqueda de protagonismo por parte de hombres 

cisheterosexuales.  

Annia recuerda que un momento de tensión dentro de la comunidad fue cuando diversxs 

voguerxs comenzaron a declarar que: 

-El ballroom nos pertenece por prietas, por periféricas, por esto y si no eres ni 

prieta, ni periférica, ni creciste en situación de pobreza, no tienes nada que hacer 

aquí-. Yo soy de la idea de que, si el ballroom te hace sentir segura, seguro, 

segure o te hace sentir cómoda, es tu espacio, sin importar de dónde vengas o tu 

color de piel. Simplemente sé consciente del papel que ocupas o del privilegio 

que ocupas para saber a quién cederle los espacios. (Annia Ninja 2024) 

El saberse imperfectxs y en constante evolución ha permitido que muchos de sus miembrxs 

acepten cuando cometen errores y aprender de ellos, Any lo describe como “perderle el miedo 

a la funa [porque] equivocarse es bueno, cometer errores es bueno, nadie es perfecto, todos nos 

equivocamos, siempre respetar, pero no cambiar mi pensamiento sólo para hacer feliz a alguien 

más, tengo que buscar yo ser feliz” (Any Funk, 2024). Por ejemplo, Annia recuerda cuando 

utilizó un atuendo de la danza de venado en una ball, evento que la llevó a reflexionar sobre la 

apropiación cultural, “ahorita entendí que no son disfraces, y que también hay como una 

cuestión sobre las temáticas de balls, que pueden ser delicadas, puedes caer en apropiación 

cultural como disfrazarte de venado o traer como un huipil o como de pronto caminar vestida 

de cholo, o sea, hay cosas muy delicadas que yo no entendía antes”. (Annia Ninja Ubetta, 2024) 

Para Chibi este tipo de diálogos le ha ayudado a que sus posturas sean más claras y 

fuertes, llevando temas antirracistas y anticlasistas a su familia consanguínea, mejorando la 

relación que tiene con su mamá y ayudándole incluso a reconciliarse con su padre poco antes 

de que falleciera. 

Nos tomamos muy en serio ballroom, el tomarlo en serio siento que proviene 

de la misma vivencia, porque también lo resiento un poco, me lo tomo muy en 

serio, porque me cambió la vida, cambió todo, toda mi vida ha sido diferente 

gracias a eso. El tener acercamiento a diferentes identidades, el conocer la 

historia, el saber y reflexionar sobre el racismo, sobre la conciencia de clase, 

sobre muchas cosas de las que ahora se hablan en la escuela pero que uno las 

tuvo que aprender por otra parte, porque nunca te hablaron de eso, sobre todo 



191 
 

 

hablando con personas que lo vivimos siempre, toda la vida. (Chibi Revlon Miu 

Miu, 2024) 

Esta escucha atenta frente a otras historias de vida han generado grandes aprendizajes también 

a nivel colectivo y comunitario. A pesar de las situaciones de violencia que existieron dentro 

de algunas de las primeras casas vogueras en México, en la actualidad estas familias elegidas 

funcionan en muchas ocasiones como el primer espacio de contención. Ayudando a 

reconfigurar lo que entendemos como “familia”. 

Ahmed (2015) busca definir a una familia como queer para interrumpir la imagen ideal 

de la familia tradicional, la cual está basada en lazos biológicos, de procreación y unión 

heterosexuales, “más que pensar en las familias queer como una extensión de un ideal (y, por 

tanto, como una forma de asimilación que sustenta al ideal), podemos empezar a reflexionar 

sobre la denuncia del fracaso del ideal como parte del trabajo que están haciendo las familias 

queer” (p. 236). Caído el ideal, queda la conformación de una familia más aterrizada en la 

realidad, una realidad que converge en un contexto socialmente complejo y, aun así, dotado de 

posibilidades, como un espacio de apoyo. Chula Zapata recuerda sobre su paso por House of 

Ubetta, que su fortaleza como familia radica en el apoyo más allá del baile: 

En el caso de Ubetta, creo que más allá de bailar juntes, de entrenar, de practicar, 

más allá del baile, lo que hacía fuerte la conexión entre nosotros era apoyarnos 

en otras cosas que no tenían que ver con el baile, como estado de salud mental, 

problemas del día a día, cuestiones de trabajo quizá o de no tener trabajo. Siento 

que lo que hacía fuerte o la relación familiar en ese sentido, es ese grupo de 

apoyo. Que sí lo llamábamos familia porque sí, es una familia, era más allá del 

baile, tenía que ver con quién es la persona, qué está viviendo, qué hacemos 

para que esté mejor y al mismo tiempo, pues sí, ir a un ball, aplaudirnos y 

celebrar cuando ganan, enojarnos cuando pierden, pero creo que lo más 

importante era el cuidarnos entre nosotros (Chula Zapata, 2024) 

Las familias vogueras presentan maneras otras también de entender lo que es una figura 

materna o paterna, Isha, Chula, Furia y Pantera, reconocen que lxs madres, padres y xadres 

voguerxs, más que liderar son un apoyo que va desde la contención emocional, hasta ayudar a 

maquillarte o coser un botón, “maternidades, paternidades y xaternidades responsables, que tu 

sepas que esa persona va a estar para ti” (Pantera 007, 2024). Dicha responsabilidad implica 

también mirar hacia adentro y trabajar (en el mejor de los casos), en tu salud mental y 

emocional para poder contener a otrxs.  



192 
 

 

Para Furia se es madre/padre/xadre no sólo desde un lugar de poder, como llegó a 

ocurrir, “no solamente ayudarte en ballroom, sino que también ayudarte a varios aspectos de 

tu vida cotidiana, debe haber una conexión de eso, para mí, para ser madre creo que sí debe 

haber una conexión y tener salud mental para poderte ayudar en lo que te pueda ayudar, porque 

no todo es fácil” (Furia 007, 2024). Similar al modo en el que Chula describe la manera en que 

se vivió como xadre, en el que se reconoce sí como guía, pero también aceptando que dicha 

guía en la práctica del voguing implica también llevarlas a otros espacios de aprendizaje, para 

elle enfocarse más en el apoyo emocional. 

Lo que yo descubrí fue que al menos en mi papel de líder, no fue la persona que 

pone a entrenar a las vogueras, o sea yo si fuera líder solo, capaz que tendría 

puras vogueras feas (risas), que no bailaran bien, pero lo que yo hacía era -mira, 

yo no te voy a poder enseñar eso, ve a clases de tal y tal y tal y ella te va a 

enseñar-. [Entonces su papel] es más como de contención, como de ayudar, 

como de acompañar, como otro tipo de liderazgo, sí es importante entrenar, sí 

es importante ganar, pero es más importante que tu estés bien. Porque al final 

del día, pues es un espacio, sí de baile, pero si tú estás bien emocionalmente 

pues lo vas a hacer mejor y lo vas a disfrutar más. (Chula Zapata, 2024) 

Estas otras maneras de vivir una familia se vuelve un espacio vital de sobrevivencia, por 

ejemplo, Chibi recuerda en Anuar una figura paterna que le ayudó a entrenar y a convertirse en 

mejor voguerx, pero que también le extendió la mano emocional y económicamente cuando lo 

necesitó. “Anuar la verdad fue un gran papá, con sus temas y todo, pero un gran papá. Me 

extendió su mano, me empezó a jalar [a clases y eventos como bailarinx], literal de que hasta 

de comer me daba, porque yo tenía 18, no tenía trabajo, mi papá, tenía el tema de que acababa 

de salir del clóset, mi mamá igual no tenía forma de darme dinero” (Chibi Revlon Miu Miu, 

2024). Para Isha quien, al ser originaria de Michoacán y vivir lejos de su familia consanguínea, 

su familia voguera se ha convertido en su principal apoyo en la Ciudad de México para ella “en 

el ballroom está esa familia que la espera, esa familia elegida que la abrazan, que la quieren, 

que la apoyan, que le dicen que aquí está, porque yo soy foránea, no tengo a mi familia 

biológica viviendo conmigo” (Isha Ninja Ubetta, 2024). 

También representan una posibilidad de seguridad frente a posibles violencias externas, 

por ejemplo, Chula Zapata recuerda que al inicio se sentía más segura de salir de su casa 

travestida para una ball porque iba acompañada de sus hermanas. Mientras que Pantera, 

reconoce en algunas madres su capacidad de cuidar a sus hijxs, aun cuando ellas también se 

estén exponiendo. Veía a una voguerx que fue madre en House of Karnalas:  



193 
 

 

Y yo decía eso también es ser madre, que se cuidaran, que decía -si se te acerca 

un policía entre todas nos lo madreamos-. Porque wey, si estamos en la calle 

somos diez jotos, trans, travestis, morenas, obviamente nos van a tarjetear o nos 

van a voltear a ver de alguna manera y yo decía, -esta persona nos va a cuida, 

porque es una perra de barrio y esa perra no se va a dejar-. (Pantera 007, 2024) 

Este apoyo y sensación de comunidad se vive más allá de la configuración familiar, si bien, se 

reconoce que los balls son espacios donde no todxs son amigxs, pues existen conflictos 

interpersonales, igual se busca el respeto y reconocimiento mutuo. Durante las balls es común 

ver a miembrxs de distintas casas vogueras y 007 gritar las porras de otras casas como señal de 

apoyo y reconocimiento. Al respecto Isha menciona “creo que también es importante, aunque 

sea gritarles su porra, porque es esa parte también de poder decir bueno no nos llevamos bien, 

no me cae bien, pero pues de alguna manera también está aquí y el ballroom existe por eso, por 

el celebrar a los demás” (Isha Ninja Ubetta, 2024). Para Chula, 

Ballroom es un espacio LGBT donde habitamos muchísimas identidades de 

género. Sí, la familia es como tú círculo más seguro en ese espacio, pero al final 

del día, cuando vas a un ball, estás en un espacio donde hay otras personas como 

tú con las cuales te sientes segure. Ballroom, es muy de que te abraza sin 

importar como seas, sin importar el color de piel que tengas, la clase social de 

la que seas, la preferencia sexual, la expresión de género y todo lo que tenga 

que ver con el género lo abraza. (Chula Zapata, 2024) 

Incluso existe la posibilidad de maternar/paternar/xaternar sin la necesidad de que se adopte tu 

apellido voguerx. Por ejemplo, Chibi, quien fungió como madre de House of Serenity entre 

2021 y 2023 “abrí esa casa para apoyar a mis hijas, para que sintieran que tienen el respaldo de 

alguien” (Chibi Revlon Miu Miu, 2024), al dejar su cargo para ingresar a House of Miu Miu 

reconoce que su responsabilidad y apoyo con sus hijas voguerxs no se terminaba y hasta la 

fecha tiene una relación cercana con ellas. Incuso hay personas que le consideran madre, aún 

sin pertenecer a la misma casa. 

Me tocó maternar Toluca, iba y entrenaba a las Toluqueñas, convivía con ellas, 

hablábamos de muchas cosas, tal vez no iba tan seguido porque no me lo 

permitía mucho la economía, pero cuando iba aprovechaba el tiempo y estaba 

con ellas y platicaba y trataba como de quedarme el mayor tiempo posible y de 

escucharles, de realmente maternar, hacer mi trabajo. (…) Yo he tratado de 

marcar algo en ellas para que se queden con eso, que digan es gracias a esta 



194 
 

 

persona puedo decir que he logrado cosas o puedo decir que superé esto, es mi 

forma de dejar huella, en las personas. (Chibi Revlon Miu Miu, 2024) 

Isha reconoce que aun cuando no se tiene una familia voguera y se camina de manera 

independiente, existen formas de apoyo, por ejemplo, actualmente existe una porra para lxs 

007, “también me encanta esta parte del ballroom que también puede ser individual, que 

también puedes tú estar dentro del ballroom sin a fuerzas tener una casa o sin a fuerzas estar 

con familias, a lo mejor tus familias son todas” (Isha Ninja Ubetta, 2024). Por su parte, Pantera 

reconoce que en un inicio le ayudó ser parte de House of Magdalena e hijx de su madre Isis, 

pero en la actualidad, gracias a su trabajo y perseverancia dentro de la escena, se ha hecho de 

un círculo de amigxs extendido, disfrutando vivirse sin una casa voguera. “Afortunadamente 

tengo mucha gente que me quiere, tengo muchos amigues, he creado vínculos con mucha gente, 

vínculos personales fuertes, entonces obviamente sentir el apoyo y que la gente me celebra por 

lo que yo he hecho más allá de tener un apellido o ser hijo de alguien sino como de -ah es 

Pantera-” (Pantera 007, 2024). 

Así, más allá de si se cuenta con un apellido voguero o no, adentro del ballroom se 

generan lazos que en una primera instancia se apoyan para las balls, practicar juntxs, etc. Pero 

que se consideran familia porque fungen como un espacio de apoyo y contención en el día a 

día afuera de los eventos y las prácticas, son las personas a las que se acude cuando se necesita 

apoyo o un hombro en el cual llorar, incluso quienes te abren la puerta de tu casa cuando te ves 

obligadx a dejar el hogar consanguíneo. Las familias vogueras, cuestionan la heterosexualidad 

obligatoria que busca moldear “los cuerpos al suponer que un cuerpo ‘tiene que’ orientarse 

hacia algunos objetos y no otros” (Ahmed, 2015, p. 223), no sólo en relaciones de pareja, 

también en relaciones afectivas familiares. 

 Por último, quiero cerrar este análisis con el trabajo en torno al miedo, ya que es una 

emoción recurrente que atraviesa a los cuerpos y genera aprendizajes tanto individuales como 

colectivos, en todas las entrevistas realizadas se mencionó en algún momento la sensación de 

miedo. Miedo de no ser lo suficientemente buenx en su performance, miedo de vivirse 

abiertamente LGBTQ+, miedo de cometer errores, miedo de sentirse femeninx, miedo de vivir 

con VIH, miedo al rechazo familiar, miedo a bailar, miedo a acercarse a otras personas 

LGBTQ+, miedo a la crítica en las balls, miedo a vulnerarse en una ball. Ya que “el miedo 

puede funcionar como una economía afectiva: no reside de manera positiva en un objeto o 

signo en particular [y] esta falta de residencia permite que el miedo se deslice de un signo a 

otro y entre los cuerpos” (Ahmed, 2015, p.107). 



195 
 

 

Ahmed (2015) ve al miedo como una experiencia corporizada que “se siente de manera 

distinta en diferentes cuerpos, en el sentido que hay una relación con el espacio y la movilidad 

en juego en la organización diferencial del miedo mismo” (p. 114). Así, tiene la capacidad de 

encoger “el espacio corporal y cómo este encogimiento involucra la restricción de movilidad 

corporal en el espacio social (...) la economía del miedo funciona para contener los cuerpos de 

otros” (p. 108-112) y al contenerlos, obligarlos a ocupar menos espacio.  

El miedo siempre fue algo que me detuvo de hacer muchas cosas, primero no 

tener miedo y segundo, creo que va relacionado, que las cosas van a estar bien 

y que al final este si es tu lugar, es tu espacio, es algo que mereces, que has 

buscado y lo encontraste. (Pantera 007, 2024) 

El postulado de Ahmed se materializa en muchas experiencias queer, en tanto que “la apertura 

del cuerpo al mundo implica una sensación de peligro, que se anticipa como un daño o una 

herida futuras” (Ahmed, 2015, p. 115). Se vive con miedo de que las familias consanguíneas 

“nos descubran”, se vive con miedo de caminar por la vía pública, con miedo de utilizar ropa 

extravagante, de llamar la atención, de jotear, de ser objeto de burlas; por el daño, las heridas 

o la violencia que pueda ser infringida sobre nuestro cuerpo.  

El miedo nos limita y configura no sólo en el espacio público y social, es capaz de 

constreñirnos en otros espacios, de generar inseguridades aún en esos lugares donde 

deberíamos sentirnos más fuertes y libres, ya que el miedo tiene un papel central “en cuanto a 

la conservación del poder” (p. 108), se busca que quienes viven fuera de las normatividades 

vivan con miedo. Por lo que romper o buscar romper con el miedo, tiene un carácter 

particularmente político en las personas de la comunidad LGBTQ+, “no tengas miedo, porque 

después de la tormenta, viene la calma” (Any Funk, 2024). 

Aunque tengas mucho miedo ahora, de que no vas a hacerlo bien o de qué te 

van a criticar otras personas, o que se van a burlar, pues nada, tú sigue 

haciéndolo como ahorita lo estás haciendo, entrenando, tomando clases. Si 

sigues así, vas a descubrir qué todo lo que uno hace con amor, lo que se hace 

con dedicación, tiene una recompensa. Y aunque ahorita veas como todo chueco 

y no te gusta lo que bailas, en el sentido de cómo te ves o que te compares mucho 

con otras personas que lo hacen muy bien, descubrirás que vas a hacerlo muy 

bien y que no va a ser necesario compararte con nadie, sino solo contigo mismo 

para para crecer. Vas a descubrir que vas a sanar muchas cosas que ni siquiera 

tienen que ver con el voguing sino con tu persona. (Chula Zapata, 2024) 



196 
 

 

Así, el voguing, incluso más allá del ballroom, se presenta como un espacio para romper con 

dicha contención, de expandirse corporalmente, de brillar, de saberse y sentirse vivx. En 

palabras de Isha “no tengas miedo, el miedo a veces te impide hacer cosas, te hace tener 

inseguridades que cuando te atreves es como magia, cuando tú te conoces, cuando tú ya sabes 

quién eres, haces magia, porque estás a gusto con lo que tú tienes y estás dando tu esencia y la 

esencia para mí es una magia” (Isha Ninja Ubetta, 2024). 

Esta magia permite reconocer el miedo y reconfigurarlo, sentirlo desde el cuerpo para 

posteriormente convertirlo en un motor con capacidades individuales, compartidas y políticas 

de autoconocimiento y goce. Romper con el miedo es romper con las normatividades que nos 

constriñen, que nos quieren ocultxs e inmóviles para no incomodar, es ocupar espacios, aunque 

estén limitados por cuatro paredes, y gritar por un momento: –¡Estoy aquí, estoy vivx y me 

estoy disfrutando, soporta!-. 

  



197 
 

 

Conclusiones Desde el Cuerpo 

A modo de cierre y buscando responder a la pregunta que guía esta investigación ¿cómo se 

construyen las subjetividades vogueras en la comunidad ballroom de la Ciudad de México? 

Concluyo que las subjetividades vogueras se construyen a partir de experiencias individuales 

y colectivas a modo de subjetividades queer, donde el cuerpo se convierte en un espacio central 

permitiendo generar conocimientos encarnados a partir de la repetición de movimientos, tanto 

en prácticas de voguing como en eventos de ballroom.   

 Respondiendo a la primera pregunta específica ¿qué papel tiene el cuerpo en la 

construcción de las subjetividades vogueras? Encuentro que tiene una multiplicidad de 

posibilidades, el primero, como mencioné previamente, el cuerpo toma la capacidad de generar 

conocimientos múltiples y diversos. Encuentro a partir de los movimientos, que en un primer 

momento parecerían aludir e incluso reforzar estereotipos de género sobre lo femenino o lo 

masculino, por ejemplo, en los ademanes de manos y el juego con el cabello durante la 

performance del vogue femme, o el excesivo contoneo de caderas del runway europeo; hasta 

las líneas geométricas del old way o en el caminar recto del runway americano, tiene también 

la capacidad de cuestionar qué es lo que entendemos por femenino y masculino.  

Ya que, dentro de la exageración, cabe también la posibilidad de una crítica, mostrando 

que la feminidad puede ser también fuerte y potente, a diferencia de la feminidad tradicional 

que debe mostrase modesta y delicada. También permite ver modelos de masculinidad de una 

manera más diversa como masculinidades lenchas y masculinidades trans. 

En un segundo momento, a partir de la repetición, así como en el ir y venir entre las 

distintas categorías, ya sea al ser practicadas y/o caminadas, o a partir de la observación de la 

ejecución de otrxs voguerxs, permite un devenir entre diversas expresiones de género, 

generando un mayor autoconocimiento personal. Principalmente, permite a lxs voguerxs 

reconectar y reconciliar con aspectos de su identidad que les fueron negados por sus familias 

consanguíneas o por medio de violencias sistémicas, como es el caso de la feminidad en los 

hombres homosexuales o personas no binarias. Aceptando que independientemente de la 

identidad de género, dentro de las personas existen múltiples maneras de vivirse. 

El cuerpo se convierte también en un espacio sensible, donde las emociones toman un 

papel central, en tanto que se viven de manera individual y compartida, se pegan la vergüenza 

y el miedo, pero también la alegría, el goce y la admiración que se siente cuando vemos y 

celebramos una gran diversidad de cuerpos, aquellos que se escapan de los ideales hegemónicos 

de belleza. Así, se cuestiona y subvierte qué cuerpos merecen o tienen derecho a ser vistos. 



198 
 

 

A modo de recordatorio de que la materialidad del cuerpo importa, a pesar de ser 

constantemente cuestionada, violentada y normada, también tiene la capacidad de resistir, 

reapropiar y resignificarse. Adoptando incluso la posibilidad de metamorfosear miradas, 

aquellas que en la calle pueden generar miedo o disgusto, durante la ejecución del voguing se 

pueden convertir en miradas de admiración, generando impresiones desorientadas dentro y 

fuera de los eventos de ballroom. 

Respecto a ¿cómo impacta en su vida cotidiana la performance del voguing afuera del 

ballroom? Encuentro que existe un cambio significativo en el transitar por la vida de las 

personas vogueras, un antes y un después lleno de aprendizajes personales y comunitarios que 

se viven atravesados por los diversos cuerpos. Por un lado, está la relación consigo mismxs, el 

voguing y las balls funcionan como un espacio de expresión personal, artística e identitaria, un 

espacio para la catarsis personal ya sea para explorar aspectos de su vida artística o para sanar 

heridas personales. Independientemente de la categoría que caminen, old way, vogue femme, 

runway, sex siren, etc., desde su preparación para una batalla semanas antes del evento, hasta 

el paso por las audiciones y las batallas, el ballroom es un espacio que les permite ser vistxs y 

sentirse reconocidxs por otrxs, de la mano de la expresión artística para presentar su yo más 

auténtico, fuera de las limitaciones que puedan vivir en el día a día en el mundo exterior. 

Adicionalmente a partir de la convivencia y escucha de otras historias de vida queer, 

distintas a las suyas, permite, por un lado, una exploración identitaria como es el caso de 

personas trans y no binarias, que han trancisionado a partir de convivir con más personas que 

se viven bajo el paraguas trans. Así, como la posibilidad de vivir su orientación sexual de una 

manera más abierta para sí mismxs y en el mundo social, especialmente frente a otros espacios 

que se presentan como LGBTQ+, pero que son habitados principalmente por hombres 

cisgénero homosexuales, que en muchas ocasiones ejercen violencias racistas, machistas, 

misóginas y transfóbicas. 

También se presenta como un espacio que cuestiona a la matriz heterosexual o la 

heterosexualidad obligatoria, primero en la posibilidad de explorar de la sexualidad para sí 

mismxs, especialmente en la práctica del sex siren. En esta categoría la sexualidad se muestra 

y se vive como una sexualidad expandida, más allá del reduccionismo de la matriz heterosexual 

que reduce el ejercicio de la sexualidad a la genitalidad y a las relaciones sexuales, en la práctica 

del sex siren, lo central es la relación con tu propio cuerpo y con tu sensualidad. La principal 

batalla es contra unx mismx, ya que es una categoría que requiere de muchísima autoconfianza 

y conocimiento de tu propia corporalidad. 



199 
 

 

Y segundo, en las figuras de las maternidades, paternidades y xaternidades, incluso más 

allá de la existencia de los apellidos vogueros. Las madres, padre y xadres más que liderar o 

fungir como una figura de poder, como ocurre en muchas ocasiones dentro de la familia 

tradicional heterosexual consanguínea, se busca que sean un apoyo que van desde el apoyo y 

la preparación para una ball (practicas, ayudar a otrx voguerx a maquillarse, etc.), hasta la 

contención emocional afuera de la comunidad y de los eventos de ballroom. Esto implica 

también, que la persona que ostenta este título haga también un trabajo de mirar hacia adentro 

y trabajar en su salud mental y emocional para poder apoyar y contener a otrxs, para llevar a 

cabo maternidades, paternidades y xaternidades reponsables. 

Si bien el ballroom no es un espacio perfecto, ya que en muchas ocasiones replica las 

mismas violencias de las que muchxs de sus integrantes vienen buscando refugio, desde 

insultos, agresiones físicas y hasta violencias sexuales, generando una gran cantidad de 

contradicciones entre sus miembros, también es un espacio de resistencia y aprendizaje. Es por 

esto que, uno de los mayores aprendizajes tiene que ver con evitar romantizar el ballroom, ya 

que a pesar de que se presenta como “el oasis de la disidencia” y “el oasis de la alteridad”, esto 

no siempre es así. 

Caminar una ball si bien puede ser divertido y una oportunidad para sentirte vistx, 

también es un espacio vulnerable donde te expones a acciones o comentarios que podrían ser 

emocionalmente hirientes, donde un chop o una crítica, en el mejor de los casos te puede ayudar 

a generar mayor fortaleza mental, pero también pueden ser una situación de quiebre o 

rompimiento si ese día te encuentras emocionalmente vulnerable. Incluso una batalla implica 

un riesgo de lastimarse físicamente, si por ejemplo ese día estás desconcentradx o no te 

preparaste correctamente. Al final de cuentas, es un espacio conformado por personas, 

imperfectas y en muchas ocasiones, con heridas profundas, donde en la práctica no todxs los 

cuerpos son siempre celebrados. 

Por lo que muchxs de lxs voguerxs que llevan en la escena ballroom desde su 

conformación entre 2011 y 2015, han tomado distancia temporalmente como una forma de 

autocuidado. Así, el voguing y el ballroom se presentan también como un espacio para la 

autorreflexión y la introspección, lo cual, en un mundo capitalista como el que vivimos 

actualmente, donde se enaltece la producción y la autoexplotación, el descanso y la reflexión 

son actos de resistencia desde el cuerpo. 

Si bien, no es una comunidad perfecta, a lo largo de los 10 años que lleva existiendo la 

escena ballroom en México, se han realizado ejercicios de discusión y de escucha que buscan 

ser horizontales, como la apertura al diálogo en asambleas presenciales y en línea, para evitar 



200 
 

 

replicar violencias machistas, misóginas y transfóbicas dentro de la comunidad, donde la 

finalidad es escuchar a la diversidad de voces que conforman la comunidad ballroom, 

generando una suerte de compromiso queer. Generando cambios sustanciales para hacer sentir 

a sus miembrxs segurxs, como protocolos en situaciones de violencias, expulsando a miembrxs 

que han ejercido algún tipo de violencia contra otrx voguerx dentro o fuera de los eventos y las 

prácticas públicas, búsquedas y diálogos que buscan una reparación integral del daño, así como 

apertura de categorías para incluir a personas no binarias, hasta eliminación y transformación 

de otras.  

Tal es el caso de la categoría realness, que en otras escenas como la de Estados Unidos, 

tiene la finalidad de evaluar el “pase” de personas trans, o qué tanto puedan asemejarse a una 

persona cisgénero en la vida social o en “el mundo real”. A partir de la apertura a la discusión 

y la escucha atenta, esta categoría tomó un giro hacia la comedia y la ironía, donde se califica 

la apropiación de profesiones o expresiones culturales donde no suelen tener cabida las 

identidades abiertamente LGBTQ+. Similar a lo que ocurría al inicio con dicha categoría en la 

década de los 80 en Nueva York, como una manera de decir -si parezco es porque podría serlo 

en el mundo real si se me brindara la oportunidad-. 

Puedo vislumbrar así, que la práctica del voguing en sus diversas categorías genera una 

subjetividad queer, donde a partir del reconocimiento de las violencias vividas dentro y fuera 

del ballroom, así como del goce, la celebración y la fiesta, afecta directamente en la autoestima 

y la autopercepción de sus miembros, pero también en reconocerse imperfectxs, contradictorixs 

y en constante evolución. Generando relaciones interpersonales más atentas y empáticas, 

aceptando que existe una rotura y dolencias compartidas que buscan ser subvertidas en 

colectividad. 

Así, el cuerpo o, mejor dicho, los cuerpos vogueros se convierten en espacios 

epistémicos, creadores de una epistemología encarnada y en movimiento que permite a su vez 

una suerte de fenomenología queer. En tanto que estos cuerpos que performan permiten 

visualizar otras formas de habitar y de ser habitados en el espacio. Mundos otros, en ocasiones 

contradictorios, pero siempre cargados de fantasía y complicidad. 

  



201 
 

 

Voguelario 

Baby. Se utiliza para distinguir el nivel de dificultad de una categoría, es un nivel principiante, 

pero que ya comience a dominar la categoría, si unx voguerx gana un grand prize como baby, 

ya no puede volver a competir en ese nivel en la misma categoría y debe pasar a OTA en futuras 

balls. 

Balls. Diminutivo de ballroom, se pronuncia bals. “Competiciones de carácter festivo en las 

que el desfile en pasarela se combina con espectaculares batallas de baile ante la atenta mirada 

de un jurado. Se trata de fiestas a las que se acude principalmente a ver y ser visto. A tal punto 

que el público asistente, con sus ropas y gestos, chasquidos de dedos y coros de animación, se 

convierte en parte crucial de la performance” (Gavaldon y Segade, p. 473, 2020). 

Batalla. Competencia de las diversas categorías de voguing. 

Butch Queen (BQ). Hombres cisgénero homosexuales. 

Caminar. Realizar una performance de vogue en sus diversas categorías dentro de una ball. 

Cunt/Cunty. Actitud atrevida, descarada, segurxs de sí mismo y en contacto con tu lado más 

femenino independientemente de tu identidad sexo-genérica. Se utiliza también para describir 

una manera guiar una performance de vogue femme hacia la hiperfemenidad. 

Femme Queen (FQ). Mujeres trans. 

Grand Prize (GP). Premio mayor, se otorga a quien resulte ganadorx en una categoría, puede 

ser en efectivo, en especie o una combinación de ambas. 

Kiki. “Se refiere como escena kiki a la vertiente más joven y amateur, espontánea y familiar 

dentro del tejido ballroom. Por ello es también la más fresca y osada, la que permite detectar a 

nuevos valores y lograr que su público se lance a participar” (Gavaldon y Segade, p. 473, 2020).  

Main/Major. Escena de ballroom conformada por las grandes casas internacionales que existen 

desde la década de los 70, por lo tanto, las kikis son también las escenas locales que no cuentan 

con el respaldo y renombre de las escenas y casas del norte global. 

Male King (MK). Hombres trans. 

OTA. Open To All por sus siglas en inglés, se refiere a las categorías que están abiertas a todas 

las identidades de género. En México rara vez se dividen las categorías por identidades de 

género, por lo que OTA se utiliza más para diferenciar el nivel de dificultad a uno más alto. 

Shade. “Es aquella expresión desvelada de burla o desprecio que toma una forma 

excepcionalmente ambigua, sibilina o indirecta. Esto puede hacerse con palabras o, más 

habitualmente, dirigiendo un gesto humillante, al contrario. El shade es una economía de signos 

y gestos que opera en las sombras, en los márgenes del discurso” (Gavaldon y Segade, p. 16, 

2020). 



202 
 

 

Storming. Castellanizado como estormeo, es un momento fugaz e innesperado, en el que unx 

voguerx irrumpe la performance de otra, ya sea durante el LSS, las audiciones/tens o las 

batallas. Por lo general su finalidad es resolver un conflicto interno, real o inventado con fines 

de entretenimiento, entre voguerxs por medio de la performance y el shade. 

Reading. “Consiste en desvelar los defectos de tu rival con gracia y un aire desafiante. Un buen 

reading, en otras palabras, es la elevación del insulto a una forma de arte” (Gavaldon y Segade, 

p. 16, 2020). 

Virgin. Se utiliza para distinguir el nivel de dificultad de una categoría, es el nivel más básico, 

puede ser caminado únicamente por quienes lleven máximo un año compitiendo en una 

categoría o que no hayan ganado previamente un grand prize. 

  



203 
 

 

Anexos 

Anexo 1. Mapas conceptuales del estado del arte 

Tabla 2. Mapa conceptual de lecturas sobre cuerpo 

 ¿Cómo se ha estudiado el cuerpo? ¿Qué puede un cuerpo? 

Teorías Dualismo Cartesiano Prácticas corporales 

 Mente-cuerpo Técnicas corporales 

 Psicoanálisis Tecnologías del cuerpo 

 Fenomenología  

 Existencialismo  

 Materialismo  

Metodologías Historiografía Historiografía 

 Análisis del discurso Consulta documental y literaria 

 Consulta documental y literaria  

Género Michel Foucault Michel Foucault 

 Friedrich Nietzsche Meri Torras 

  Donna Haraway 

 

Tabla 3. Mapa conceptual de lecturas sobre performance 

 

Performance como 

práctica artística 

Performance y cuerpo en análisis 

concretos 

Performance, cuerpo y 

conocimiento 

Teorías 

Estudios del 

performance Teoría Queer Estudios del performance 

 Teoría Queer Feminismo Teatrología 

 Teoría de la danza Poder Ciencia cognitiva 

 Poder Biopolítica Experiencia corporal 

 Camp Interseccionalidad Ciencias del lenguaje 

 Identidad Psicoanálisis 

Giro cognitivo en las artes 

escénicas 

 

Performatividad de 

género Comunidad  

 Cultura   

Metodologías Historiografía Análisis del discurso 

Consulta documental y 

literaria 

 Etnografía Análisis literario  

 Observación participante   



204 
 

 

Género Butler Butler Butler 

 Paul B. Preciado   

 

Tabla 4. Mapa conceptual de lecturas sobre voguing 

Análisis 

literario/Audio

visual Historia Danza/Cuerpo Raza y sexualidad 

Estudios del 

performance Moda 

Estudios del 

Performance Género Cuerpo Teoría Queer Camp Identidad 

Teoría del 

Afecto Drag Danza 

Teoría Crítica de 

la danza Teoría Queer Subcultura 

Feminismo 

(praxis 

feminista) Ballroom Género Subcultura Cultura Sincretismo 

Tecno-Kitsch Sincretismo 

Performatividad 

de género 

Estudio del 

tiempo Performance  

Poder  Resistencia Familia 

Performatividad 

de género  

Género  Normatividades Flow Identidad  

Sincretismo  

Performance 

(artístico) 

Psicología del 

performance   

Análisis 

literario Historiografía Etnografía   

Consulta 

documental y 

literaria 

Análisis 

literario 

Consulta 

documental y 

literaria 

Etnografía de la 

danza    

Media 

Entrevista a 

profundidad 

Entrevista a 

profundidad    

 

Documental 

Audiovisual     

 Etnografía     

Butler Butler Butler Butler Butler  

Foucault Bell Hooks Foucault  Paul B. Preciado  

      

 

  



205 
 

 

Anexo 2. Cuestionario para entrevista a profundidad No. 1. 

 

Nombre y apellidos vogueros. 

Edad. 

Identificación de género. Pronombres que prefiere utilizar. 

  

Voy a realizar dos tipos de preguntas, unas relacionadas específicamente con el voguing y el 

ballroom y otras de carácter personal, pero si se cruzan entre sí, por favor siéntete con la libertad 

de contarme. 

Preguntas sobre ballroom 

¿Cómo se relacionan les participantes de tu familia durante la ball? ¿Cómo se apoyan? 

¿Cómo se relacionan con les miembros de otras familias? 

¿Cómo te preparas para una ball? 

¿Cómo llegas a una ball? 

¿Qué haces al terminar una ball? 

¿Cómo regresas?¿Cómo es el trayecto de regreso? 

¿Existen diferencias entre el trayecto de llegada y el de regreso? Si sí, ¿Cuáles son? 

¿Por qué elegiste la casa en la que eres parte? ¿Cómo fue el proceso para ingresar a esta casa? 

O en caso de ser 007 ¿Por qué eliges no formar parte de una casa? 

  

Preguntas personales 

¿Cómo era tu vida antes del voguing? Bailabas, no bailabas, si sí, qué bailabas. 

¿Cómo llega el voguing a tu vida? ¿Recuerdas la primera vez que lo viste? ¿Cómo fue? 

¿Cuándo empiezas a practicarlo? 

¿Cómo es tu vida fuera del ballroom? ¿A qué te dedicas? 

¿Cuáles son las principales diferencias entre tu vida dentro del ballroom y fuera del ball? 

Si bailaba algún otro estilo previamente, ¿Cuáles son las diferencias entre ese estilo de baile y 

el voguing? 

¿Qué significa para ti el voguing? 

¿Cuál es tu categoría favorita para caminar? ¿Por qué? 

 ¿Actualmente continúas tomando clases o yendo a prácticas públicas con alguien de la 

comunidad ballroom? Sí, sí ¿Con quién y qué estilos? ¿Aproximadamente cuánto tiempo a la 

semana le dedicas a la práctica, ya sea en clases o de manera individual? 



206 
 

 

¿Das clases o diriges alguna práctica pública? Si, sí ¿Aproximadamente cuánto tiempo a la 

semana le dedicas a estas clases o prácticas públicas? 

¿Has enfrentado retos dentro de la comunidad del ballroom? Si sí ¿Cuáles? 

¿Has enfrentado retos fuera de la comunidad ballroom por voguear? Si sí ¿Cuáles? 

¿Sientes que ha cambiado tu transitar en la vida a partir del voguing? Por ejemplo, manera de 

caminar, movimiento, vestimenta. ¿Puedes darme algunos ejemplos? 

¿Existe algo que te haya aportado el voguing en tu vida que consideras que sólo pudo provenir 

de ahí? ¿Qué? 

¿Qué le dirías al nombre del entrevistade que apenas empezaba a voguear? 

¿Qué le dirías al nombre del entrevistade que todavía ni vogueaba? 

 

Tanto el orden como el contenido del cuestionario puede ir cambiando conforme se desarrolle 

la entrevista. No olvidar preguntar ahondar en respuestas que den pistas sobre cambios antes y 

después del voguing, ya sean de vestimenta, corporales, sensaciones, sentimientos, etc. 

Solicitar fotografías-video de archivo en caso de que sea necesario ilustrar, recordar que estas 

no se replicarán sin su consentimiento y pueden ser simplemente descritas. 

 

 

  



207 
 

 

Anexo 3. Cuestionario para entrevista a profundidad No. 2.  

  

El contenido de esta entrevista será de carácter más personal y puedes elegir contestar o no las 

preguntas que realizaré a continuación. 

 

¿En qué parte de la república naciste o te criaste? Si no es de la ciudad, preguntar a qué edad 

llegó a la Ciudad de México y con qué finalidad. 

¿Puedes platicarme cómo era tu vida antes del voguing? ¿A qué te dedicabas? 

¿Cuáles eran tus actividades preferidas para tus tiempos libres? 

¿Puedes platicarme sobre tu proceso de identificación de género y preferencia sexual? 

¿A qué edad ocurrió? 

¿Cómo fue la reacción de tu familia consanguínea y amistades? 

¿Cómo es tu relación con tu familia consanguínea y amistades actualmente? 

Tanto el orden como el contenido del cuestionario puede ir cambiando conforme se desarrolle 

la entrevista. No olvidar ahondar en respuestas que den pistas sobre cambios antes y después 

del voguing, ya sean de vestimenta, corporales, sensaciones, sentimientos, etc. Solicitar 

fotografías-video de archivo en caso de que sea necesario ilustrar, recordar que estas no se 

replicarán sin su consentimiento y pueden ser simplemente descritas.  



208 
 

 

Anexo 4. Cuestionario de entrevista para Annia Ninja, Furia 007 y Any Funk. Historia del 

voguing en México. 

¿Cómo surge la comunidad ballroom en México? 

¿Quiénes son sus principales precursores? 

¿Dónde se encuentran actualmente? (Any Funk, Franka Polari, Zebra, específicamente quienes 

ya no se encuentran en activx) 

¿Cuáles fueron las primeras categorías que se practicaron y batallaron en México? 

¿En qué años y cómo van ingresando otras categorías? (Oldway, newway, sex siren, etc.) 

¿Qué categorías son caminadas actualmente en México? 

¿Cuál es el origen de dichas categorías? ¿Han tenido cambios o variaciones a partir de su 

llegada a México o se mantienen fieles a sus orígenes? 

¿Cuál ha sido tu papel en la comunidad ballroom y en su historia? 

¿Cuáles son los principales retos que ha enfrentado la comunidad de manera externa? 

¿Cuáles son los principales retos que ha enfrentado la comunidad de manera interna? 

 

¿Cómo se conforma una casa vogue? 

¿Qué se requiere para ser madre/padre/xadre? 

¿De dónde viene el apellido 007? 

¿Cada cuánto ocurren los eventos de ballroom? 

¿Cómo se lleva a cabo la organización de las prácticas públicas? 

¿Cómo se lleva a cabo la organización de las balls? 

¿Cómo se eligen las temáticas y las categorías que se van a caminar? 

¿Cómo se elige el precio de la entrada? 

¿Cómo se eligen los premios de las categorías? 

 

¿Puedes describirme cómo se desarrolla un ball en la CDMX? 

¿Qué trabajo previo tiene que ocurrir para que se lleve a cabo? Logística 

¿Cómo se decide la temática y las categorías que se van a abrir? 

¿Cómo consiguen el lugar en el que se va a realizar? 

¿Cómo se eligen a les jueces? 

 Una vez en el ball ¿Qué ocurre? ¿Qué categorías pasan al principio y cuáles al final? 

  



209 
 

 

Anexo 5. 

Tabla 5. Sistematización de entrevista respecto a los objetivos particulares 

 Objetivos  

Analizar las experiencias vividas por les 

performers de voguing durante la 

ejecución y práctica de la performance en 

relación con su historia de vida. 

(Performance, performatividad de género, 

teoría queer) 

Co-construir y analizar el cuerpo de les 

performers de voguing durante la 

ejecución y práctica de la performance en 

relación con su historia de vida. (Cuerpo, 

nuevos materialismos históricos, 

emociones) 

Proponer una metodología de 

investigación que apele a los 

conocimientos generados por el cuerpo a 

partir de la práctica del voguing. 

(Conocimiento, conocimiento encarnado) 

Teoría: Performance, performatividad de 

género, teoría queer 

Cuerpo, nuevos materialismos históricos, 

emociones 

Conocimiento, Conocimiento encarnado 

Categorías de análisis: Performatividad de 

género, autopercepción, emociones (dolor, 

vergüenza, miedo, repugnancia, amor, 

odio), relación con sí mismx y relación con 

el entorno, comunidad 

Partes del cuerpo utilizadas, 

performatividad de género, 

autopercepción, emociones (dolor, 

vergüenza, miedo, repugnancia, amor, 

odio) 

Partes del cuerpo utilizadas, 

performatividad de género, emociones 

(dolor, vergüenza, miedo, repugnancia, 

amor, odio), comunidad| 

¿Cómo se relacionan les participantes de tu 

familia durante la ball? ¿Cómo se apoyan? 

¿Cómo te preparas para una ball? 

 
¿Cómo era tu vida antes del voguing? 

Bailabas, no bailabas, si sí, qué bailabas. 

¿Cómo se relacionan con les miembros de 

otras familias? 
¿Qué haces al terminar una ball? 

¿Cuándo empiezas a practicarlo? ¿Con 

quién empezaste a practicar, quién dirigía 

estas prácticas? 

¿Cómo te preparas para una ball? 

 

¿Cómo llega el voguing a tu vida? 

¿Recuerdas la primera vez que lo viste? 

¿Cómo fue? 

¿Cuáles son las principales diferencias 

entre tu vida dentro del ballroom y fuera 

del ball? 

¿Cómo llegas a una ball? 

¿Cuándo empiezas a practicarlo? ¿Con 

quién empezaste a practicar, quién dirigía 
estas prácticas? 

¿Cuál es tu categoría favorita para 

caminar? ¿Por qué? 

¿Qué haces al terminar una ball? 

¿Sientes que hay una diferencia y cuáles? 
Además de la vestimenta ¿sientes otra 

diferencia? 

¿Actualmente continúas tomando clases o 

yendo a prácticas públicas con alguien de 

la comunidad ballroom? Sí, sí ¿Con quién 

y qué estilos? ¿Aproximadamente cuánto 

tiempo a la semana le dedicas a la práctica, 

ya sea en clases o de manera individual? 

¿Cómo regresas?¿Cómo es el trayecto de 

regreso? 

¿Cuáles son las principales diferencias 

entre tu vida dentro del ballroom y fuera 

del ball? 

¿Has enfrentado retos dentro de la 

comunidad del ballroom? Si sí ¿Cuáles? 

¿Existen diferencias entre el trayecto de 

llegada y el de regreso? Si sí, ¿Cuáles son? 

Si bailaba algún otro estilo previamente, 

¿Cuáles son las diferencias entre ese estilo 

de baile y el voguing? 

¿Has enfrentado retos fuera de la 

comunidad ballroom por voguear? Si sí 

¿Cuáles? 

¿Por qué elegiste la casa en la que eres 

parte? ¿Cómo fue el proceso para ingresar 
a esta casa? 

¿Cuál es tu categoría favorita para 
caminar? ¿Por qué? 

¿Sientes que ha cambiado tu transitar en 

la vida a partir del voguing? Por ejemplo, 

manera de caminar, movimiento, 

vestimenta. ¿Puedes darme algunos 

ejemplos? 

O en caso de ser 007 ¿Por qué eliges no 

formar parte de una casa? 

¿Actualmente continúas tomando clases o 
yendo a prácticas públicas con alguien de 

la comunidad ballroom? Sí, sí ¿Con quién 

y qué estilos? ¿Aproximadamente cuánto 
tiempo a la semana le dedicas a la práctica, 

ya sea en clases o de manera individual? 

¿Existe algo que te haya aportado el 

voguing en tu vida que consideras que sólo 

pudo provenir de ahí? ¿Qué? 



210 
 

 

¿Cómo era tu vida antes del voguing? 

Bailabas, no bailabas, si sí, qué bailabas. 

¿Das clases o diriges alguna práctica 
pública? Si, sí ¿Aproximadamente cuánto 

tiempo a la semana le dedicas a estas 

clases o prácticas públicas? 

¿Qué ha cambiado en tu vida a partir del 

voguing y qué ha permanecido que 

estuviera antes? 

¿Cómo llega el voguing a tu vida? 

¿Recuerdas la primera vez que lo viste? 

¿Cómo fue? 

¿Sientes que ha cambiado tu transitar en la 

vida a partir del voguing? Por ejemplo, 
manera de caminar, movimiento, 

vestimenta. ¿Puedes darme algunos 

ejemplos? 

¿Qué le dirías al nombre del entrevistade 

que apenas empezaba a voguear? 

¿Cuándo empiezas a practicarlo? ¿Con 

quién empezaste a practicar, quién dirigía 

estas prácticas? 

¿Existe algo que te haya aportado el 

voguing en tu vida que consideras que sólo 

pudo provenir de ahí? ¿Qué? 

¿Qué le dirías al nombre del entrevistade 

que todavía ni vogueaba? 

¿Cómo es tu vida fuera del ballroom? ¿A 
qué te dedicas? 

¿Cuáles eran tus actividades preferidas 
para tus tiempos libres? 

¿Cómo fue la reacción de tu familia 

consanguínea y amistades? 

¿Sientes que hay una diferencia y cuáles? 
Además de la vestimenta ¿sientes otra 

diferencia?  

¿Cómo es tu relación con tu familia 

consanguínea y amistades actualmente? 

¿Cuáles son las principales diferencias 

entre tu vida dentro del ballroom y fuera 

del ball?  
 

¿Qué significa para ti el voguing?  
 

¿Cuál es tu categoría favorita para 
caminar? ¿Por qué?  

 

¿Actualmente continúas tomando clases o 
yendo a prácticas públicas con alguien de 

la comunidad ballroom? Sí, sí ¿Con quién 

y qué estilos? ¿Aproximadamente cuánto 
tiempo a la semana le dedicas a la práctica, 

ya sea en clases o de manera individual?  
 

¿Has enfrentado retos dentro de la 

comunidad del ballroom? Si sí ¿Cuáles?  
 

¿Has enfrentado retos fuera de la 

comunidad ballroom por voguear? Si sí 

¿Cuáles?  
 

¿Cuál ha sido tu papel en la comunidad 

ballroom y en su historia?  
 

¿Sientes que ha cambiado tu transitar en la 

vida a partir del voguing? Por ejemplo, 
manera de caminar, movimiento, 

vestimenta. ¿Puedes darme algunos 

ejemplos?  
 

¿Existe algo que te haya aportado el 

voguing en tu vida que consideras que sólo 
pudo provenir de ahí? ¿Qué?  

 

¿Qué ha cambiado en tu vida a partir del 
voguing y qué ha permanecido que 

estuviera antes?  
 

¿Qué le dirías al nombre del entrevistade 

que apenas empezaba a voguear?  
 

¿Qué le dirías al nombre del entrevistade 

que todavía ni vogueaba?  
 

¿En qué parte de la república naciste o te 

criaste? Si no es de la ciudad, preguntar a 

qué edad llegó a la Ciudad de México y 
con qué finalidad.  

 

¿Puedes platicarme cómo era tu vida antes 

del voguing? ¿A qué te dedicabas?  
 

¿Cuáles eran tus actividades preferidas 

para tus tiempos libres?  
 

¿Puedes platicarme sobre tu proceso de 

identificación de género y preferencia 

sexual? ¿A qué edad ocurrió?  
 

¿Cómo fue la reacción de tu familia 

consanguínea y amistades?  
 

¿Cómo es tu relación con tu familia 
consanguínea y amistades actualmente?  

 



211 
 

 

Anexo 6. Carta de consentimiento informado. 

Consentimiento Informado para Participantes de Investigación de la tesis doctoral “1,2,3 sostén esa pose ahí. Hacia 

una epistemología encarnada y en movimiento” 

El propósito de esta carta de consentimiento es proveer a les participantes en esta investigación con una clara explicación de 

la misma, así como de su rol en ella como participantes. 

            La presente investigación es conducida por la Maestra Andrea Solís González, estudiante del Doctorado en Estudios 

Críticos de Género de la Universidad Iberoamericana. El objetivo de este trabajo es co-construir y trabajar relatos encarnados 

sobre las experiencias de performers de voguing activxs en la comunidad ballroom de la Ciudad de México. 

            Si accede a participar en este estudio, se le pedirá responder preguntas en dos entrevistas. Lo que conversemos 

durante estas sesiones se grabará en audio para poder ser transcritas posteriormente, dichas transcripciones le serán devueltas 

para que pueda realizar anotaciones, cambios y/o darle el visto bueno la cantidad de veces que sea necesaria. 

            La participación en este trabajo es completamente voluntaria. La información que se recoja es absolutamente 

confidencial y no se usará para ningún otro propósito fuera del ámbito académico (tesis doctoral, artículos de investigación, 

etc.). En caso de requerirlo puede utilizarse un alias y por lo tanto sus respuestas serán anónimas. 

            Si tiene alguna duda sobre este proyecto, puede hacer preguntas en cualquier momento durante su participación en 

él. Si alguna de las preguntas durante la entrevista le parece incómodas, tiene usted el derecho de hacérselo saber a la 

investigadora o de no responderlas. Adicionalmente si por cuestiones personales tiene que retirarse del proyecto puede 

realizarlo libremente en cualquier momento. 

  Le agradezco de antemano su apoyo y participación. 

__________________________________________________________________________________________ 

Acepto participar voluntariamente en esta investigación, conducida por la Maestra Andrea Solís González. He sido 

informade del objetivo de este trabajo, que es co-construir y trabajar relatos encarnados sobre las experiencias de performers 

de voguing activxs en la comunidad ballroom de la Ciudad de México. 

Se me ha informado que tendré que responder preguntas en entrevistas, las cuales serán transcritas y devueltas a mí 

para poder realizar cambios y/o dar un visto bueno. 

            Reconozco que la información que yo provea en el curso de esta investigación es estrictamente confidencial y no 

será usada para ningún otro propósito fuera del ámbito académico. He sido informade de que puedo hacer preguntas sobre el 

proyecto en cualquier momento, así como retirarme del proyecto en cualquier momento. 

            Entiendo que una copia de esta ficha de consentimiento me será entregada, y que puedo pedir información sobre los 

resultados de este estudio cuando éste haya concluido. Para esto, puedo contactar a Andrea Solís en el correo electrónico 

andrea.solis.glez@gmail.com. 

 _________________________________________________________________________________________ 

Nombre del Participante                       Firma del Participante               Fecha 

Quiero que se mantenga el anonimato de la información dada: SÌ____ NO_____ 

Yo Andrea Solís González, me comprometo a salvaguardar la confidencialidad de la información obtenida a través de 

entrevistas y a garantizar que dicha información no sea usada para otro propósito fuera de los de este estudio sin el 

consentimiento de la persona entrevistada. 

 ________________________  



212 
 

 

Referencias 

Alcázar, J. (2001). Mujeres y performance. El cuerpo como soporte. Latin American Studies 

Association LASA. XXII International Congress, Washington DC. 

(2008). Mujeres, cuerpo y performance en América Latina (p. 331-350). En K. Araujo 

y M. Prieto (Ed.), Estudios sobre sexualidades en América Latina. FLACSO-Sede 

Ecuador. 

(2014).  Performance: Un arte del yo. Autobiografía, cuerpo e identidad. Siglo XXI 

Editores. 

Alcorn, Y. (3 de septiembre de 2020). El wacking, el baile que arrasa en TikTok. The New York 

Times. Recuperado el 20 de abril de 2025 de 

https://www.nytimes.com/es/2020/09/03/espanol/cultura/waacking-tik-tok-que-

es.html  

Alamilla, N., Roque, N. (Ed). (2012). Bodies of Evidence. The Practice of Queer Oral History, 

Oxford University Press. 

Ahmed, S. (2008). Imaginary Prohibitions. Some Preliminary Remarks on the Founding 

Gestures of the 'New Materialism' (p. 23-39). European Journal of Women Studies. 15. 

1. 

(2015). La política cultural de las emociones. UNAM 

Austin, J. (1962). Cómo hacer cosas con palabras. Paidos Studio. 

Bakewell, L. (marzo 1998). Image Acts. American Anthropologist. 100. 1. pp. 22-32. 

Barad, K. (primavera 2003). Posthumanist Performativity: Toward and Understanding of How 

Matter Comes Matter. Signs: Journal of Women in Culture and Society. 28. 3. pp. 801-

831. 

Bénard, S. (2019). Autoetnografía. Una metodología cualitativa. Universidad Autónoma de 

Aguascalientes. El Colegio de San Luis, A.C. 

Bergson, H. (2006/1896). Materia y memoria: ensayo sobre la relación del cuerpo con el 

espíritu. Editorial Cactus. 

Berland, L.,Warner, M. (enero-marzo 1999). Sexo en público. Fractal Revista Trimestral. 91-

120. 12 (IV). Recuperado el 20 de abril de 2025 de 

https://www.mxfractal.org/F12berla.html  

Berlanga, M. (2022). Sueltas Colectiva: haciendo cuerpo-territorio en Tolouse (Francia). 

L’Orinaire des Ameriques. 228. 

Berman, M. (1992). Cuerpo y espíritu, La historia cultural de occidente. Cuatro Vientos 

Editorial. 

https://www.nytimes.com/es/2020/09/03/espanol/cultura/waacking-tik-tok-que-es.html
https://www.nytimes.com/es/2020/09/03/espanol/cultura/waacking-tik-tok-que-es.html
https://www.mxfractal.org/F12berla.html


213 
 

 

Blázquez, N., Flores, F., Ríos, M. (Coord). (2012). Investigación feminista. Epistemología, 

metodología y representaciones sociales. Universidad Nacional Autónoma de México. 

Braidotti, R. (2004). Feminismo, diferencia sexual y subjetividad nómade. Editorial Gedisa.  

(2005). Metamorfosis. Hacia una teoría materialista del devenir. Akal. 

Brown, J. (2001). Doing Drag. A Visual Case Study of Gender Performance and Gay 

Masculinities. Visual Sociology. 37-54. 16 (1). DOI: 10.1080/14725860108583825 

Buconi, L. (5 de abril de 2025). En México, 68 mujeres trans fueron asesinadas desde 2024. 

Pie de Página.  Recuperado el 20 de julio de 2025 de https://piedepagina.mx/en-

mexico-68-mujeres-trans-fueron-asesinadas-desde-2024/ 

Butler, J. (2002/2015). Cuerpos que importan. Sobre los límites materiales y discursivos del 

“sexo”. Paidós. 

(1999/2007). El género en disputa. El feminismo y la subversión de la identidad. 

Paidós. 

Cabnal, L. (2019). El relato de las violencias desde mi territorio cuerpo-tierra. En Leyva, X. 

Icaza, R. (Coords). En tiempos de muerte: Cuerpos, Rebeldías, Resistencias. 113-123. 

Cárdenas, A. (2016). La performance: el cuerpo como confluencia de los lenguajes artísticos 

(p. 108-110). Reflexión Académica en Diseño y Comunicación. XVII. 28. Segunda 

Edición Congreso Tendencias Escénicas. 

Carlson, M. (1996). Performance: a critical introduction. Routledge. 

Castro, C. (marzo 2023). Estudiantes LGBT+ y sus principales problemáticas en Instituciones 

de Educación Superior. Janaskakua Revista de Divulgación Científica de la Facultad 

de Enfermería. 4. 10. 

Chatzipapatheodoridis, C. (2017). Strike a Pose, Forever: The Legacy of Vogue and its Re-

contextualization in Contemporary Camp Performances. European journal of American 

studies. 11-3. DOI: 10.4000/ejas.11771 

Chavera, A. (feb-may 2009). El cuerpo habla: reflexiones acerca de la relación cuerpo-ciudad-

arte. Revista Virtual Universidad Católica del Norte. 26. 

Ciccia, L. (2022). La invención de los sexos: Cómo la ciencia puso el binarismo en nuestros 

cerebros y cómo los feminismos pueden ayudarnos a salir de ahí [Edición Kindle]. 

Siglo XXI Editores. 

Citro, S., Aschieri, P. (Coord). (2011). Cuerpos en movimiento. Antropología de y desde las 

danzas. Colección Culturalia. Editorial Biblos. 

Colin, L., Vargas-Vega, B. (enero-junio 2024). El uso del lenguaje inclusivo en textos formales 

y coloquiales. Semas Revista de Lingüística teórica y aplicada. 5. 9. 

https://piedepagina.mx/en-mexico-68-mujeres-trans-fueron-asesinadas-desde-2024/
https://piedepagina.mx/en-mexico-68-mujeres-trans-fueron-asesinadas-desde-2024/


214 
 

 

Comisión de Derechos Humanos de la Ciudad de México. (23 de marzo de 2024). CDHCM 

celebra la prohibición de los Esfuerzos para Corregir la Orientación Sexual y la 

Identidad de Género (ECOSIG) a nivel federal. Boletin de prensa. 32/2024. Recuperado 

el 20 de julio de 2025 de https://cdhcm.org.mx/2024/03/cdhcm-celebra-la-prohibicion-

de-los-esfuerzos-para-corregir-la-orientacion-sexual-y-la-identidad-de-genero-ecosig-

a-nivel-

federal/#:~:text=Los%20ECOSIG%20o%20tambi%C3%A9n%20llamadas,persona%

2C%20en%20las%20que%20se  

De Lauretis, T. (1989). Technologies of Gender. Essays on Theory, Film and Fiction (1-30). 

Macmillan Press. 

(dic 2015). “Género y teoría queer”. Mora: Revista del Instituto Interdisciplinario de 

Estudios de Género [Dossier]. 21. pp. 107-118. 

Descartes, R. (2010/1637). Discurso del método. Colección Austral-Espasa Calpe. 

(2009/1641). Meditaciones metafísicas. Escuela de Filosofía Universidad ARCIS.  

Díaz, R. (julio-diciembre 2008). “La celebración de la contingencia y la forma. Sobre la 

antropología de la performance”. Nueva Antropología. XXI. 69. pp. 33-59. 

Dreidemie, M. (2020). Cuerpo, experiencia y performance actoral como vías de 

conocimiento [Trabajo final de posgrado]. Universidad Nacional de Río Negro.  

Fischer-Lichte, E. (2011). Estética de lo performativo. Abada Editores. 

Foucault, M. (19771998). Historia de la sexualidad 1. La voluntad de saber. Siglo XXI. 

(2012b). Historia de la sexualidad 2. El uso de los placeres. Siglo XXI. 

(2012c). Historia de la sexualidad 3. La inquietud del sí. Siglo XXI. 

Fundación Arcoiris. Observatorio Nacional de crímenes de odio contra personas LGBT. 

http://www.fundacionarcoiris.org.mx/agresiones/panel  

García, G. (24 de septiembre de 2022). Cuerpos colonizados: cuando la danza discrimina. 

Corriente alterna. Recuperado el 20 de julio de 2025 de 

https://corrientealterna.unam.mx/podcast/discriminacion-en-la-danza/  

Gavaldón, S. y Segade, M. (2020) Elements of Vogue. Un caso de estudios de performance 

radical. CA2M Centro de Arte Dos de Mayo. 

Gil, S. (2011). Nuevos feminismos. Sentidos comunes en la dispersión. Una historia de 

trayectorias y rupturas en el Estado español. Traficantes de Sueños. 

Güereca, R. (Coord). (2016). Guía para la investigación cualitativa: etnografía, estudio de 

caso e historia de vida. Universidad Autónoma Metropolitana. 

https://cdhcm.org.mx/2024/03/cdhcm-celebra-la-prohibicion-de-los-esfuerzos-para-corregir-la-orientacion-sexual-y-la-identidad-de-genero-ecosig-a-nivel-federal/#:~:text=Los%20ECOSIG%20o%20tambi%C3%A9n%20llamadas,persona%2C%20en%20las%20que%20se
https://cdhcm.org.mx/2024/03/cdhcm-celebra-la-prohibicion-de-los-esfuerzos-para-corregir-la-orientacion-sexual-y-la-identidad-de-genero-ecosig-a-nivel-federal/#:~:text=Los%20ECOSIG%20o%20tambi%C3%A9n%20llamadas,persona%2C%20en%20las%20que%20se
https://cdhcm.org.mx/2024/03/cdhcm-celebra-la-prohibicion-de-los-esfuerzos-para-corregir-la-orientacion-sexual-y-la-identidad-de-genero-ecosig-a-nivel-federal/#:~:text=Los%20ECOSIG%20o%20tambi%C3%A9n%20llamadas,persona%2C%20en%20las%20que%20se
https://cdhcm.org.mx/2024/03/cdhcm-celebra-la-prohibicion-de-los-esfuerzos-para-corregir-la-orientacion-sexual-y-la-identidad-de-genero-ecosig-a-nivel-federal/#:~:text=Los%20ECOSIG%20o%20tambi%C3%A9n%20llamadas,persona%2C%20en%20las%20que%20se
https://cdhcm.org.mx/2024/03/cdhcm-celebra-la-prohibicion-de-los-esfuerzos-para-corregir-la-orientacion-sexual-y-la-identidad-de-genero-ecosig-a-nivel-federal/#:~:text=Los%20ECOSIG%20o%20tambi%C3%A9n%20llamadas,persona%2C%20en%20las%20que%20se
http://www.fundacionarcoiris.org.mx/agresiones/panel
https://corrientealterna.unam.mx/podcast/discriminacion-en-la-danza/


215 
 

 

Guerrero, S., (mayo 2024). Pose, mercado y resistencia. El vogue como escenario identitario. 

Debate Feminista. 68. 1-30. https://doi.org/10.22201/cieg.2594066xe.2024.68.2455  

Guerrero, S., Ciccia, L. (Coords). (2022). Materialidades semióticas. Ciencia y cuerpo 

sexuado. UNAM.  

Guerrero, S., Pons, A. (Coords). (2018). Afecto, cuerpo e identidad: reflexiones encarnadas en 

la investigación feminista. UNAM. 

Haraway, D. (1995). Capítulo 7. Conocimientos situados: la cuestión científica en el feminismo 

y el privilegio de la perspectiva parcial. En Ciencia, cyborgs y mujeres. La reinvención 

de  la naturaleza. Ediciones Cátedra. 

Harding, S. (1998). ¿Existe un método feminista? (p. 9-34). En Eli Bartra (Comp.) Debates en 

torno a una metodología feminista. Universidad Autónoma Metropolitana Unidad 

Xochimilco. Universidad Nacional Autónoma de México. 

Hesse-Biber, S., Levy, P., Yaiser, M. (2004). Feminist Approaches to Research as a Process: 

Reconceptualizing Epistemology, Methodology, and Method (p. 3-26). En Sharlene 

Nagy Hesse-Biber y Michelle L. Yaiser (Eds.) Feminist Perspectives on Social 

Research. Oxford University Press. 

Irigaray, L. (1977/1985). This sex wich is not one. Cornell University Press. 

Johnson, A. (2014). ‘¿Qué hay en un nombre?: una apología del performance”. Alteridades. 

24. 48. pp. 9-21. 

Kosofsky, E. (1998). Epistemología del armario. Ediciones de la Tempestad Barcelona. 

Lagarde, M. (2007). Los cautiverios de las mujeres: madresposas, monjas, putas, presas y 

locas. Universidad Nacional Autónoma de México. 

Lawrence, T. (2011). ‘Listen, and you will hear all the houses that walked there before’: A 

history of drag balls, houses and the culture of voguing. En C. Regnault, Voguing and 

the House Ballroom Scene of New York 1989-92. Soul Jazz Records. 

Le Breton, D. (2002). La sociología del cuerpo. Ediciones Nueva Visión. 

 (2007). Adiós al cuerpo. La Cifra Editorial. 

 (2002). Antropología del cuerpo y modernidad. Ediciones Nueva Visión. 

(2010). Cuerpo Sensible. Ediciones Metales Pesados. 

Livingston, J. (Directora). (1999). Paris is burning [Documental]. Off White Productions. 

Llamas, R. (1998). Teoría torcida. Prejuicios y discursos en torno a «la homosexualidad». 

Siglo XXI Editores. 

Lombardo, M. (nov 2017). El cuerpo en la sociedad de la performance (p. 97-122). Revell. 3. 

17.  

https://doi.org/10.22201/cieg.2594066xe.2024.68.2455


216 
 

 

Maffia, D. (2008). “Contra las dicotomías: Feminismo y epistemología crítica”. Recuperado de 

http://dianamaffia.com.ar/archivos/Contra-las-dicotom%C3%ADas.-Feminismo-y-

epistemolog%C3%ADa-cr%C3%ADtica.pdf  

Martínez-Guzmán, A. y Montenegro, M. (2011). “Producciones narrativas: Transitando 

conocimientos encarnados”. En: M. Missé y G. Coll-Planas (Ed.), El género 

desordenado: Críticas en torno a la patologización de la transexualidad (págs. 229- 

263). Egales Editorial. 

Mazzone, G., Peressini, G. (dic 2013). Voguing: Examples of Performance Through Art, 

Gender and Identity (p. 108-124). Mantichora, Revista Annuale. 3.  

Monsiváis, C. (20 de abril de 2002). “Los 41 y la gran redada”. Letras Libres. 40. Abril 2002. 

Recuperado el 20 de abril de 2025 de https://letraslibres.com/revista/los-41-y-la-gran-

redada/  

Muixi, N. (2020). Cuerpos performativos en el voguing. Una etnografía sobre la casa Ubetta 

y la escena ballroom en Barcelona [Tesis de Maestría]. Universidad de Barcelona. 

Museo Universitario del Chopo. (2019). “Elements of Vogue. Un estudio de performance 

radical”. Dossier. Recuperado el 24 de septiembre de 2021 de 

http://www.chopo.unam.mx/imagenes2019/11NOVIEMBRE/ElementsOfVogue/DOS

SIER_ELEMENTS_OF_VOGUE.pdf 

Muñiz, E. (2015). El cuerpo. Estado de la cuestión. La Cifra Editorial. 

(2016). Prácticas corporales: Performatividad y género. La Cifra Editorial. 

Nudler, A. (2020). Cuerpo, experiencia y performance actoral como vías de conocimiento 

[Tesina de Posgrado]. Universidad Nacional de Río Negro, San Carlos de Bariloche, 

Argentina. 

Nunes, L. (2021). Voguing, un grito retorcido contra la opresión. Soy todo y nada, sobre la 

danza de cuerpos desviantes (p. 144-161). Estudios Artísticos: revista de investigación 

creadora. 7 (10). https://doi.org/10.14483/25009311.17518 

Ortega, A. (11 de junio de 2023). Discriminación y violencia laboral contra personas LGBT+ 

en México. Nexos. Recuperado el 05 de agosto de 2025 de 

https://redaccion.nexos.com.mx/discriminacion-y-violencia-laboral-contra-personas-

lgbt-en-mexico/  

Ortiz, K. (marzo-ago 2021). Performance feminista “Un violador en tu camino”. El cuerpo 

como territorio de resistencia y subversiva resignificación (p. 265-291). Encartes. 4- 7. 

https://doi.org/10.29340/en.v4n7.179  

Parker, A., & Kosofsky, E. (Eds.). (1995). Performativity and Performance. Routledge. 

http://dianamaffia.com.ar/archivos/Contra-las-dicotom%C3%ADas.-Feminismo-y-epistemolog%C3%ADa-cr%C3%ADtica.pdf
http://dianamaffia.com.ar/archivos/Contra-las-dicotom%C3%ADas.-Feminismo-y-epistemolog%C3%ADa-cr%C3%ADtica.pdf
https://letraslibres.com/revista/los-41-y-la-gran-redada/
https://letraslibres.com/revista/los-41-y-la-gran-redada/
http://www.chopo.unam.mx/imagenes2019/11NOVIEMBRE/ElementsOfVogue/DOSSIER_ELEMENTS_OF_VOGUE.pdf
http://www.chopo.unam.mx/imagenes2019/11NOVIEMBRE/ElementsOfVogue/DOSSIER_ELEMENTS_OF_VOGUE.pdf
http://www.chopo.unam.mx/imagenes2019/11NOVIEMBRE/ElementsOfVogue/DOSSIER_ELEMENTS_OF_VOGUE.pdf
http://www.chopo.unam.mx/imagenes2019/11NOVIEMBRE/ElementsOfVogue/DOSSIER_ELEMENTS_OF_VOGUE.pdf
https://doi.org/10.14483/25009311.17518
https://redaccion.nexos.com.mx/discriminacion-y-violencia-laboral-contra-personas-lgbt-en-mexico/
https://redaccion.nexos.com.mx/discriminacion-y-violencia-laboral-contra-personas-lgbt-en-mexico/


217 
 

 

Pavis, P. (2016) Diccionario de la performance y del teatro contemporáneo. Toma, Ediciones 

y Producciones Escénicas y Cinematográficas: Paso de Gato. 

Ponty, M. (1945/1993) Fenomenología de la percepción. Planeta. 

Preciado, Paul B. (2009). Historia de una palabra. Parole de queer. 4. pp. 14-17. 

http://paroledequeer.blogspot.com/p/beatriz-preciado.html 

 (2011). Manifiesto contrasexual. Anagrama. 

Reinoso, A. (2020). Cuerpo, dolor y memoria: Usos sociales y políticos del cuerpo en la 

performance latinoamericana. Universidad Andina Simón Bolívar. 

Ribeiro, D. (Coord). (2017). Lugar de enunciación. Ambulantes.  

Rodríguez, A. (abr-sep 2018). Cuerpo estigmatizado y enunciación paratópica en la 

performance de Lechedevirgen Trimegisto (p. 37-54). Investigación Teatral. Revista de 

artes escénicas y performatividad. 9. 13. 

Saavedra, J. (2021-Presente). Los 41 tropiezos de la heteronorma en México [Programa TV]. 

TV UNAM. Disponible en: https://www.youtube.com/watch?v=oJd9uLwXBzA 

Sabido, O. (2019). Los sentidos del cuerpo: un giro sensorial en la investigación social y los 

estudios de género. Centro de Investigaciones y Estudios de Género. Universidad 

Nacional Autónoma de México. 

Saldivar, M., Badillo, D. (sep 2020). Análisis de la performatividad y las experiencias de vida 

de un grupo de drag queens de la Ciudad de México. Revista Electrónica de Psicología 

Iztacala. 23 (3). 

Sánchez, R. (7 de abril de 2025). Funados y cancelados: las nuevas condenas sociales. 

Corriente Alterna. Recuperado el 05 de agosto de 2025 de 

https://corrientealterna.unam.mx/podcast/funa-y-cancelacion-las-nuevas-condenas-

sociales/#:~:text=La%20palabra%20%E2%80%9Cfunar%E2%80%9D%20tiene%20s

us,una%20forma%20de%20sanci%C3%B3n%20social.  

Schechner, R. (2011). Restauración de la conducta. En Taylor, D., Fuentes, M. (Ed.).  Estudios 

avanzados de performance. Fondo de Cultura Económica. 

Serano, J. (5 de noviembre de 2014). Cissexism and Cis Privilege Revisited - Part 2: 

Reconciling Disparate Uses of the Cis/Trans Distinction. Whipping Girl. Retomado el 

20 de abril de 2025 de https://juliaserano.blogspot.com/2014/11/cissexism-and-cis-

privilege-revisited.html 

Simon, F. (1968). The Queen [Documental]. Grove Press 

Spinoza, B. (2000/1677). Tratado de la reforma del entendimiento. Ediciones elaleph.com 

Susman, T. (2000). The Vogue of Life: Fashion Culture, Identity, and the Dance of Survival 

http://paroledequeer.blogspot.com/p/beatriz-preciado.html
http://paroledequeer.blogspot.com/p/beatriz-preciado.html
http://paroledequeer.blogspot.com/p/beatriz-preciado.html
https://corrientealterna.unam.mx/podcast/funa-y-cancelacion-las-nuevas-condenas-sociales/#:~:text=La%20palabra%20%E2%80%9Cfunar%E2%80%9D%20tiene%20sus,una%20forma%20de%20sanci%C3%B3n%20social
https://corrientealterna.unam.mx/podcast/funa-y-cancelacion-las-nuevas-condenas-sociales/#:~:text=La%20palabra%20%E2%80%9Cfunar%E2%80%9D%20tiene%20sus,una%20forma%20de%20sanci%C3%B3n%20social
https://corrientealterna.unam.mx/podcast/funa-y-cancelacion-las-nuevas-condenas-sociales/#:~:text=La%20palabra%20%E2%80%9Cfunar%E2%80%9D%20tiene%20sus,una%20forma%20de%20sanci%C3%B3n%20social
https://juliaserano.blogspot.com/2014/11/cissexism-and-cis-privilege-revisited.html
https://juliaserano.blogspot.com/2014/11/cissexism-and-cis-privilege-revisited.html


218 
 

 

in the Gay Balls. disClosure: A Journal of Social Theory. 9. 117-141. 

Taylor, D., Fuentes, M. (Ed.). (2011). Estudios avanzados de performance. Fondo de Cultura 

Económica. 

Taylor, D. (2012). Performance. Asunto Impreso Ediciones. 

The Trevor Proyect. (2024). Encuesta sobre la salud mental de las juventudes LGBTQ+ en 

México. Recuperada el 20 de julio de 2025 de 

https://www.thetrevorproject.mx/encuesta/2024/es/  

Torras, M. (2007). Cuerpo e identidad. Universitat Autónoma de Barcelona. 

Valencia, S. (17 de julio 2017). Del Queer al Cuir: ostranénie geopolítica y epistémica desde 

el sur g-local. Parole de Queer. https://paroledequeer.blogspot.com/2017/07/sayak-

valencia-queer.html 

Van Der Tuin, I. (2010). The Transversality of New Materialism (p. 153-171 ). Women: A 

Cultural Review. 21. 2. 

Vela, P. (2001). “La observación participante”. En: Tarrés, M. (Coord). Observar, escuchar y 

comprender. Sobre la tradición cualitativa en la Investigación Social. 

Wittig, M. (2006). El pensamiento heterosexual y otros ensayos. Editorial Egales, S.L. 

 

  

https://www.thetrevorproject.mx/encuesta/2024/es/
https://paroledequeer.blogspot.com/2017/07/sayak-valencia-queer.html
https://paroledequeer.blogspot.com/2017/07/sayak-valencia-queer.html
https://paroledequeer.blogspot.com/2017/07/sayak-valencia-queer.html
https://paroledequeer.blogspot.com/2017/07/sayak-valencia-queer.html
https://paroledequeer.blogspot.com/2017/07/sayak-valencia-queer.html
https://paroledequeer.blogspot.com/2017/07/sayak-valencia-queer.html


219 
 

 

Playlists y videos para consultar 

ballroom/vogue beats (Soundcloud) - https://on.soundcloud.com/G2akakgtt2scUvMKrc 

Latinoamerica Ballroom Beats - https://on.soundcloud.com/krilQBDEXNXcHFWGQT 

Figura 02 “Old way” - 

https://www.instagram.com/reel/DCQD8GKPm9o/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=M

zRlODBiNWFlZA==  

Figura 03 “Vogue femme” -  https://www.youtube.com/watch?v=qXxIa05-

kYM&ab_channel=BallroomMexicano  

Figura 04 “Runway europeo” - 

https://www.instagram.com/reel/DMRIVvAJ6KB/?utm_source=ig_web_button_share_sheet

&igsh=MzRlODBiNWFlZA%3D%3D 

Figura 05 “Runway americano” - 

https://www.instagram.com/reel/DClBM3NsZhy/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=Mz

RlODBiNWFlZA%3D%3D 

Figura 07 “Hands performance” - 

https://www.instagram.com/reel/Comwl9bu44n/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzR

lODBiNWFlZA%3D%3D 

Figura 08 “Arms performance/Arms control” - 

https://www.instagram.com/p/DL8VEVJvUEw/  

Figura 09 “Bazzar Bizarre” - https://www.instagram.com/p/DL8VEVJvUEw/  

Figura 10 “Lip sync performance” - 

https://www.instagram.com/reel/C8dYG0FtWJc/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=Mz

RlODBiNWFlZA%3D%3D  

Figura 11 “Commentator vs commentator” - 

https://www.instagram.com/reel/C0ZZSPKOi_2/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=Mz

RlODBiNWFlZA%3D%3D 

Figura 12 “Fashion killa” - 

https://www.instagram.com/reel/DLaeyCrplLr/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRl

ODBiNWFlZA%3D%3D 

Figura 13 “Best dressed “ - 

https://www.instagram.com/reel/DHJ6OubvzPw/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=Mz

RlODBiNWFlZA%3D%3D 

Figura 14 “Posing” - 

https://www.youtube.com/watch?v=Z9WLh1Y0qME&ab_channel=BallroomMediaChile  

https://on.soundcloud.com/G2akakgtt2scUvMKrc
https://on.soundcloud.com/krilQBDEXNXcHFWGQT
https://www.instagram.com/reel/DCQD8GKPm9o/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA==
https://www.instagram.com/reel/DCQD8GKPm9o/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA==
https://www.youtube.com/watch?v=qXxIa05-kYM&ab_channel=BallroomMexicano
https://www.youtube.com/watch?v=qXxIa05-kYM&ab_channel=BallroomMexicano
https://www.instagram.com/reel/DMRIVvAJ6KB/?utm_source=ig_web_button_share_sheet&igsh=MzRlODBiNWFlZA%3D%3D
https://www.instagram.com/reel/DMRIVvAJ6KB/?utm_source=ig_web_button_share_sheet&igsh=MzRlODBiNWFlZA%3D%3D
https://www.instagram.com/reel/DClBM3NsZhy/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA%3D%3D
https://www.instagram.com/reel/DClBM3NsZhy/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA%3D%3D
https://www.instagram.com/reel/Comwl9bu44n/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA%3D%3D
https://www.instagram.com/reel/Comwl9bu44n/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA%3D%3D
https://www.instagram.com/p/DL8VEVJvUEw/
https://www.instagram.com/p/DL8VEVJvUEw/
https://www.instagram.com/reel/C8dYG0FtWJc/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA%3D%3D
https://www.instagram.com/reel/C8dYG0FtWJc/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA%3D%3D
https://www.instagram.com/reel/C0ZZSPKOi_2/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA%3D%3D
https://www.instagram.com/reel/C0ZZSPKOi_2/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA%3D%3D
https://www.instagram.com/reel/DLaeyCrplLr/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA%3D%3D
https://www.instagram.com/reel/DLaeyCrplLr/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA%3D%3D
https://www.instagram.com/reel/DHJ6OubvzPw/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA%3D%3D
https://www.instagram.com/reel/DHJ6OubvzPw/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA%3D%3D
https://www.youtube.com/watch?v=Z9WLh1Y0qME&ab_channel=BallroomMediaChile


220 
 

 

Figura 17 “Face” - 

https://www.instagram.com/reel/DK2Xj8puFDe/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=Mz

RlODBiNWFlZA%3D%3D 

Figura 18 “Realness” (del segundo 00:24 a 0:51) - 

https://www.tiktok.com/@llamame.bestia/video/7517362492532641032?q=lenchas%20kiki

%20ball&t=1753152792868 

Figura 19 “Excalibur” - 

https://www.instagram.com/reel/DFT5NuJstpd/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRl

ODBiNWFlZA%3D%3D 

Figura 20 “New way” - 

https://www.youtube.com/watch?si=vJZSQhAOqHNXkpLF&v=4K8hgiWCKmg&feature=y

outu.be 

 

https://www.instagram.com/reel/DK2Xj8puFDe/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA%3D%3D
https://www.instagram.com/reel/DK2Xj8puFDe/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA%3D%3D
https://www.tiktok.com/@llamame.bestia/video/7517362492532641032?q=lenchas%20kiki%20ball&t=1753152792868
https://www.tiktok.com/@llamame.bestia/video/7517362492532641032?q=lenchas%20kiki%20ball&t=1753152792868
https://www.instagram.com/reel/DFT5NuJstpd/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA%3D%3D
https://www.instagram.com/reel/DFT5NuJstpd/?utm_source=ig_web_copy_link&igsh=MzRlODBiNWFlZA%3D%3D
https://www.youtube.com/watch?si=vJZSQhAOqHNXkpLF&v=4K8hgiWCKmg&feature=youtu.be
https://www.youtube.com/watch?si=vJZSQhAOqHNXkpLF&v=4K8hgiWCKmg&feature=youtu.be

