
 

UNIVERSIDAD IBEROAMERICANA 
Estudios con Reconocimiento de Validez Oficial por Decreto Presidencial 

Del 3 de abril de 1981 

 

 

 

KO'OLELO'OB KU LÍIK'SIK U YÓOL U YÉET KO'OLELILO’OB. 
 EXPERIENCIAS FORMATIVAS DE MUJERES MAYAS 

YUCATECAS CON DOCTORADO Y PROCESOS DE 
RECONFIGURACIÓN IDENTITARIA 

 

TESIS 

Que para obtener el grado de 

 

 DOCTORA EN EDUCACIÓN 

P r e s e n t a 

 

 BERTHA MARIBEL PECH POLANCO 

 
Directora: Dra. Luz María Stella Moreno Medrano 

                                    Lectoras: Dra. Silvia Marcela Bénard Calva 

  Dra. María Soledad Georgina Origel Parga 

 

                        Ciudad de México, 2025 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A mi Dios, por permitirme llegar con vida a este punto 
A mi familia, por todo el apoyo emocional 

A mis abuelitas (†), por inspirarme  
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

Agradecimientos 

 

Terminar este proceso de cuatro años en seis me lleva a analizar mis recorridos, 

aprendizajes, conocimientos y experiencias formativas. Por eso, hoy quiero agradecer a 

quienes me han acompañado, aconsejado, escuchado, leído, criticado y también amado. 

La conclusión de este trabajo fue posible gracias a los innumerables apoyos que recibí 

durante este proceso. Mi agradecimiento al Consejo Nacional de Humanidades, Ciencias 

y Tecnologías (CONAHCYT) por otorgar los fondos que hicieron posible cursar mis 

estudios de posgrado y llevar a cabo esta investigación.  A la Universidad Iberoamericana 

de la Ciudad de México por otorgarme la beca Beca Ibero para cursar el programa del 

Doctorado Interinstitucional en Educación y brindarme una formación humanista de 

excelencia. 

Al personal docente del Doctorado por todo lo que compartieron en cada uno de los 

seminarios, sus conocimientos compartidos, palabras de aliento y contribuir con su labor 

a que mi transitar por el doctorado fuera más llevadero. También extiendo mi 

agradecimiento con los doctores que fueron parte de mi Comité en la línea de sujetos y 

procesos educativos, sublínea educación y diversidad, el Dr. Stefano Claudio Sartorello 

y el Dr. Diego Juárez Bolaños. 

A la Dra. Luz María Moreno Medrano, por su paciencia, sus comentarios, consejos, 

escucha, gracias porque el entendimiento experiencial que compartimos ha sido una de 

las grandes ganancias de este proceso. También por su valioso trabajo como Directora del 

Instituto de Investigaciones para el Desarrollo de la Educación (INIDE) de la Ibero.  

Una mención especial para la Dra. María Soledad Georgina Origel Parga y a la Dra. 

Silvia Marcela Bénard Calva, quienes contribuyeron con su lectura crítica, sus 

recomendaciones teóricas y metodológicas, que permitieron afinar la última versión de 

esta tesis con sus observaciones y comentarios. Muchas gracias también por la paciencia 

y su tiempo. 

Agradezco profundamente a las compañeras Miriam Rubí Gamboa; Cristina Puc Pech y 

Bella Flor Teh Canché, compañeras que participaron en esta investigación, gracias por la 

confianza, por abrir sus espacios íntimos, por compartir sus historias, experiencias y 

sueños, estoy conciente que sé que no se trata de una historia más, sino de una vivencia 



 

que las ha marcado en su caminar formativo y profesional. Me siento una mujer 

afortunada por haber compartido con ustedes este caminar. Gracias por la generosidad. 

A cada uno de los investigadores del Departamento de Educación de la Universidad 

Iberoamericana de la CDMX por la calidez y apoyo las veces que coincidimos. Así como 

a mis compañeros y compañeras del programa doctoral con quienes compartí dudas, 

ideas, inquietudes durante todo este camino y por hacer esta experiencia más agradable.  

A Miriam Uitz May, por su apoyo y solidaridad en la recolección de información en la 

segunda etapa del estudio. También a Lucero Valdez Rivero, por su amistad y su apoyo 

en la transcripción de entrevistas y edición de corpus en segunda etapa del estudio.  

Doy gracias a mi familia, especialmente a mi madre, Ana María Polanco, por enseñarme 

a luchar y a perseverar. A mis hermanas Mireya Pech y Ana Carolina Pech, gracias por 

el apoyo incondicional durante los cinco años que ha durado esta aventura formativa y 

por darme ánimos para seguir. A mi padre Manuel Pech por preguntarme en cada 

encuentro si ya había terminado de estudiar.  

Por último, a la Dra. María Isabel Barranco, quien me animó durante el primer semestre 

del doctorado y me dio el aliento para permanecer en él durante estos cuatro años. Gracias 

por decirme en cada encuentro que lo iba a lograr. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Experiencias formativas de mujeres mayas yucatecas con doctorado y procesos de 

reconfiguración identitaria 

Bertha Maribel Pech Polanco1
 

Resumen 

Los objetivos que guiaron esta investigación fueron, por un lado, analizar a partir de qué 

experiencias formativas, mis colegas y yo – mujeres mayas yucatecas y ex becarias del 

IFP– nos pensamos, vivimos y reconfiguramos nuestra identidad, desde el inicio de 

nuestra formación doctoral hasta nuestro presente. Así como visibilizar las 

particularidades de las experiencias formativas que nos han permitido como mujeres 

mayas yucatecas el surgimiento de diversas formas de agencia. Y, desde una mirada 

interseccional, recuperar el sentido que asignamos a los estudios de doctorado a partir 

de las vivencias y retos que enfrentamos en los diferentes programas formativos. 
Para el análisis de este estudio, partí del supuesto de que mediante diferentes 

experiencias formativas reconfiguramos nuestra identidad. En este sentido, estudiar un 

doctorado permite a las mujeres mayas yucatecas –protagonistas del estudio– hacer 

valer su derecho de opinar, subvertir la dependencia, reconocer la existencia de 

relaciones de poder y generar posibilidades creativas de autonomía. Desde esta 

perspectiva, las experiencias formativas propician una reinterpretación del lugar o la 

posición que ocupamos como mujeres indígenas mayas en el espacio social, laboral y 

comunitario (Lugones, 2005; La Barbera, 2011; Larrosa, 2003). Por tanto, los estudios 

de doctorado se convierten en un poder de agencia que nos permite a las mujeres mayas 

yucatecas examinar nuestra propia identidad y cambiar el estado de las cosas en nuestro 

espacio personal, emocional, social y comunitario.  

La cuestión metodológica consideró la perspectiva de la etnografía feminista 

colaborativa, mediante la autoetnografía y relatos de vida, que tiene en cuenta 

evidenciar la interdependencia entre teoría y práctica, así como apostar por la 

producción colectiva del conocimiento desde la experiencia de las mujeres. La 

autoetnografía y relatos de vida, me permitieron ubicar un evento personal dentro de un 

contexto más amplio y explicarlo poniendo de manifiesto los significados de nuestras 

experiencias vividas como fuente de conocimiento (Bénard, 2016). De este modo, 

podemos decir que se trató de una investigación situada, horizontal y crítica. 
Los hallazgos demuestran que la identidad de las mujeres mayas yucatecas –

protagonistas del estudio– se configura de múltiples maneras y en circunstancias 

formativas diversas. Como ellas mismas reconocen, contar con estudios doctorales les 

permite desenvolverse con mayor soltura y confianza. De igual manera, realizar 

estudios de doctorado nos permitió mirarnos como mujeres con múltiples posibilidades 

de negociación, decisión y autonomía. Dentro de los resultados, consideramos también, 

la parte emocional y las redes de apoyo como un respaldo importante antes, durante y 

después del doctorado. Por lo tanto, esta tesis ofrece un eslabón más para recuperar el 
sentido de experiencias formativas e incentivar la participación de las mujeres 

indígenas mayas en el quehacer de la investigación científica, con más justicia. 

                                                           
1Mujer maya hablante, docente, activista, gestora cultural y de proyectos. Maestra en pedagogía 

con mención en Educación y Diversidad cultural por la Universidad Autónoma de México. 

Profesora de la Universidad Pedagógica Nacional Unidad 31A en Yucatán.  Consultora 

independiente en temas de género, política y educación antirracista. 

 

 

 



 

Contenido 

Introducción 1 

Capítulo 1.  Corazonar Desde Mis Experiencias Formativas  

Primera Parte: Puntos de Partida 

 7 

1.1. Eslabones de la Memoria: El Inicio de Mi Caminar Educativo  7 

1.2. La Escuela: Experiencias Que se Entrecruzan y Dan Lugar a Las 

Preguntas 

 13 

1.3. Ahora Sí, Ya en la Preparatoria   23 

1.4. Mi Llegada a la Universidad: Encuentros y Desencuentros  24 

1.5. Mi Segunda Licenciatura: Una Experiencia Que Articula 

Agencia 

 29 

Segunda Parte:  Construcción del Problema de Investigación  35 

1.6. Desigualdades concurrentes y formación científica de mujeres 

mayas yucatecas 

 35 

1.7. Intencionalidades Investigativas  37 

1.7.1. Objetivo General de la Investigación  40 

1.7.2. Objetivo Específicos  40 

1.7.3. Preguntas de Investigación  41 

1.8. Supuestos de investigación  41 

A Manera de Cierre: Delimitaciones del Estudio   42 

Capítulo 2. Aproximaciones teóricas relevantes  44 

2.1. Ser Mujer Maya Yucateca: Espacios y Tradiciones  44 

2.2. Teoría de Género: Usos en la Investigación Educativa  46 

2.2.1.  El Sistema Sexo-Género: La Primera Discriminación  49 

2.3. Género y Colonialidad: Otros Caminos Epistémicos y Políticos  51 

2.4. Teoría Feminista de la Interseccionalidad  53 

2.5. Aproximaciones a la Teoría de la Identidad Social  56 

2.5.1. Identidades de Género de las Mujeres Mayas Yucatecas  59 



 

2.6. Mujeres Mayas y Capacidad de Agencia  62 

2.7. Las Experiencias Formativas en el Doctorado  64 

Comentarios Finales del Capítulo  66 

Capítulo 3. Ruta Metodológica y Estrategia Analítica   69 

3.1. La Perspectiva Epistemológica  70 

3.2. Enfoque Cualitativo  71 

3.2.1. Puntos de Encuadre Metodológico  72 

3.3. Etnografía Feminista con Enfoque Colaborativo  73 

       3.4. Escribir Desde las Mujeres: Autoetnografía y Relatos de Vida.  74 

              3.4.1.La Autoetnografía  76 

              3.4.2.  Relatos de Vida: Hacer Decir la Experiencia Situada   78 

3.5. Técnicas y Herramientas para la Recogida de Información  79 

3.5.1. Entrevista cualitativa en profundidad  79 

3.5.2. Entrevista no estructurada  80 

3.5.3. Análisis de documentos  81 

3.6. Procedimiento del Trabajo de Campo  82 

3.6.1. El Programa Internacional de Becas de Posgrado de la 

Fundación Ford (International Fellowship Programs, IFP-México 

 83 

              3.6.2.  Determinación de las Protagonistas del Estudio  84 

3.6.3. Primer Contacto con las Protagonistas del Estudio  85 

3.6.4. Instrumentos Utilizados Para la Recolección de la 

Información 

 88 

3.7. Análisis de la Información   91 

3.8. Vigilancia Epistémica en la Investigación  93 

3.8.1. El Papel de la Investigadora  94 

3.8.2. Aspectos Éticos  95 

3.9. Retrospectiva del Trabajo Autoetnográfico y de Campo  97 

Conclusiones del Capítulo  101 



 

Capítulo 4. Los Sentidos que Confieren las Mujeres Mayas Yucatecas 

a los Estudios de Doctorado  

 103 

4.1. El Sonar de Nuestras Voces: Cuatro Mujeres Mayas Científicas  104 

4.1.1. Miriam desde el campo de la Farmacología  104 

4.1.2. Bella Flor desde el Campo de la Lingüística    105 

4.1.3. María Cristina desde el Campo de los Estudios de Género  106 

4.1.4. Mi Propia Experiencia en el Campo de la Educación  107 

4.2. Sentidos de Estudiar un Doctorado para las Mujeres Mayas 

Yucatecas 

 108 

4.2.1. Ser Mujer, Ser Maya y Ser Doctora: Más allá de Tener un   

Título 

 109 

4.2.2. Desplegar el Potencial Académico y Social: Sentido 

de Estudiar un Doctorado 

 116 

4.3. El Comienzo de mi Nuevo Camino como Científica  124 

Reflexiones finales del Capítulo  129 

Capítulo 5. Agencia de las Mujeres Mayas Yucatecas con Doctorado  132 

5.1. Las Voces de las Mujeres Mayas con Ciencia y Agencia   132 

5.2. Agencia y redes de apoyo entre mujeres durante el doctorado  134 

5.2.1. Redes Institucionales y Familiares Antes y Durante el 

Doctorado 

 139 

5.3. El Doctorado: Emociones y Agencia  142 

5.4. La agencia y estrategias para combatir la discriminación  147 

5.5. Nuevos Espacios de Agencia para la Incidencia Científica   151 

5.6. El Doctorado: Camino hacia la Educación 

Científica Intercultural  

 155 

Apuntes de Cierre del Análisis: Aproximarse a la Agencia Femenina   158 



 

  

Capítulo 6. Una Mirada Interseccional a la Reconfiguración de 

Identidades de Mujeres Mayas Yucatecas con Doctorado 

 159 

6.1. Las Voces de las Entrevistadas: Relatos de Vida desde una 

Mirada Interseccional 

 164 

6.1.1. Relato 1. La joven universitaria que soñó con crear 

vacunas y trabajar en un laboratorio 

 164 

6.1.2. Relato 2. La doctora guardiana de la herencia cultural 

y lingüística de Timucuy  

6.1.3. Relato 3. Mi Discapacidad Me Motivó Para Estudiar 

un  Doctorado en el Extranjero  

 170 

 

175 

6.1.4. Relato 4. Las Mujeres Mayas Yucatecas Tienen 

Mucho que Aportar al Mundo Científico-Tecnológico 

 181 

6.2. Procesos de Reconfiguración de la Identidad de las Mujeres 

Mayas Yucatecas Antes y Durante el Doctorado 

 186 

6.2.1. Ser Mujer Maya: Lengua, Saberes e Identidad  190 

6.2.2. Reconstrucción de la Identidad Durante el Doctorado  191 

6.3. Procesos de Reidentificación Basada en la Formación y el Rol   

docente Durante y Después del Doctorado 

 197 

6.4. Reconfiguración de Roles de Género: Mujeres con Ciencia,   

Acción y Reflexión  

 204 

6.5. Discapacidad Física y Proceso de Reconfiguración Identitaria  208 

Repensando la Identidad Maya Yucateca: Reflexiones Finales   209 

Conclusiones, Discusión y Recomendaciones       213 

Referencias  231 

Anexos  250 



 

Lista de Tablas 

Tabla 1.  

Mujeres mayas yucatecas colaboradoras en el estudio 

 

86 

Tabla 2.   

Técnicas e instrumentos para la construcción de los relatos 

 

90 

Tabla 3.   

Cristalización para el análisis en la investigación 

 

96 

Tabla 4.  

Cronología del trabajo de campo 

 

99 

Tabla 5.  

Elementos que dan sentido a la experiencia de estudiar un doctorado 

 

108 

Tabla 6.  

Aproximarse a la agencia de las mujeres mayas yucatecas con doctorado 

 

160 

Tabla 7.  

Experiencias de reconfiguración identitaria “ser maya” 

 

188 

Tabla 8.  

Experiencias de reconfiguración identitaria durante el doctorado 

 

194 

Tabla 9.   

Impacto en los roles de género derivados de estudiar un doctorado 

 

207 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Lista de Figuras 

Figura 1.  

Nuestra Última Foto con Abuelita 

 

11 

Figura 2.  

Recibiendo Certificado de Educación Primaria 

 

18 

Figura 3.  

Graduación de la Licenciatura en Educación Primaria Indígena 

 

28 

Figura 4.  

Graduación de la Licenciatura en Educación por la UADY 

 

34 

Figura 5.   

Memoria Alumni Tracking Study en Mérida. 

 

87 

 

Lista de Anexos 

 

Anexo 1.   

Apartados de diario personal 

 

251 

Anexo 2.  

Notas de diario de campo 

 

252 

Anexo 3.  

Entrevista no estructurada 

 

253 

Anexo 4.   

Consentimiento informado de entrevista en profundidad 

 

254 

Anexo 5.  

Guía de entrevista en profundidad  

 

255 

 

 

 



1 
 

 

Introducción 

 

El objetivo del presente estudio es analizar las experiencias formativas –tanto anteriores 

como presentes– de cuatro mujeres mayas yucatecas con doctorado, así como los 

componentes de dichas experiencias que les permitieron reconfigurar su identidad. Lo 

anterior, con el fin de hacer visible que las identidades se construyen en contextos 

sociales específicos y en el marco de experiencias formativas concretas.  

El análisis sigue una metodología cualitativa, con un enfoque interseccional basado en 

la etnografía feminista colaborativa, así como en la autoetnografía. En la etnografía 

feminista quien investiga asume una postura horizontal y comprometida, con atención 

en las diferencias de poder y las inequidades, reconociendo siempre la creatividad y las 

formas de agencia de las mujeres con quienes se construyen alianzas con amabilidad 

(Hernández, 2021). Este estudio se efectuó en dos momentos, en el primero, se realizó 

la escritura autoetnográfica y posteriormente se realizaron relatos de vida– mediante 

entrevistas en profundidad – con ex becarias del Programa Internacional de Becas de 

Posgrado para Indígenas (International Fellowships Program, IFP).2 

Tal y como sucede en el caso de las producciones narrativas, las aportaciones de 

la etnografía feminista están relacionadas con aspectos epistemológicos, políticos, éticos 

y teóricos de la producción del conocimiento (Balasch y Montenegro, 2003). De 

acuerdo con este planteamiento, la investigación feminista hace visible las experiencias 

de las mujeres como un imperativo político porque se produce conocimiento de forma 

situada (Haraway, 1991; Moreno, 2021).  

Particularmente, en esta investigación me interesó analizar cómo, con base en 

sus experiencias formativas, vive, se piensa y se mira este grupo de profesionistas 

mayas yucatecas con doctorado, del cual formo parte. Es relevante mencionar que las 

experiencias formativas – en este trabajo – tienen que ver con los acontecimientos que 

vivimos y que han sido significativos en nuestra trayectoria formativa, es decir, estas 

experiencias de vida que nos han dejado enseñanzas porque son reflexionadas, les 

                                                           
2     Re-configuración se refiere a considerar que las identidades se arman, desarman y rearman 

producto del transitar en distintos escenarios, debido a que la identidad es un proceso cotidiano 

de construcción; es decir, sucede en la subjetividad de cada mujer y existen experiencias 

disyuntivas que provocan asumir / rechazar los imperativos de identidad femenina hermética, 

enmarcados en las lógicas de sumisión, inferioridad, debilidad, miedo y de obediencia que 

justifican la naturalización de la violencia hacia las mujeres. 



2 
 

encontramos sentido, les asignamos un significado y las adoptamos como parte de 

nuestras vidas (Olivas,2019).  

Asimismo, se trata también de dar cuenta de cómo las identidades de un grupo 

de mujeres mayas yucatecas están profundamente marcadas por las condiciones de 

clase, género, la escolaridad, el estatus y la etnicidad, en el entendido de que no basta 

con definir la interseccionalidad como una mera suma o cúmulo de opresiones, sino 

desde la lógica que defiende la inseparabilidad de los diferentes elementos que 

conforman la identidad. Como señala Arruzza (2015), “hay que poner el acento sobre el 

modo en que esta imbricación de elementos, en su complejidad, contribuye a la 

formación de la subjetividad de las mujeres” (p. 150).  

En conjunto, esta tesis tiene pertinencia social al recuperar las voces de cuatro 

mujeres mayas yucatecas con doctorado. Se sitúa en una posición crítica ante la 

opresión histórica que sufren las mujeres por causa de su género, etnia, nivel 

socioeconómico y discapacidad. Se centra en los sentidos que ellas le otorgan a obtener 

un doctorado como una herramienta que posibilita vencer relaciones de poder dadas por 

la desigualdad de género, etnia, discapacidad y situación socioeconómica. Una de las 

ideas centrales de esta investigación es que la educación genera cambios en las 

identidades. Se reconoce, entonces, que la identidad se configura y reconfigura3 

progresivamente en los escenarios socioculturales en que se desarrollan las mujeres, así 

como que las diversas experiencias de participación en los espacios formativos permiten 

a las mujeres mayas yucatecas aproximarse de distintas maneras a un proceso de 

reconfiguración identitaria (Coll y Falsafi, 2010). Asimismo, se considera que la 

posibilidad de acceder a un doctorado otorga a las mujeres mayas yucatecas recursos 

para reflexionar, resignificar, recuperar o ampliar su margen de agencia;4 es decir,  su 

capacidad para desarrollar estrategias que cuestionen las relaciones de poder y luchen 

                                                           
3     La reconfiguración la identidad (bin u je’elpaj e’esajil máaxio’on) también tiene lugar 

cuando se asumen otras formas del ser maya, ya sea en la reformulación de marcadores 

identitarios o bien, rechazando otros que consideran impuestos. Una de las colegas, por ejemplo, 

no habla lengua maya, pero reivindica su mayanidad, y argumenta que, las apropiaciones 

culturales de tecnología, vestimenta o gustos musicales, hasta e incluso el no hablar maya, no 

implican dejar de ser maya. 
4 Entiendo agencia como la capacidad socioculturalmente mediada. Este es un concepto 

fundamental para este estudio, pues la agencia se convierte en un elemento central en la toma de 

decisiones y la lucha contra la cultura que somete, subordina y jerarquiza, así como para 

desarrollar estrategias que cuestionen las relaciones de poder y el papel que tiene la cultura en la 

formación de comportamientos, sentimientos, decisiones, valores, pensamientos, etc. (Ahearn, 

2013). 

 



3 
 

contra la cultura que somete para expandir su espacio social de acción en función de 

propósitos individuales y colectivos (Alkire, 2008). De igual manera, se plantea que 

ingresar a un programa de doctorado permite a las mujeres mayas yucatecas valorar su 

propia identidad como mujeres, lejos de los estereotipos asociados con el rol tradicional 

de la mujer en la sociedad (García-Román, 2020). Este rol tradicional implica –a su 

vez– una presión social sobre las mujeres en cuanto a la toma y ejecución de las 

decisiones que tienen que ver con sus proyecciones de futuro, la maternidad y las tareas 

de cuidado. 

De este modo, al concebir que la reconfiguración de la identidad se realiza en 

diferentes procesos de socialización, se tiene en cuenta que la incursión en los estudios 

de doctorado y la pertenencia étnica tienen un peso importante para pensar que la 

identidad no es estática, sino que se construye y transforma a lo largo de la vida, 

influenciado por factores como la familia, la sociedad y las experiencias individuales. 

En este sentido, cuando desde lo familiar y lo social “se refuerza la tesis de la 

incapacidad de las mujeres para cursar áreas científicas se les coloca ante un escenario 

que debilita su autoconfianza y subjetivamente les cierra la posibilidad de otras 

opciones de desarrollo humano u elecciones de vida” (Guevara & García, 2010, p. 13).  

Los estudios que se han llevado a cabo para explorar las diferencias entre 

hombres y mujeres en la elección de carreras en las áreas científicas han destacado 

algunas variables asociadas, como la división sexual de trabajo, las condiciones 

socioculturales, la valoración social de la carrera, los estereotipos, los roles de género, la 

discriminación y las carencias económicas, entre otros (Plá, 2018; Macías, Calderás & 

Salán, 2019; Aragón, Arras & Guzmán, 2020). En este punto, resalta también que las 

mujeres que estudian un doctorado en las carreras STEM (Science, Technology, 

Engineering and Mathematics) enfrentan tensiones relacionadas con las discrepancias 

entre los saberes disciplinares y pedagógicos, consecuencia de un sistema científico 

monocultural creado a partir de modelos europeos y occidentales (Suárez, 2021). 

 Considerando lo anterior, en este estudio se asume como un referente 

etnográfico feminista para comprender los procesos de reconfiguración identitaria las 

experiencias formativas de un grupo de mujeres mayas yucatecas ex becarias del IFP, 

quienes cursaron estudios de doctorado entre 2001 y 2010. El IFP fue un programa único 

que otorgó un total de 226 becas, 190 (84%) de maestría y 36 (16%) de doctorado; 87 

de las becas (39%) fueron otorgadas a mujeres y 139 (61%) a hombres (Navarrete & 

Leyva, 2017) en nueve procesos de selección. Del total de la población becada, 87 



4 
 

fueron mujeres. De ellas, 72 realizaron estudios de maestría y solamente 15 realizaron 

estudios de doctorado. Tres de ellas son del estado de Yucatán (Navarrete & Gallart, 

2018).  

Las decisiones metodológicas de esta investigación obedecen a las posibilidades 

que ofrece el enfoque cualitativo, el cual permite recuperar la experiencia formativas de 

las compañeras mayas. Por esta razón, en el presente trabajo, analizo, reflexiono, 

investigo y recorro el camino de mi vida y las experiencias formativas que me llevaron 

hasta el doctorado, utilizando la escritura autoetnográfica, las entrevistas en profundidad 

y análisis documental.  Para enriquecer este trabajo de investigación recurrí a conocer el 

punto de vista de aquellas personas que vivieron un proceso similar, como son mis 

compañeras mayas yucatecas ex becarias IFP. El trabajo se realizó en total colaboración, 

de acuerdo con la disponibilidad de las colegas, para elaborar la agenda de 

investigación, así en la investigación feminista no pretende buscar informantes, sino 

generar vínculos más estrechos. 

Asimismo, considero que la participación de las ex becarias IFP en la 

investigación es una fuente de conocimiento valioso y oportuno. Estoy convencida de 

que nuestras condiciones de vida nos invitan a pensar cómo compartir nuestras 

experiencias y ampliar los caminos para alcanzar nuestras metas tanto profesionales 

como personales. De igual manera, nos incitan a reflexionar sobre cómo podemos 

mejorar factores particulares en las niñas para que sean capaces de enfrentar de mejor 

manera los retos que surgirán al momento de decidir su futuro.  

Por lo anterior, nuestras decisiones y nuestro compromiso son los que 

probablemente logren transformar un poco la cultura de poder en la que vivimos hoy. 

Para ello, hay que atreverse a actuar, reabrir el compromiso y la participación en 

primera persona, con la firme convicción de que la educación es el derecho que nos 

empodera. Quizá, esto podría inspirar a más mujeres y niñas a construir modelos 

alternativos de pensarse, sentirse y vivirse, así como incentivar a los centros de 

investigación para avanzar hacia la conformación de cuerpos académicos que aprecien y 

favorezcan la diversidad cultural, étnica y de género.  

El presente documento está organizado en cinco capítulos además de la presente 

introducción. En el primero de ellos se describe las características de la problemática y 

las repercusiones de esta en el ámbito educativo actual a manera de puntos de partida, 

repensando su importancia y los motivos por los cuales decidí abordar el tema de 

estudio desde una mirada autoetnográfica e interseccional. El siguiente capítulo está 



5 
 

dedicado a describir los elementos conceptuales que sirven de base para comprender el 

estudio de las experiencias formativas de un grupo de mujeres mayas yucatecas con 

doctorado y procesos de reconfiguración identitaria. De esta manera, se describe la 

teoría de género y la colonialidad, se abordan los conceptos de identidad social, 

interseccionalidad, agencia y la experiencia formativa como un referente de 

problematización y comprensión del estudio y, finalmente, se realiza una aproximación 

al ser mujer maya yucateca, en busca de otros caminos epistémicos y políticos en la 

investigación educativa.  

 En el tercer capítulo se presentan las dimensiones que componen la estrategia 

metodológica empleada en este estudio: la perspectiva epistemológica, los criterios de 

selección de las colaboradoras y la fundamentación metodológica del estudio, las 

técnicas e instrumentos de recolección y la estrategia de análisis de la información. 

En el cuarto capítulo se examinan los sentidos que confieren un grupo de 

mujeres mayas yucatecas a los estudios de doctorado. Es importante señalar que el 

análisis que se presenta se compone de dos dimensiones. La primera se refiere a la 

valorización de la propia experiencia desde la dimensión autoetnografica; y la segunda, 

los testimonios que se presentan se construye a partir de las entrevistas en profundidad. 

Este capítulo cobra sentido y significado por sí mismo, ya que se evocan vivencias que 

han sido significativas en nuestro transitar por los diferentes programas de doctorado.  

Asimismo, se trata de experiencias que evocan partes profundas del ser de las 

protagonistas de la investigación. 

El quinto capítulo, se da cuenta de la capacidad y poder de agencia de un grupo 

mujeres mayas yucatecas con doctorado, es decir, se presentan de manera específica las 

vivencias y las constelaciones de sentido derivadas de las entrevistas realizadas, que 

evidencian cómo este grupo de mujeres mayas yucatecas inciden en diversos espacios 

como un acto político que trasciende la victimización, mostrando así su agencia. 

En el sexto y último capítulo, se presenta desde una mirada interseccional los relatos de 

vida recuperados, con la idea de presentar de manera directa, a través del lenguaje, el ser 

y hacer de un grupo de mujeres mayas yucatecas con doctorado, sus vivencias de 

reconfiguración identitaria. A través de la etnografía feminista y autoetnografía analizo 

cómo experiencias formativas de un grupo de mujeres mayas que evidencian que es 

posible que más mujeres de origen indígena y de grupos históricamente discriminados 

y/o excluidos se conviertan en actores sociales que abonen a la equidad y justicia social. 



6 
 

Por último, vale la pena mencionar que en este documento se incluye las 

consideraciones sugeridas por las lectoras en cada uno de los capítulos que se presentan. 

Para cerrar, se ofrecen las conclusiones generales donde sostengo que los tres 

principales hallazgos desde la interseccionalidad de la tesis son: documentar y 

sistematizar las experiencias formativas de un grupo de mujeres mayas con doctorado;  

identificar los componentes de las distintas formas de agencia femenina y narrar los 

procesos de reconfiguración identitaria de este grupo de mujeres mayas yucatecas, a 

partir de que reconocieron sus múltiples identidades de etnia, género, escolaridad, clase 

y discapacidad.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 
 

Capítulo 1. Corazonar Desde Mis Experiencias Formativas 

Primera parte: Puntos de Partida 

 

Como he señalado en la introducción, el tema principal de este trabajo son las 

experiencias formativas y los procesos de reconfiguración identitaria de un grupo de 

mujeres mayas yucatecas con doctorado. En este capítulo, se describen las 

características de la problemática y las repercusiones de ésta en el ámbito educativo 

actual, repensando su importancia y los motivos por los cuales decidí abordar el tema de 

estudio desde una mirada autoetnográfica.  

 En apartados posteriores, presento los objetivos generales, específicos y las 

preguntas propuestas del estudio. Del mismo modo, presento los supuestos 

metodológicos que consideré en el proceso de desarrollo de la presente investigación. 

Es decir, por medio de este primer apartado se introducen los elementos primordiales 

que dan sentido a la experiencia de investigación con la finalidad de marcar la línea 

temática del estudio en general. 

 

1.1. Eslabones de la Memoria: El Inicio de Mi Caminar Educativo 

Plasmar mi caminar educativo no ha sido fácil. Confieso que realizar este escrito me 

llevó varios días de reflexión, días en los que incluso no sabía cómo empezar porque se 

trata de una situación que me lleva a reencontrarme conmigo misma y con mi historia, 

así como con mis experiencias formativas en los diferentes ciclos educativos que he 

cursado durante la llamada “educación formal”.  

 No es sencillo hablar de estos temas porque socialmente se nos hace creer que lo 

que nos pasa no hubiese podido ser de otra manera. Incluso, se nos conduce a afianzar la 

idea de que los excesivos esfuerzos que realizamos para ingresar y cursar una 

licenciatura o un posgrado son resultado de nuestra propia falta de inteligencia, 

preparación o inconstancia. Sin embargo –después de mucho reflexionar como parte de 

mi proceso de formación doctoral y tras cursar el Seminario de Autoetnografía– me 

decidí a presentar un relato de mis vivencias durante mi tránsito por el espacio escolar. 

Este relato proviene de la memoria de una niña, luego adolescente, que gradualmente 

fue entendiendo una parte de nuestra descarnada realidad con respecto a las ficciones de 

la igualdad y de la inexistencia de la herida racial, ficciones que han sido construidas 

por personas que probablemente no habitan del todo este país. Es por ello que el narrar 



8 
 

mi experiencia puede ser muy útil para situarnos en la realidad del mundo en el que 

vivimos, un mundo donde cada vez hace más falta la voz y el peso de la palabra de las 

mujeres de pueblos originarios, quienes han sido históricamente discriminadas y 

silenciadas. Por lo anterior, este relato es también un intento de romper con el 

monopolio de la palabra a través de hacer escritura la propia experiencia. 

 

* * * * 

Soy hija de madre y padre mayahablantes. Ambos provienen del municipio de 

Maxcanú, Yucatán. Mi abuelo, abuela, tíos y tías paternas son, igualmente, hablantes de 

maya. Solamente mi tío y una tía cuentan con estudios básicos. Mi padre y mi tío se 

dedican a la agricultura y la apicultura; mis tías se ocupan del hogar, mientras mi madre 

combina el trabajo del hogar con la venta ambulante de frutas, dulces y postres 

tradicionales.  

 Mis dos abuelas usaron el hipil tradicional. Mi madre y mis tías maternas son de 

las pocas mujeres que todavía visten dicho atuendo; cuando digo pocas, me refiero a 

que mis tías maternas aún hoy continúan portando esta vestimenta, un rasgo distintivo 

de la cultura maya que se ha ido perdiendo. 

 Por cuestiones de necesidad económica, y en busca de mejores oportunidades, 

mi padre intentó varias veces migrar a la ciudad de Mérida. Sin embargo, dado el 

rechazo y la discriminación que se vive en la ciudad (con los waaches y los ts’uules,5 

como usualmente decimos en maya), sus estancias laborales fueron muy breves, además 

de que el sentido de vida de mi padre ha sido trabajar en el campo. Para él, trabajar la 

tierra es la base fundamental de su ser maya. Él dice que cuando eres maya estás en 

comunicación con los espíritus que protegen la tierra, el agua, el monte y a los animales. 

Antes de empezar la escuela, vivíamos en un barrio periférico de Maxcanú 

conocido como “la colonia”. Eran las últimas casitas de pak’ lu’um6 y techo de huano. 

Al igual que otras familias, fuimos de los primeros en poblar ese lugar, sin luz eléctrica 

                                                           
5 La voz waach se utiliza para identificar a los habitantes que no son oriundos de Yucatán. Es 

decir, se trata de personas no mayas. El sustantivo waach pareciera que lleva implícita una 

cierta carga ofensiva por considerar a esas personas como fuereños o no mayas. Los ts’uules son 

las personas adineradas, ricas o hacendadas; se pudiera considerar una afirmación de poder 

hegemónico o lugar de privilegio racial. 
6 Técnica ancestral de construcción de casas, su significado en español es “pegar tierra”. La 

técnica consiste en recolectar zacate y tierra roja para generar una mezcla que sirve para 

cimentar las paredes de la vivienda. 

 



9 
 

y mucho menos agua potable. Eso sí, contábamos con un excelente pozo para sacar 

agua. El terreno que habitábamos era como un pequeño huerto donde mi papá sembraba 

maíz e incluso tenía algunas colmenas de abejas; mi madre, por su parte, criaba 

cochinos, gallinas y palomas. Yo y mi hermana teníamos muchos perros y nos 

encantaba correr libremente por el solar. Se trataba de un lugar muy verde, con muchos 

árboles, mucho viento, mucho sol, etc. Pero ocurría que de pronto se enfermaban las 

gallinas y los perros sin alguna causa conocida; era como si a los perros les diera rabia y 

a los pollos ataques epilépticos. Sin embargo, no se trataba de nada de eso: era algo 

diferente.  

Fue entonces cuando empezamos a asustarnos y sentir escalofríos cada vez que 

veíamos lo que les ocurría a nuestros animalitos. 

Mi padre, muy preocupado por la situación, decidió contarnos que el terreno 

tenía unos guardianes llamados aluxes –seres mediadores y cuidadores de la armonía– 

por quienes había que tener respeto y agradecimiento para que todo en nuestro terreno 

estuviera en calma. 

Sin dejar pasar mucho tiempo, mi papá decidió preparar una ofrenda de sakaj7 

para protegernos de que los “malos vientos” y la ira de los dueños del terreno pudieran 

materializarse en alguna enfermedad enviada por los aluxes encargados de cuidar 

nuestro hábitat.  

Así, con la ofrenda del sakaj, mi padre nos enseñó la importancia que tiene estar 

en comunicación con las deidades que cuidan nuestro hábitat. Mi papá nos contó que 

hacer la entrega del sakaj es una forma de cumplir con lo que mi abuelo le enseñó. Sin 

embargo, hoy en día mi padre dice que muy pocas familias viven de lo que la tierra 

produce de forma natural porque se están olvidando de agradecer a la naturaleza. 

Mi papá no tuvo oportunidad de estudiar, pero nos hablaba sobre la importancia de 

ser responsables y ponernos “abusadas”, aprender a ganar nuestro dinero y ahorrar para 

poder tener una vida digna, donde no falte comida y gratitud. 

                                                           
7 Se trata de una bebida ritual de los mayas, elaborada de maíz. Generalmente, cuando se hace la 

entrega del sakaj, uno se comunica con las deidades mayas. Aunque muchos no lo crean, en 

esos instantes el ambiente cambia por completo; en ocasiones se deja sentir una ligera brisa, una 

calma y a veces un silencio armonioso. 

 

 



10 
 

 Mi padre y mi madre se comunicaban en lengua maya. No obstante, mi madre 

me decía que en la escuela no hablara la lengua maya para evitar que me castigaran. 

Incluso, recuerdo que constantemente me aconsejaba dirigirme a las maestras y los 

maestros de “usted”. En la lengua maya, la forma de dirigirse a los y las demás es 

equivalente a un “tú”, por lo que yo solía confundirme. Mi madre me aconsejaba que 

hablara “correctamente” en la escuela para que no me regañaran; reiteradamente me 

decía que debía hablar de “tú” únicamente a los niños y las niñas de mi edad, quienes 

jugaban conmigo. Sin duda ese consejo me ayudó mucho porque ningún docente con 

quien tomé clase hablaba maya, y si alguien en el salón lo hacía, inmediatamente se nos 

reprendía sugiriendo que estábamos diciendo cosas negativas o palabras insultantes a 

espaldas del profesor o la profesora. 

* * * * 

Mi mamá se llama Ana María Polanco, de ahí que mi hermana menor se llame Ana 

Carolina. Mi madre proviene de una familia mayahablante de bajos recursos 

económicos del municipio de Maxcanú. Es la segunda de cuatro hermanas y un 

hermano. 

  Mi mamá convivió muy de cerca con su papá y su mamá. Su mamá se llamaba 

Alberta López Gutiérrez; murió a los 92 años en julio de 2020. Fue mi abuelita quien 

dio sentido a mi nombre. 

Mi madre, según me ha contado, vivió con muchas limitaciones, situación que la 

llevó a desistir de su interés por la música y las matemáticas cuando era pequeña. Ella –

al igual que todas mis tías– no tuvo la oportunidad de estudiar más allá de la primaria. 

Cuando era estudiante de preparatoria, fui yo quien asesoró a mi mamá y a algunas de 

mis tías para que terminaran su educación secundaria en el programa de educación para 

personas jóvenes y adultas.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 
 

  Figura 1.  

  Nuestra Ültima Foto con Abuelita 

 

 

 

 

  

 Mi madre siempre ha sido una mujer muy fuerte para sobreponerse a diferentes 

situaciones difíciles; por ejemplo, la pérdida de su primer bebé a pocas horas de nacido 

debido a la falta de servicio médico oportuno. Creo que por haber sido la segunda hija 

asumió muchas responsabilidades desde muy joven; quizá por eso, pocas veces expresa 

cuando se siente triste o le duele el alma.  

 Por otro lado, mi padre, Manuel Jesús Pech Cocom, nació en la comisaría de San 

Fernando, Maxcanú, donde vivió toda su infancia. Al igual que mi madre, proviene de 

una familia mayahablante de escasos recursos económicos; es el tercero de cuatro 

hermanos (dos hermanas y dos hermanos), y el segundo varón. Debido a su situación 

económica, mi abuelo, mi papá y su hermano trabajaron desde muy pequeños: criando 

ganados, haciendo milpa, cortando y vendiendo leña; incluso, mi padre también laboró 

en la desfibradora durante la temporada de henequén. Según cuenta mi papá, para poder 

ir al campo tenían sus propios caballos, pues no era fácil desplazarse a la cabecera 

municipal. 

Nota. Tomada el 14 de marzo 2020 por la fotógrafa alemana Susann 

Tischendorf. En la foto se encuentran mi abuela, Alberta López; mi mamá, Ana 

María, y yo. Fuente: Archivo fotográfico personal. 



12 
 

   A los seis o siete años entró a la escuela primaria sin saber hablar español; 

ingresó con la intención de aprender a leer y escribir, pero debido a la constante 

demanda de trabajo que su padre le encomendaba tuvo que dejar la escuela. 

 Mi papá cuenta que, aunque no entendía español, se esforzó por aprender a 

escribir su nombre y a leer –deletreando– algunas cosas. Sin embargo, no fue suficiente 

para que lograse concluir la primaria. Así que cuando culminé la secundaria logré 

convencerlo para que retomara sus estudios en el sistema de formación de personas 

jóvenes y adultas. Terminó la educación primaria y gracias a eso empezó a firmar 

algunos documentos y a tener confianza para leer los avisos y los papeles relativos al 

ejido que recibe. 

 Mi papá es una persona muy decidida. Me di cuenta de esto cuando resolvió 

comprar otro terreno para mudarnos antes de que yo empezara la escuela primaria, así 

como cuando decidió no quedarse a vivir en casa de mi abuelo y, una vez casado con mi 

mamá, buscó independizarse. Se esforzó para que tuviéramos una vida digna y me 

enseñó a luchar por mis ideales de justicia, más allá de intentar buscar reconocimiento 

por parte de otras personas o de mi propia familia. Aunque quizá me hubiera gustado 

que se interesara y se esforzara un poco por apoyarme durante mis años escolares. 

Considero que las personalidades de mi padre y de mi madre influyeron mucho en 

mí; por un lado, la fuerza de mi madre me hizo ser una mujer decidida, compartida, 

tenaz e incluso rebelde y desobediente, como diría mi padre. La forma de ser de mi 

padre me hizo ser una persona aguerrida, defender con orgullo mi origen maya, 

trazarme metas y hacer todo lo posible por alcanzarlas, así como tener firme esa idea de 

ir más allá de mi propio pueblo y no ponerme límites, intentado –ante todo– generar un 

cambio con los aprendizajes diarios. 

 Actualmente, somos tres hermanas, de las cuales soy la segunda. Tengo una 

hermana que estudió hasta la secundaria, y una hermana menor que, al igual que yo, 

hizo una carrera universitaria. En mi familia nuclear somos 41 primos: 24 mujeres y 17 

hombres que podrían haber logrado algún título o grado de educación superior. De 

estos, sólo diez llegamos a la universidad, y solamente yo y mi primo Joel logramos 

realizar estudios de posgrado, es decir, logramos titularnos. 

 Mi primo Joel es un año mayor que yo. Sólo coincidimos en la secundaria 

porque cursamos la educación primaria en diferentes escuelas. Hablamos muy pocas 

veces. Sin embargo, Joel se convirtió en un referente para mí. Fue la primera persona 

que conocí de mi familia que –pese a su situación económica y al alcoholismo de su 



13 
 

padre– hizo todo lo posible por cursar la preparatoria fuera del pueblo para 

posteriormente estudiar medicina y hacer una especialización. 

 

1.2. La Escuela: Experiencias Que se Entrecruzan y Dan Lugar a Las Preguntas 

 

Realicé los estudios básicos en la Escuela Primaria José María Iturralde. Terminé esa 

etapa escolar en el año 1993. Recuerdo que cuando estaba en la escuela primaria no 

tenía muchos amigos ni amigas, pero en los descansos era común que mis primos, mis 

primas y yo nos reuniéramos para compartir los alimentos y hablar sobre cómo nos 

había ido en las clases, así como de las dificultades que teníamos con los profesores y 

profesoras, fuese porque nos exigían muchas tareas o porque imponían castigos que 

generaban temor en nosotras. 

 Además, pocas veces los profesores y las profesoras consideraban que 

hablábamos lengua maya con nuestra familia. No comprendían por qué parecía que 

teníamos desinterés en ciertos temas escolares o por qué yo permanecía callada durante 

largos periodos. 

 

En los descansos, aprovechábamos para platicar –por ejemplo– si nos habían 

puesto a leer por equipos y si después nos habían hecho preguntas sobre la lectura. 

Lo platicábamos porque era común que, sin importar el grado, nos enseñaran a leer 

por leer, sin reflexionar sobre lo que leíamos. Eso no nos ayudaba a responder 

cuando se nos preguntaba sobre la lectura. Lo peor que podía ocurrir era que los 

compañeros y las compañeras se rieran o se burlaran de nuestras respuestas.  

Algo que también nos dejaba con mucha incertidumbre era que cuando se 

extraviaba algún objeto en el salón de clases, usualmente los profesores y las 

profesoras revisaban nuestras mochilas. Además, se nos castigaba de forma grupal 

dejándonos sin descanso, lo cual provocaba que nos sintiéramos culpables de algo 

sin entender por qué.  

Lo mejor de las reuniones durante los descansos eran los cinco minutos antes de 

que sonara el timbre para retornar a las aulas. Aprovechábamos ese tiempo para 

ponernos de acuerdo respecto a las actividades que haríamos por la tarde. 

Acordábamos reunirnos para ir a vender buñuelos con miel en el turno vespertino 

de la escuela o bien ir a criar a los cerditos en el terreno de “la colonia”. La razón 

era que nos divertía mucho jugar con agua, fuera cuando estábamos regando los 

árboles o cuando bañábamos a los cerditos que tenía a mi cargo para cuidar y 

alimentar. 

 

 Todos los días trataba de encontrarle un sentido a la escuela. Constantemente me 

sentía excluida y hasta con cierto miedo de hablar. Por ejemplo, a veces era difícil 



14 
 

entender esa frase áulica de “no copiar”. Para mí, eso implicaba defender una forma un 

tanto egoísta de aprender y, al mismo tiempo, naturalizar la discriminación a causa del 

idioma. En el grupo se hablaba en español. Aunque había niños y niñas mayahablantes 

estudiando en la misma clase, nadie del profesorado hablaba maya. Al contrario, como 

ya lo he señalado, si decíamos algo en maya, inmediatamente nos reprendían porque 

asumían que se les estaba faltando al respeto.  

 Cuando intentaba aprender a escribir, lo que me ocasionaba más coraje era 

cuando la maestra nos indicaba que copiáramos la lección hasta llenar la plana del 

cuaderno. La instrucción me causaba mucho conflicto porque en mi familia aprendía 

desde el accionar práctico. Por ejemplo, cuando por las tardes acompañaba a mi papá a 

buscar leña, o cuando ayudaba a mamá a preparar la venta o a ir a vender los buñuelos 

en el turno vespertino de la escuela; aprendía al ir a bañar a los cerditos en la granja con 

mis primos y mis primas, al regar las plantas y darle de comer a los pavos, las gallinitas 

e incluso a “Benito”, un becerro que teníamos en el solar de nuestra casa.  

 Cuando estaba en segundo grado, mi hermana Mireya –quien es tres años mayor 

que yo– era una de mis más grandes motivaciones para ir a la escuela. Ella era la 

persona más cariñosa conmigo, quien me cuidaba, me peinaba y me esperaba para 

regresar juntas a casa después de clase. Sin embargo, un día, cuando íbamos caminando 

de regreso a casa, la noté un poco extraña; tenía lágrimas secas en los ojos y no hablaba 

mucho.  

 La miré y no le dije nada. Seguimos caminando hasta llegar a casa. Me 

entristecía verla así y quería saber qué le pasaba, pero no me atrevía a preguntarle por 

miedo a que me regañara o me dijera que no era asunto mío. Entonces, esperé a que mi 

mamá regresara de la molienda para decirle que quizá algo malo le había pasado a 

Mireya porque notaba que había llorado. 

 Mi mamá percibió también su mirada decaída y de inmediato le preguntó qué le 

había pasado o si le dolía algo. Después de hacerle varias veces la misma pregunta, ella 

decidió contarnos que la profesora de tercer grado le había jalado la oreja hasta dejársela 

roja. Nos la enseño y, en efecto, se veía muy roja. Ese día mi hermana lloró mucho, se 

puso muy triste e incluso dijo que no quería regresar a las clases pues le daba vergüenza 

que la hubieran hecho sentir como una niña tonta que no entendía. Además, nos confió 

que, debido a dicha agresión, sus compañeros habían comenzado a burlarse de ella 

llamándola “cabeza dura”. La situación me aterrorizó pues, según nos contó mi 

hermana, todo se debió a que no había entendido un problema de matemáticas del libro 



15 
 

de texto. Se había llevado más tiempo en resolver el ejercicio y se acercó a la maestra 

para preguntar sus dudas, sin pensar siquiera que ésta pudiese agredirla. Ese día sentí 

también mucho coraje y de inmediato pensé que me pasaría lo mismo. No quería pasar a 

tercero. Pero el momento tenía que llegar.  

 Una vez en tercer grado, me sentía tensa y con miedo cada vez que las clases 

iniciaban, pues siempre pensaba en lo que le había sucedido a mi hermana y no quería 

que me pasara lo mismo. Además, sabía que, si la maestra me agredía de la misma 

forma que a mi hermana, mi madre no haría nada. Mi papá menos, pues nunca había 

tenido contacto con la escuela. Aquello, que parecía una aventura nueva, empezaba a 

tornarse un poco oscuro. Así fue como decidí emplear el llanto como estrategia para 

evadir una posible agresión de la profesora. Cada vez que se me acercaba y empezaba a 

hablarme fuerte, activaba el llanto para que se alejara. No me importaba que los 

compañeros varones me dijeran “niña chechona”.8 Mi principal objetivo era evitar que 

me hicieran daño. Debido a eso, cuando se trataba de pasar a recitar las tablas o al 

pizarrón, no lo hacía. 

 No era fácil: sabía que me dejarían sin descanso por mucho tiempo. De hecho, 

así fue durante casi todo el ciclo escolar, hasta que a la maestra le dio lástima mi 

situación y levantó el castigo.  

 

Tercero y quinto año fueron los grados más complicados. Tanto la maestra 

de tercero como el maestro de quinto nos pedían dar las tablas de memoria 

para poder salir al descanso; además, nos decían que para aprender a hacer 

operaciones básicas –como multiplicar y dividir– era necesario memorizar 

las tablas en donde quiera que estuviéramos: había que repetirlas en nuestra 

casa, en la escuela, incluso jugando. 

Nuestra salida al descanso dependía de dar al azar las tablas del dos al 

nueve. No estaba en contra de aprender las tablas, pero no me gustaba que 

de eso dependiera el que pudiera tomar mi descanso.  

Probablemente, la maestra se dio cuenta de que sólo quedábamos niñas 

mayahablantes en el salón de clases y de que por más que nos esforzábamos 

por no confundirnos, cuando nos preguntaban al azar las tablas, nos 

bloqueábamos y terminaba castigándonos. También se percató de que 

empezábamos a jugar en el salón de clases. Finalmente, decidió 

suspendernos el castigo.  

 

                                                           
8 Significa niña llorona. Proviene del maya cheech, que significa lloriquear. 

 



16 
 

 Durante esta etapa escolar me di cuenta de que la profesora tenía preferencias 

hacia los niños y las niñas que venían de familias con mayor estatus económico en el 

pueblo. Como yo no lo tenía, me hacía a un lado; no me prestaba atención por no tener 

las mismas condiciones familiares que las otras niñas. Estaba claro que cuando nos 

dejaba aprendernos una recitación para poder participar los lunes en la ceremonia a la 

bandera que se llevaba a cabo en la plaza principal de la escuela, elegía a las niñas “más 

presentables” y que, según ella, “recitaban bien”.  

 Como en la mayoría de los centros educativos mexicanos de nivel básico, en mi 

escuela se realizaba cada lunes la ceremonia cívica, durante la cual se recitaba el 

juramento a la bandera y se entonaba el himno nacional. En ninguno de mis seis años 

escolares fui elegida para decir dicho juramento al lábaro patrio ni ningún otro poema 

en tan arraigada ceremonia cívica escolar.  

 Me percaté de que ser elegida para decir el juramento un lunes en la escuela era 

una gran distinción. El advertir que no era considerada para hacerlo por más que me 

preparara, memorizara e hiciera la demostración una y otra vez, me llevó a 

preguntarme: ¿por qué yo no?, ¿por qué no recito bien?, ¿por qué, aunque no falle al 

repetir cada estrofa del juramento, el resultado es el mismo? Con el tiempo, entendí que 

no valía mucho mi esfuerzo, que no sería seleccionada para ser quien dijera el 

juramento ni ninguna otra recitación para representar al grupo. La razón era que yo 

provenía de una familia maya más, desconocida en el pueblo; además, era “morenita” y, 

para terminar, “gordita”.  

 Este tipo de experiencias siempre me causó disgustos. Me ilusionaba mucho 

aprender recitaciones, cantos y poesías con el deseo de participar en las ceremonias. 

Pero servía de poco, pues al final no me iban a elegir. Entonces, gradualmente fui 

perdiendo el interés por memorizar recitaciones, pues únicamente servía para no 

quedarme sin descanso. Situaciones como estas empezaron a registrarse en mi memoria. 

Me di cuenta de que en la escuela existía mucha indiferencia hacia las personas que 

proveníamos de familias mayas / campesinas sin estatus social alguno. Yo era una 

alumna más de tercer grado porque no tenía las mismas condiciones que otras niñas y 

otros niños.  

 Otra situación que me desilusionó durante esta etapa escolar fue que en varias 

ocasiones no me dejaran entrar a tomar clases y me hicieran sentir menos por no contar 

con todos los útiles escolares que se solicitaban. 

 



17 
 

 

Mi madre no tenía mucho conocimiento respecto al funcionamiento de la escuela. 

Pero a lo largo de su vida ha sido una mujer muy creativa, de mucha valentía y que, 

sobre todo, no se queda callada. Ella empezó a decirme que ante esa situación había 

que responder con una propuesta para hacernos escuchar y emplear nuestra voz sin 

avergonzarnos de quiénes y cómo somos. Menciono esto porque una de las cosas 

más bellas que hizo mi madre en ese entonces fue enseñarnos recitaciones y 

canciones que ella sabía para poder presentarlas durante la jornada cívica en la 

escuela. 

Cuando reflexiono sobre esta manera de actuar de mi madre, entiendo la gran 

importancia de su mensaje respecto a hacernos visibles en la escuela y usar la voz. 

Pero, sobre todo, aquel acto me hizo comprender que el aprendizaje de la letra va 

más allá de las aulas.  

De esta manera, me apoyó a recuperar el ánimo por estudiar y participar. Se mantuvo 

al margen de hablar con las maestras o el director, pero una vez más me enseñó 

sobre los ideales firmes de justicia y resistencia que siempre la han caracterizado en 

su trabajo como ventera. 

Mi madre, en ese entonces, solía ir a vender en la escuela buñuelos con miel, que 

son unos panecillos elaborados a base de harina, leche y huevo, y que al servirse se 

bañan con miel de abeja. Muy deliciosos, por cierto. Eran esos mismos buñuelos los 

que yo iba a vender en el turno vespertino de la escuela. Y, ahora que recuerdo, tenía 

bastantes clientes. Esta actividad que hacía por las tardes era para mí una 

oportunidad de aprender de forma divertida y compartida con mis primos y primas. 

 

 Ya en cuarto grado, poco a poco empecé a ganar confianza. Mi maestra, que 

venía de Mérida, me ayudó a afianzar la idea de que yo también podía estudiar y tenía 

derecho a aprender. Ella me ayudó a entender que no debía desanimarme si algo salía 

mal. Ese consejo me ayudó a no desistir de la idea de continuar estudiando.  

 La maestra empezó a organizar grupitos de trabajo, y gracias a ellos me di 

cuenta de que era bonito aprender de los compañeros y las compañeras, de que no se 

trataba de buscar quiénes eran mejores o más inteligentes, como me habían hecho creer 

antes. Los demás eran solamente niños y niñas como yo. Entonces me propuse poner 

todo mi empeño para avanzar; sentí que, aun con mis carencias económicas, si me lo 

proponía podía lograr pasar a quinto, a sexto, y terminar la primaria.  

 Eso sí, para no tener problemas, no podía hablar en casa de las cuestiones que 

me sucedían en la escuela, así que siempre tenía que hacer las cosas bien para no tener 

inconvenientes y continuar asistiendo. Obtener buenas calificaciones no era muy 

necesario por el tipo de familia de la que provengo. Mi padre, por ser una persona que 

no tuvo la oportunidad de ir a la escuela, no entiende –por ejemplo– qué es un diez o 

qué es un cinco. En consecuencia, él conservaba la visión familiar de que la escuela es 

una pérdida de tiempo y de que lo que verdaderamente apremia es aprender a trabajar 



18 
 

para sobrevivir en una sociedad que nos ha hecho sentir ignorantes por el hecho de 

hablar lengua maya. Así que comprendí la importancia de aprender bien español para 

poder seguir avanzando en los niveles posteriores. 

Figura 2.   

Recibiendo Certificado de Educación Primaria 

 

Nota. Recibiendo el certificado de la primaria de las manos de presidente de la Asociación de 

Padres de Familia, el Sr. Gónzalo Noh (+), acompañada de mi primo Eddier Manuel Polanco; 

pasando a un costado, mi primo José Luis Pech. Fuente: Archivo fotográfico personal. 

 

 En 1993, ingresé a la Escuela Secundaria Técnica #5. En cuanto a mis estudios 

en este nivel, yo era la principal interesada. Trataba de mantener calificaciones que me 

permitieran permanecer en la escuela, lo cual a veces resultaba difícil porque para los 

profesores y las profesoras, quienes veníamos de las periferias o de familias con nivel 

adquisitivo bajo éramos candidatas a reprobar. Además, me atemorizaba expresarme en 

español porque no sentía confianza al hacerlo.  

 No conocía a nadie del grupo ni tampoco estaba familiarizada con lo que 

implicaba la dinámica escolar. Simplemente me dedicaba a seguir el ritmo de los demás 

cada vez que el timbre sonaba. 

  Una experiencia significativa fue cuando me correspondió hacer mi primera 

exposición en la clase de Español. En esa ocasión, tuve que memorizar todo lo que tenía 

que decir pues no quería evidenciarme y para ello debía ser muy astuta. Me asignaron el 



19 
 

tema del alcoholismo; lo más difícil era que no sabía el significado de muchas de las 

palabras que repetía. Me di cuenta de que en la escuela secundaria no se me exigía 

entender lo que leía o decía durante mi presentación; la maestra simplemente solicitaba 

exponer.  

 La situación empeoró cuando maestras y maestros empezaron a pedirnos los 

libros que utilizaríamos en los cursos. Yo me preocupé aún más. Aunque todavía no 

entendía algunas cosas, sabía que no teníamos recursos para comprar libros. Conforme 

fueron pasando los días, mi única esperanza era conseguir esos libros prestados. 

 Recuerdo que cuando ingresé a la secundaria para nada quería quedar en el 

grupo “A”, cuya área tecnológica era industria del vestido. Primero, porque estaba 

acostumbrada a ver que mi madre, bordando hilo contado o punto de cruz (xookbil-

chuuy), no entendía lo relacionado con corte y confección. Sinceramente, pensaba que 

era muy complicado eso de estar midiendo en papel para sacar moldes. En segundo 

lugar, porque tenía que evitar cualquier tipo de gasto que pudiera meterme en problemas 

con mi papá. Afortunadamente, me ubicaron en el grupo “B”, cuya área tecnológica era 

CIA (Conservación e Industrias de Alimentos). 

 El maestro que durante tres años nos impartió la materia era originario del 

pueblo vecino de Halachó. Lo recuerdo como una persona sonriente a la hora de dar sus 

clases. Nos enseñó a trabajar de manera organizada y a tomar decisiones; en su trato fue 

amable y respetuoso. Además, nos decía que teníamos que aprender a ser responsables 

para que nos fuera bien donde quiera que estuviéramos.  

 En el taller de CIA, teníamos la obligación de tomar clases teóricas y hacer 

trabajo solidario. Gracias a que el profesor me dejó como responsable de un área de 

trabajo, fortalecí mi confianza y sentí que no tenía por qué creer que los demás sabían 

más que yo. En este entonces, para no reprobar asignaturas siempre me ponía a estudiar. 

A la carga escolar, se agregó la clase de Inglés como lengua extranjera. Para mí la 

situación era un poco preocupante, pero decidí no perder la esperanza de poder 

aprender, aunque fuera un poco de ese idioma. 

 Otra de las experiencias significativas fue la clase de Matemáticas. Cuando al 

profesor le tocaba dar su clase, llegaba al salón serio e incluso parecía molesto, tenía 

poca paciencia. Por ejemplo, cuando daba su clase de Álgebra, usaba muchos conceptos 

como “términos semejantes” y “reciprocidad”. La verdad es que yo no entendía casi 

nada, pero no podía ni pensar en preguntarle porque el profesor no tenía en cuenta las 

diferencias entre sus estudiantes, sus estados de ánimo y mucho menos su situación 



20 
 

lingüística y cultural. Cuando se le preguntaba algo, solía responder en forma de regaño, 

intentando ridiculizarnos, lo que implicaba la burla de parte de mis compañeros y 

compañeras. Fue así como no me quedó de otra que armarme de valor para seguir 

asistiendo a las clases e intentar entender las explicaciones. Pese al caos en mis 

sentimientos, sabía que tenía que hacer lo posible por aprobar la materia sin importar la 

nota, pues, para el maestro, yo era una más de la lista. 

 

* * * * 

Mi padre –como la mayoría de los hombres de su generación– tiene la idea de que las 

mujeres no deben seguir estudiando, pues pronto dejarán su hogar para pertenecer a otro 

y, aunque estudiaran, no aportarían económicamente a la familia. Entonces, el 

apoyarnos a estudiar era un gasto innecesario. Escuchar decir esto constantemente a mi 

padre me entristecía mucho, pues mi mayor anhelo a los 12 años era seguir estudiando. 

Consideraba que no estaba preparada aún para trabajar. 

  Como no estaba de acuerdo con su manera de pensar, empecé a considerar la 

posibilidad de obtener becas o financiamientos para contrarrestar la idea que él tenía de 

que la educación de una niña era una “inversión perdida”. Constantemente pasaba por el 

cubículo de la trabajadora social para leer los avisos, y así fue como un día encontré la 

convocatoria de becas del Instituto Nacional Indigenista (INI). No dudé en absoluto. 

Entregué los documentos de solicitud, sustenté el examen en lengua maya y resulté 

electa. 

 

Cuando estaba en segundo de secundaria, alcancé un buen promedio. En 

aquel tiempo, las autoridades del INI promovían una actividad para 

reconocer a las becarias y los becarios que lograban buenas calificaciones; 

se trataba de visitar zonas arqueológicas de la ruta puuc. Yo era una de esas 

becarias con mejores promedios, pero tenía un inconveniente: nunca había 

salido de mi casa para ir a ningún sitio diferente al pueblo y sabía que no 

iba a ser nada fácil conseguir el permiso de mi padre. Lo primero que diría 

era que yo era una niña pequeña y no sabía cuidarme. Además, no entendía 

mucho de calificaciones. Entonces, dijo que no. Pero mi madre creyó en mí 

y me apoyó para que mi padre me diera permiso o, al menos, para que dijera 

a ka’aka’aj.9 Recuerdo también que me mi mamá me apoyó para completar 

un dinero y poderme comprar un short de mezclilla que era requisito para 

poder hacer dicha visita. Así fue como obtuve un primer short verde de 

                                                           
9 Eso significaba que no tenía del todo su autorización y que penalizaba a mi mamá de la decisión 

final. Quizá no era lo que me gustaba escuchar, pero que le dijera a mi mamá “A ka’aka’aj” 

siempre mantuvo en mi corazón encendida esa chispa de esperanza. 



21 
 

mezclilla y, con una sonrisa en el rostro, pude conocer la bella gruta de 

Lool-Tun.10  

 

 Algo positivo era que me iba caminando a la secundaria y no necesitaba dinero 

para el transporte. Me sentía tranquila, pues el monto de los útiles escolares, los libros y 

el pago de fotocopias, se cubría con el apoyo económico de la beca. A esta edad no 

tenía deseo de tener juguetes, ropa, zapatos o accesorios personales; lo único que 

deseaba era que el dinero alcanzara para cubrir mis gastos escolares porque sabía que ni 

sacando buenas calificaciones mi padre me los compraría. 

 No puedo dejar de mencionar el apoyo incondicional de mi madre. Cada una de 

las veces que mi padre dijo que no era una buena inversión que una niña estudiara, mi 

mamá siempre opinó lo contrario, aunque eso le trajera problemas en su relación con mi 

padre. Mi mamá me dijo que, si a mí me gustaba estudiar, no lo dejara, que ella buscaría 

la forma de apoyarme con lo que sacara de sus ventas; esto me dio esperanza, me hizo 

sentirme feliz, pero también me permitió darme cuenta de lo importante que es decidir. 

Mi madre me dijo que no siempre tendría dinero para comprar merienda en la escuela y 

que me tocaría ayudarla por las tardes a preparar su venta de buñuelos con miel e 

incluso ir a vender en algunas ocasiones. También, me aclaró que tendría que resolver 

sin causar ningún conflicto todo lo que tuviera que ver con la escuela, ya que mi padre 

detestaba que se hablara de esas cosas. Además, me aconsejó que me pusiera “abusada” 

para aprender, pues ella tampoco podía apoyarme mucho con las tareas porque, como 

había estudiado solo la primaria, había cosas que ya no recordaba.  

  Por todo lo anterior, ir a la escuela no siempre fue algo muy gratificante. En todo 

momento estaban presentes las carencias económicas; por ejemplo, no había dinero para 

participar en festivales y tampoco para cumplir con esa regla del “ahorro” grupal de los 

lunes que organizaban las maestras de los diferentes grados. Sin embargo, mi madre no 

permitió que eso me doblegará.  

 Con todo lo difícil que se me hizo, logré terminar la primaria y la secundaria sin 

reprobar ninguna asignatura. Constantemente pensaba en mi hermana, quien no había 

continuado con los estudios secundarios. Quizá fue por ese coraje que me propuse 

echarle todas las ganas a los estudios.  

                                                           
10 Flor de piedra, del maya lool, que significa flor, y tunich, cuyo significado es piedra. 

 

 



22 
 

1.3. Ahora Sí, Ya en la Preparatoria  

 

Para seguir estudiando en la preparatoria tenía la necesidad de contar con beca, así que 

hice todo lo posible por alcanzar el promedio suficiente para conservar la beca del 

Instituto Nacional Indigenista, hoy Instituto Nacional de los Pueblos Indígenas (INPI). 

 Durante mi paso por este nivel educativo, sentí el deseo de estudiar sobre 

escritura de la lengua maya. Recuerdo que en esta búsqueda empecé a leer sobre el 

Ejército Zapatista de Liberación Nacional (EZLN). Tuvo mucho sentido para mí, pues 

antes –cuando estaba en la secundaria– nos habían hablado del movimiento zapatista de 

1994 durante una reunión de becarios y becarias. Fue entonces cuando escuché la 

palabra indígena por primera vez. No sabía que a quienes hablábamos una lengua 

distinta al español se nos decía así. Me preguntaba al principio cómo eran esos 

indígenas tzotziles, ¿tendrían las mimas costumbres que nosotros los mayas? Preguntas 

que a esa edad no podía responderme. Fue entonces que, ya en la preparatoria, retomé 

uno de los libros que nos habían dado en el Instituto sobre los grupos étnicos y, 

valientemente, decidí abordar el tema en mi clase de Sociología. Aquella vez me di 

cuenta de la importancia que tiene la presencia de los diferentes grupos culturales en 

México y de que yo vivía en uno de esos mundos diferentes a aquel en el que vivían las 

personas que nos decían indígenas.  

 No tuve éxito en mi intento por estudiar escritura de lengua maya. Ni en el 

pueblo ni en la preparatoria había cursos al respecto. Recuerdo que, en lugar de eso, 

llevaba Francés como materia optativa. A veces me sentía muy frustrada en la clase, 

pues quizá era la única del grupo que quería aprender a escribir maya y no tanto 

aprender francés. Mientras en cada sesión intentaba pronunciar bien las palabras en 

francés, me imaginaba la posibilidad de aprender a escribir maya; eso me daba mucha 

pena con la maestra de francés pues había en mí una cierta resistencia a aprender el 

idioma. No desistí del intento porque no podía permitirme reprobar ninguna materia y 

porque en el grupo a la mayoría se nos dificultaba aprender a leer, escribir y pronunciar 

francés. 

 Hoy, después de tantos años, comprendo lo importante que hubiera resultado 

aprender a escribir maya en esa época, principalmente porque gran parte de mis raíces 

ancestrales como maya se encuentran guardadas en esa lengua. Afortunadamente, 

aunque cursé la preparatoria en un centro educativo particular, el tener la beca del INI / 

INPI siempre fue motivo de orgullo porque si bien la lengua no define la identidad, sí 



23 
 

nos permite establecer vínculos profundos con nuestra cultura y nuestra memoria como 

pueblo. 

 Por otro lado, una de las actividades que me hicieron ser más desenvuelta en la 

preparatoria fue el hecho de ser parte de la banda de guerra. Esto me permitió 

interactuar con mayor frecuencia con compañeros y compañeras provenientes de 

localidades cercanas. Tocar en la banda de guerra de la escuela usualmente quedaba 

relegado para niños y niñas de barrios de bajos ingresos y familias mayas. Este grupo 

fue muy importante para mí porque las diferencias étnicas no importaban. 

 Pese a que estudiábamos en una escuela privada, donde muchos de los que 

asistían eran hijos de profesionistas no mayas, en el grupo no se dejaba relegado a 

nadie. Siempre me sentí acompañada, no rechazada, y eso me ayudó a ir ganando 

confianza para dejar de ser tan callada. 

  Lo mejor era que no usábamos uniforme; llegábamos con la ropa que podíamos 

y teníamos. Los días que tocaba educación física nos pedían llevar short y tenis, –no 

necesariamente pants–, aunque tampoco los tenis eran siempre obligatorios. En mi caso, 

no usaba pants y recuerdo que pantalones tampoco; eso sí, tuve que conseguir unos 

tenis para poder participar en las actividades.  

 En ocasiones, extrañaba a mi hermana, quien para entonces trabajaba en Mérida 

como empleada del hogar. El hecho de que mi hermana hubiera dejado de estudiar y 

sólo hubiese completado la primaria fue algo que me causó una profunda tristeza 

aunada a un sentimiento de soledad. Pero también me hizo poner todo mi empeño en los 

estudios, y creo que eso me impulsó a obtener las mejores notas en este nivel. El hecho 

de buscar ser parte de la banda de guerra en la secundaria y la preparatoria se debió 

justo a que era una forma de no sentirme sola, pues fue mi hermana quien me enseñó a 

tocar el tambor y a entender los valores de grupo como parte de este colectivo 

estudiantil.  

 Durante la preparatoria hice buenos amigos y amigas. Algo que nos 

caracterizaba era que ninguno de nosotros lograba obtener alguna ventaja o tratos 

especiales de parte de los y las docentes por el hecho de no provenir de familias de 

buenas posiciones económicas; sin embargo, me doy cuenta de que en ese momento de 

mi vida fue cuando empecé a ser más consciente de mi orgullo de ser una joven mujer 

maya. Fue entonces cuando cobró más fuerza el deseo de no renunciar a mi origen y de 

dejar de intentar tener una imagen parecida a las de mis compañeras no mayas sólo por 

querer ser aceptada. Durante esta etapa estuvo en todo momento presente la energía y la 



24 
 

fuerza de mi madre, quien siempre ha estado orgullosa de usar su vestimenta tradicional 

como mujer maya yucateca. Ser becaria del INI fortaleció el sentido de orgullo por mi 

origen; mi mamá me explicaba que algunos apellidos en español en realidad eran 

apellidos mayas que fueron traducidos para evitar que dichas familias fueran asociadas 

con la ignorancia y la pobreza. 

 Fue en este nivel donde mi inteligencia me permitió sobresalir. Logré ser el 

mejor promedio de mi generación, y compañeros y compañeras me solicitaban asesoría 

en matemáticas o me pedían mis notas de clase para estudiar. Para entonces mis 

intereses se inclinaban hacia el área de las humanidades y las ciencias sociales. 

 

1.4 Mi Llegada a la Universidad: Encuentros y Desencuentros 

 

Quizá lo más doloroso en esa etapa fue llegar a una ciudad desconocida y no tener 

dónde vivir. Previo a presentar el examen para la universidad, estaba la opción de tomar 

un curso propedéutico durante las vacaciones de primavera. Hice todo lo posible por 

pagarlo, pero tuve que vivir “encomendada” en casa de una conocida de mi mamá. 

 Durante la primera semana todo estuvo bien. Pero para la segunda, como que ya 

no me veían con buenos ojos y, para colmo de males, no disponía de un lugar para 

estudiar y concentrarme. Sin embargo, mis ganas y mi entusiasmo por estudiar me 

hicieron aguantar en aquella casa hasta terminar el curso propedéutico de dos semanas. 

 Para ese entonces, mi hermana Mireya trabajaba en una casa cercana como 

empleada del hogar; saber que quizá la vería de regreso de la facultad me daba cierto 

consuelo. Fue muy difícil vivir así durante ese tiempo. Empecé a desanimarme porque 

no tenía dinero para pagar una renta y sabía que, de ser aceptada en la facultad, 

posiblemente no podría mantenerme económicamente mucho tiempo. 

 La tristeza invadía noche a noche mis pensamientos, a veces lloraba porque 

añoraba regresar a casa y abandonar aquel sueño de estudiar, pero regresar a casa 

tampoco era buena idea. Especialmente porque mi papá me presionaba para buscar un 

trabajo en Mérida como había hecho mi hermana, pues para él yo ya estaba “grande”. 

No lo juzgo. Quizá la situación económica no le permitía ver de otra manera la vida. 

Sufrimos de muchas carencias económicas; lo que se producía en la milpa no era 

suficiente, y lo que había alcanzaba sólo para comer, así que también sentía la necesidad 

de contribuir de alguna manera con los gastos del hogar. 



25 
 

 Sin el apoyo de mi padre, y con mucho esfuerzo, me inscribí a la Universidad 

Autónoma de Yucatán para hacer el examen de selección en la Facultad de Educación. 

El ingreso era difícil debido a que el cupo era limitado. Un año entraba una generación 

de 30 estudiantes, y otro año, una más de 60. Entonces, no me quedaba de otra que 

confiar y pensar que las cosas serían positivas, pero no fue así, pasó todo lo contrario: 

no fui aceptada en ese año.  

 Después de este primer intento de ingresar a la universidad –y no lograrlo–, ya 

había gastado todos mis ahorros, así que tuve que regresar a casa muy desanimada. No 

me quedaba más opción que trabajar para apoyar al gasto familiar y reunir dinero para 

postular nuevamente el siguiente curso escolar. No desistiría de la meta de ingresar a la 

universidad. Me seguía emocionando la idea de poder estudiar la Licenciatura en 

Educación, pero, sobre todo, poder cursar la línea de Orientación y Consejo Educativo. 

 Trabajé en el XII Censo General de Población y Vivienda del 2000 y, 

posteriormente, en un kínder como la encargada de preparar la merienda para los niños 

y las niñas. Fue entonces cuando vi como una alternativa ingresar a realizar mi servicio 

social comunitario en el Consejo Nacional de Fomento Educativo (Conafe) para poder 

ganar una beca y hacer la licenciatura. Por fortuna, en la preparatoria había tenido dos 

compañeras que habían sido instructoras comunitarias, así como un vecino que 

trabajaba en el Conafe. No lo pensé demasiado y decidí contactar a mi vecino para 

preguntarle acerca del proceso. 

 Aunque en ese entonces tenía 17 años, reflexionaba mucho respecto a lo que 

pasaba en mi familia, principalmente lo relacionado con las carencias económicas y el 

que mi papá no se hiciera mucho a la idea de que una niña pudiera seguir estudiando. 

Observaba nuestra situación y me preguntaba por qué otras niñas no tenían que 

abandonar su sueño de estudiar por trabajar, pero algo me decía que mi vida podía ser 

diferente o, por lo menos, que debía intentarlo; así que decidí junto con mi hermana 

llevar mis papeles al Conafe para inscribirme y poder hacer el examen. Mireya –mi 

hermana– ya conocía la ciudad porque había estado trabajando en Mérida, eso me 

facilitó un poco las cosas.  

 Después de presentar el examen de Conafe, los resultados salieron publicados en 

el periódico: ambas habíamos sido aceptadas. Sin embargo, mi hermana se dio de baja 

unos meses después. Ella no percibió como un fracaso el hecho de no haber continuado, 

pues según me comenta no era algo para ella.  



26 
 

 Se acercaba el momento de alejarme de mi hogar para empezar a construir mi 

destino y tenía sentimientos encontrados. Por un lado, me sentía libre; por otro, me daba 

cierta tristeza alejarme de mi hermanita menor, pues era la persona con la que más 

tiempo pasaba. Además, cuando dejas el pueblo no sólo abandonas un espacio 

geográfico: dejas de escuchar las conversaciones de los abuelos y las abuelas, la comida 

de casa, las historias, los consejos e incluso los regaños. Quedan atrás las fiestas, las 

tradiciones y la música de las fiestas patronales de septiembre, esa música de charanga 

que te hace sentir alegría y nostalgia al mismo tiempo porque te hace vibrar el corazón. 

 

Me emocionó la idea de hacer el servicio comunitario en el Conafe para ganarme una 

beca y poder continuar mis estudios. Previo a la decisión de presentar el examen, lo 

platiqué con mi mamá. Aunque con ciertos temores, me dio su apoyo. Mi papá, por su 

parte, dudó de mi capacidad para emprender esa tarea por el hecho de ser mujer; le 

pareció que era una forma de evadir mi responsabilidad de trabajar para apoyar al gasto 

del hogar. 

Pero estaba decidida. Era mi única oportunidad, así que asumí el riesgo que eso 

implicaba. Salí de mi casa a los 18 años para emprender esa nueva aventura de ser 

instructora comunitaria.  

Recibí una primera etapa de capacitación en la ciudad de Mérida. Algo muy positivo 

en mi vida fue que para ese entonces una prima del pueblo se había casado y mudado 

a vivir a Mérida, así que pude quedarme con ella durante ese tiempo. Estar en su casa 

me hizo sentirme acompañada y cerca de mi familia porque es una persona de buen 

corazón; se preocupaba por que no me faltara algo de lunch para llevar todos los días. 

Los fines de semana viajaba a casa para ver a mi hermana menor y a mamá. Así pasaron 

las semanas, hasta que terminó el proceso de capacitación intensiva de junio y julio del 

2000, y me asignaron a una comunidad. En aquella ocasión, la escuela primaria de San 

Francisco Dzitiná en Acanceh, Yucatán. No fue fácil el inicio porque nunca había 

salido de mi casa y ahora me quedaba a dormir en la escuela donde daba clase.  

La comida me la regalaba cada día una familia distinta. Consistía principalmente en 

huevo, frijol y tortillas, a veces queso, pero nunca faltaba la Coca-Cola. 

Recuerdo con alegría que mi madre me acompañó el primer día de mi viaje al centro 

educativo asignado para dejarme en la comunidad; apenas llegué, acudí a casa de don 

Enrique, el presidente de la Asociación Promotora de Educación Comunitaria (APEC), 

quien vivía cerca de la escuela, para entregarle la carta de presentación.  

Al día siguiente realicé una reunión con las madres y padres de familia de los niños y 

niñas que asistían a la primaria comunitaria. Posteriormente, empecé a trabajar con los 

niños y las niñas. Para entonces ya tenía un poco de experiencia sobre cómo 

relacionarme con ellos y ellas pues había sido asesora de personas jóvenes y adultas en 

mi pueblo durante casi cuatro años.  

Estuve desarrollando las actividades conforme lo indicaba el manual que nos 

proporcionaron en la capacitación. Sin embargo, tuve que implementar algunas 

asesorías especiales para las niñas y los niños de primer nivel (primero y segundo) que 

no sabían leer y escribir. Había veces que no lograba realizar todo lo que había 



27 
 

considerado para aquel día porque se trataba de un grupo multigrado (tenía alumnos de 

primero a sexto grado) y en ocasiones el tiempo no era suficiente.  

No tuve problema alguno con ninguno de los catorce estudiantes que atendí. Mi 

dedicación y empeño hicieron que los niños y las niñas de primer grado aprendieran 

cada vez más a leer y escribir. Supongo que, por mi compromiso y determinación, al 

finalizar el ciclo escolar, el capacitador tutor me invitó a participar como aspirante a 

capacitadora tutora para asesorar a los y las aspirantes a instructores e instructoras 

comunitarias (os) para el ciclo escolar 2001-2002. En un primer momento tuve un poco 

de duda, miedo e indecisión porque pensaba que quizá no tendría el liderazgo y la 

habilidad para capacitar a mis colegas de generación. Sabía que de ser admitida el 

apoyo económico mensual sería un poco más, así como el monto de la beca que me 

otorgarían, por lo que decidí sumarme al proceso. Finalmente, resulté electa como 

capacitadora tutora. Ese día me sentí muy entusiasmada y con más confianza de saber 

que había obtenido un elevado puntaje de parte del comité evaluador.  

Durante el tiempo que realicé mi servicio comunitario, reflexioné sobre la importancia 

de valorar nuestra cultura, lengua y tradiciones, porque la escuela comunitaria es una 

forma de vivenciar lo propio. Algo muy valioso de esta etapa fue que conocí a otras 

compañeras que compartían conmigo el deseo de superación profesional. De esta 

forma, el realizar mi servicio educativo en el Conafe mantuvo firme mi compromiso 

por mejorar la educación dirigida a población rural e indígena y ello dio pauta para 

decidirme a estudiar la Licenciatura en Educación Primaria para el Medio Indígena 

(LEPEPMI’90) en la Universidad Pedagógica Nacional (UPN). 

 

 

 Durante mi etapa de capacitadora tutora mis compañeras me animaron para 

informarme acerca de la LEPEPMI’90 en la UPN Unidad 31-A Yucatán. La insistencia se 

debió a que era la única mayahablante del grupo de capacitadoras de la Coordinación 

Mérida, entonces consideraban que tenía el perfil y el potencial para cursar dicha 

carrera. Para este tiempo, ya rentaba un cuarto en la ciudad Mérida y me sentía con 

seguridad para empezar una carrera universitaria; así que cuando salió la convocatoria, 

acudí a solicitar mi ficha de ingreso a dicho programa. Fue así como la LEPEPMI’ 90 se 

convirtió en mi primera opción de formación profesional. Lo más interesante es que se 

trataba de una licenciatura semiescolarizada, lo que me permitía continuar con mis 

labores como capacitadora y mis otros intereses formativos. 

Si bien para este entonces ya había observado que la desigualdad se expresa de 

manera distinta en los espacios educativos, en el caso de la LEPEPMI’90 se percibía un 

ambiente y un trato más horizontal. Por encima de mis carencias económicas, empecé a 

emocionarme con aquella experiencia formativa. Claro, mi dinámica era un poco más 

demandante porque entre semana visitaba escuelas en comunidades y, por las noches, al 



28 
 

regresar a casa, aprovechaba para leer, pasar mis notas a la máquina de escribir y hacer 

tarea para la sesión del sábado.  

Hubo momentos en los que me sentía cansada, pero nunca vencida: me animaba 

que mis compañeros y compañeras siempre estaban con el entusiasmo de aprender, así 

como con una actitud de sumar y apoyar. Por ejemplo, valoro mucho que cuando no me 

pagaban la beca, algunas compañeras me invitaban a desayunar o almorzar. 

El tener la oportunidad de estudiar la LEPEPMI’90 significó responsabilidad y 

esperanza, principalmente porque no me sentía subestimada por venir de un municipio 

del interior del estado. Para fortuna mía, la mayoría de mis compañeras hablaban maya 

y también eran de algún pueblo; eso creaba cierta empatía en el grupo. Quizá debido a 

eso, poco a poco la UPN se convirtió en un lugar seguro para mí porque había personas 

que eran muy genuinas en su trato, así que me emocionaba mucho que llegaran los 

sábados. No voy a negar que a veces me sentía triste por la distancia; sin embargo, la 

tristeza es una emoción importante que ha dado sentido a mi vida porque me ha 

permitido fortalecerme y mantenerme firme en la esperanza de seguir estudiando y 

lograr más sabiduría. 

Figura 3.  

Graduación de la Licenciatura en Educación Primaria Indígena 

 

 

Nota. Graduación de la Licenciatura en Educación Primaria para el Medio Indígena, 

acompañada de mi mamá Ana María Polanco López y mi hermana menor Ana Carolina   

Pech Polanco. Archivo fotográfico personal. 



29 
 

 

 

 

Disfruté mucho todos los semestres de la licenciatura porque en cada uno me 

encontré con compañeros y compañeras del Conafe. Aunque había compañeras que aún 

luchaban con la imagen que tenían de sí mismas, en cuanto a mí respecta, conforme 

avanzaban los semestres fortalecía mi orgullo de hablar la maya, así como reafirmaba la 

idea de que todas y todos tenemos una esfera de influencia y no podemos 

desaprovecharlo negando nuestro origen. Recuerdo bien cómo el maestro Juventino, en 

cada clase, nos recalcaba la importancia de valorar nuestras raíces mayas y de asumir un 

firme compromiso para preservar nuestro idioma maya. 

Puedo decir que, en general, fui una buena estudiante. Un año después de que 

terminé los créditos de la licenciatura, sustenté el Examen General de Conocimientos y 

me gradué. Esa opción se me hizo más fácil porque terminando los créditos de la 

licenciatura dejé de tener vinculación directa con las escuelas de Conafe. Me resultaba 

complicado hacer una propuesta pedagógica, por lo que decidí titularme por el Examen 

General de Conocimientos en el año 2006.  

 

1.5. Mi Segunda Licenciatura: Una Experiencia Que Articula Agencia 

 

Una de las situaciones que viví con mucha emoción cuando presenté por primera vez el 

examen de admisión en la Facultad de Educación, fue que mi madre me acompañara. 

Aunque no entendía mucho de esas cuestiones, ella siempre se mostró fuerte como una 

forma de darme ánimos y valor ante un proceso que ambas desconocíamos por 

completo. Mi madre no es una persona acostumbrada a expresar sus sentimientos, sin 

embargo, por su mirada empática y dulce sabía que ella en el fondo estaba emocionada 

de verme en ese proceso, intentando encontrar un lugar para seguir estudiando.  

 Después de no ser admitida en la primera ocasión, le agradecí mucho a mi madre 

que hubiera estado ahí conmigo porque gracias a eso tuve la oportunidad de viajar a 

Mérida para hacer el examen. En aquella primera vez, el día que se publicaron los 

resultados, me levanté muy temprano y salí al centro del pueblo para comprar el 

periódico donde se listaban los folios aceptados. Para mi sorpresa, mi folio no estaba 

ahí. Y entonces me pregunté: ¿qué voy a hacer ahora? ¿Cómo enfrentaré esta noticia? 

Seguramente mi padre estará muy contento y me dirá: ¡te lo dije!  



30 
 

 Desde el momento en que le externé a mi papá mi interés por irme a estudiar a 

Mérida, me dijo que mejor lo olvidara, que eso no era para personas “pobres” como 

nosotros. No teníamos a nadie en Mérida y, además, él no me podía apoyar 

económicamente. Aunado a esto, mi papá constantemente me decía que para qué 

estudiaba más si iba a estar en mi casa porque seguramente me casaría. 

 

Una vez terminando mi servicio social en el Conafe, en el 2002, seguía latente en mí la 

idea de estudiar en la Facultad de Educación de la Universidad Autónoma de Yucatán 

(UADY), pero algo que me desmotivaba mucho era que me decían que para poder entrar 

a la facultad se necesitaban “palancas” o bien egresar de la Preparatoria Uno o Dos de 

dicha universidad. 

Tengo muy presente que cuando hice el examen de admisión la primera vez –cuando 

no fui aceptada– solicité mi revisión de resultados y me dijeron algo similar: mi puntaje 

había sido bueno e incluso mi perfil vocacional era adecuado para la carrera, pero había 

obtenido la misma puntuación que un estudiante de una de esas dos prepas y, al yo 

venir de una prepa del interior del estado (municipio), no tenía prioridad.  

Fue por ello que, después de reflexionarlo, en el 2002 decidí hacer el proceso para 

cursar nuevamente el tercer grado de preparatoria en la Escuela Preparatoria Uno de la 

UADY. No me importaba invertir un año más de mi vida. No fue nada fácil lograr la 

admisión, pero afortunadamente me aceptaron después de muchas vueltas. 

Esta etapa fue complicada porque, aunque intentaba mantener una actitud competente, 

trabajar y estudiar no era fácil. Sin embargo, acepté el reto. Desde antes de salir de mi 

pueblo había pensado estudiar mi tercer grado de preparatoria justo en la Preparatoria 

Uno; por ello, me había inscrito a la preparatoria particular incorporada a la UADY de 

mi localidad, pero sabía que cambiarme de prepa en el último año representaba mayores 

costos y que la beca que tenía en ese entonces no me alcanzaría. 

Sin embargo, lo había logrado: después de tres años estaba en la Preparatoria Uno.  

La verdad en la Prepa Uno no me fue muy bien, pues se subestimaba a las personas que 

veníamos del interior del estado. Todo era demasiado directivo en la enseñanza: no nos 

dejaban ni hablar y los grupos eran demasiados numerosos.  

No tuve buenas calificaciones, y dos asignaturas –Estadística e Inglés– las aprobé en 

periodo extraordinario. Todo lo contrario, a mi primera etapa preparatoriana, cuando 

fui el mejor promedio de mi generación. La frustración era mucha. 

La decisión de seguir estudiando seguía vigente y firme, pero el esfuerzo ya me parecía 

excesivo. Necesitaba tomar ánimos de donde se pudiera para continuar; quizá lo más 

triste y doloroso de esta etapa era pensar que nadie me respaldaba en esta aventura. A 

veces, el apoyo económico puede resolverse con una beca o aceptando la precariedad, 

pero el respaldo emocional no puede reemplazarse con nada. Había momentos que, 

cuando salía de noche, ya muy agotada de las clases, necesitaba esas palabras de mamá 

o tan sólo comer su comida llegando a casa. Pero esto no era posible: no quedaba más 

que agarrar impulso y valor para seguir. 

Me di cuenta de que en esta segunda vuelta preparatoriana las matemáticas no eran mi 

fuerte, pero pese a ello logré terminar tercero de preparatoria en la especialidad de 

socio-económicas. Había llegado el momento de elegir carrera o facultad.  



31 
 

En el año 2000, tuve algunas dudas respecto a si estudiar Educación o Contaduría. 

Aproveché el tiempo y mi rol de estudiante para acudir al departamento de Orientación 

y Consejo Educativo para trabajar en mi perfil vocacional. Para mi fortuna, las 

psicólogas del departamento siempre se mostraron amables y atentas para 

acompañarme en mi búsqueda.  

  

 Por todo lo anterior, cuando en 2003 vi publicado mi folio en la lista de 

admitidos a la facultad, no lo podía creer: mi folio sí había salido publicado aquella vez. 

Claro, la emoción no era la misma. Tenía un sentimiento semejante a la pérdida. El 

hecho de pensar en todo lo que había tenido que pasar y dejar atrás para lograrlo me 

hacía preguntarme: ¿por qué tardó tanto en darse este momento? Recuerdo que me dije 

“quizá debo reír”. Pero no pude hacerlo. Estaba sola, mirando la lista, y no pude evitar 

llorar. Seguramente, si mi madre hubiera estado conmigo también hubiese llorado. Ella 

sabía todo lo que había sufrido para llegar a ese instante. A pesar de la tristeza y de las 

lágrimas, en ese momento tenía claro que estaba lista para iniciar. 

Llegué a mi segunda licenciatura con muchas expectativas, pero también con 

cierta incertidumbre. Tenía que organizar muy bien mis tiempos para poder asistir todos 

los días a la escuela y trabajar otros. No pude practicar ningún taller cultural como me 

hubiese gustado hacerlo porque no podía descuidar el trabajo, pues de eso dependía para 

cubrir la matrícula semestral.  

Para mí, ese momento significaba la oportunidad que tanto había esperado, pero 

me empecé a dar cuenta de que tenía que sobrevivir a un ambiente poco empático con 

las luchas que vivimos las mujeres mayas que llegamos a la ciudad con la finalidad de 

estudiar para transformar nuestra vida y ejercer nuestros derechos. Sí, por supuesto, en 

el ámbito económico y en lo que se refiere al acceso a la educación y a la palabra. Pero 

eso no es todo. Recuerdo haberme sentido vulnerable siendo mujer, pues me tenía que 

quedar hasta las ocho de noche trabajando en el centro de cómputo. En una ocasión, por 

ejemplo, viajaba tarde en el transporte público cuando un hombre que iba en el asiento 

de a lado empezó a masturbarse frente a mí. Fue una forma de acoso muy desagradable. 

En ese momento, le dije al operador del camión y bajé en la parada inmediata, muy 

molesta y también aterrada. De repente no sabes cómo reaccionar ante un hecho tan 

abusivo como aquel. Lo peor es que te quedas con miedo y pensando en la posibilidad 

de volver a encontrar a esa persona y que te pueda agredir de alguna forma. Desde aquel 

entonces empecé a tener mucho cuidado y a ser menos confiada, pues la aventura 

todavía estaba empezando. 



32 
 

 Mientras los semestres pasaban, mi intención era prepararme y aprender más 

cosas para desempeñarme posteriormente en diferentes espacios laborales, pero hubo 

experiencias que marcaron mi vida significativamente en mi paso por la facultad. Así 

que ahora hablaré de eso, de esas situaciones difíciles que hoy en día reflexiono y 

comprendo más. 

 Una de las situaciones que viví con mucha melancolía fue cuando uno de los 

profesores, llamado Humberto S., no me exentó de una evaluación parcial aun teniendo 

las participaciones y habiendo cumplido con las tareas para lograrlo. Me puso una nota 

baja sin revisar mis tareas y sin considerar mis participaciones. 

  Pero lo que hizo más desagradable el suceso fue que mis compañeros y 

compañeras se acercaran para decirme que dicho actuar había sido injusto, pero sin 

atreverse a manifestarlo directamente con el profesor por miedo a perder su privilegio y 

sus oportunidades en el curso. Pudiera ser que este profesor actuó así porque para él 

simplemente yo no era merecedora de exentar el examen. Quería hacerme sentir 

oprimida, en desventaja y con miedo. La situación me enojó mucho; me parecía muy 

indignante, incluso ofensiva, si se toma en cuenta lo que yo había aportado a la clase 

durante ese semestre. Sin embargo, me miré y me armé de valor para hacer ese examen. 

Eso sí, me juré a mí misma que era la última clase que llevaría con ese maestro y que 

para el siguiente semestre haría una carta dirigida al coordinador de la licenciatura 

donde expondría la situación –discriminación por mi origen– y manifestaría firmemente 

que no llevaría ningún otro curso con aquel docente. Tal cual lo pensé, lo hice. 

Terminando ese semestre no volví a tener a ese profesor en ningún otro curso. 

 Quizá en algún momento hubiera sentido temor para actuar como lo hice, pero el 

hecho de estar estudiando otra licenciatura los fines de semana me dio fuerza desde el 

primer día de clase en la facultad para tener iniciativa y participar en las clases. Pero, 

sobre todo, me ayudó a sentir orgullo por mi origen y valentía para no permanecer en 

silencio frente al racismo y la discriminación. 

  No voy a negar que al principio de aquella aventura en la Facultad de 

Educación me preocupaba no lograr adaptarme a una dinámica muy escolarizada, en la 

que el personal académico era poco empático para escuchar y comprender a las mujeres 

mayas migrantes. Me di cuenta de que algunos compañeros, aunque eran de pueblo, 

asumían positivamente y sin cuestionar el hecho de que estudiar en la facultad exigía 

implícitamente negar el ser maya y adoptar el estilo blanco y mestizo como una forma 

de encajar y buscar “tener éxito”.  



33 
 

En cuanto a la presencia de la lengua maya, en la facultad no se ofertaba curso 

alguno, pero era obligatorio obtener la constancia de comprensión de textos en inglés. 

La ausencia de lengua maya y la presencia del inglés se asociaba a que el segundo era 

necesario para incorporarse al campo laboral y trabajar con el lenguaje científico.  

A esta situación, se unía el esquema de la licenciatura: las asignaturas, las 

metodologías directivas, no estaban relacionadas con los saberes y las cosmovisiones 

del pueblo maya. Por ejemplo, no se nos ofrecía cursos que tuvieran que ver con 

identidad, derecho indígena, diseño de programas en contextos interculturales, mujeres 

mayas, entre otros. En este mismo sentido, recuerdo que un día una compañera del 

curso de Diseño Curricular se negó a incluirme en el equipo para hacer actividades 

colaborativas. Recuerdo que frunció el ceño y dijo: “No me gusta trabajar con Bertha 

porque tienen ideas diferentes”. Así como esa negativa, constantemente escuchaba: 

“aquí ya estamos completas, ya no hace falta nadie”.  

En una ocasión, me negué a firmar un documento de apoyo para la reelección de 

una de las directoras. Otro compañero de la licenciatura me dijo que yo era muy 

inteligente, “pero me iba tardar mucho en llegar a un puesto directivo bien pagado pues 

para eso no era suficiente con ser inteligente”. Sentí coraje y rebeldía, así que pensé: 

“pues ahora voy a tomar más decisiones siendo firme a mis convicciones, fiel a mis 

valores, sin intentar quedar bien por algo o alguien”.  

Otra experiencia decepcionante fue la clase de Inglés, pues el profesor hacía 

parejas entre los y las estudiantes y nos solicitaba hacer conversación. Yo me sentía 

muy frustrada porque era una de las personas del grupo que no sabía realmente hablar 

esa lengua. La mayoría de mis compañeros y compañeras sabían el idioma y sólo 

llegaban a la clase para cumplir con el requisito de titulación. Yo tenía toda la intención 

de pronunciar correctamente y de aprobar los parciales para así aprobar cada módulo. 

Pero en varias ocasiones, el no tener con quién practicar me hizo sentirme muy triste y 

avergonzada por no saber dicho idioma, así como cuestionarme el por qué. Pese a ello 

no renuncié y seguí firme en el intento de aprender o, por lo menos, de cumplir con el 

requisito para titularme.  

 En todas esas ocasiones traté y traté de ser fuerte y seguir pese a todo. Sin 

embargo, existió un momento en que me desanimé y consideré dejar la facultad, darme 

de baja. Pensé que sería bueno platicar con alguien. Fue entonces como me acerqué al 

Departamento de Orientación y Consejo Educativo. En ese momento consideraba que 

necesitaba ayuda, alguien que me escuchara, y tuve la fortuna de contar con el 



34 
 

acompañamiento de la Mtra. Nora Druet, quien trabajó conmigo varias sesiones para 

ayudarme a reflexionar realmente sobre mi intención de claudicar de la Licenciatura en 

Educación. Ella me dijo que me debía sentir orgullosa de haber llegado a la facultad; le 

conté también que estudiaba la Licenciatura en Educación Indígena y quizá eso le 

permitió comprender mi sentir. 

En las sesiones con la Mtra. Nora ya no me sentía diferente o no valiosa para el 

programa en Educación. Recobré poco a poco ánimos y comprendí que era importante – 

pese a todo lo que estaba pasando– no dejar de valorar mi cultura y lengua porque eran 

lo más valioso que tenía; me di cuenta de que, si yo me avergonzaba de ello, actuaría 

igual que muchas personas de la facultad. También revaloré las circunstancias que tuve 

que atravesar para llegar a ese espacio formativo. Hoy puedo decir que el programa de 

tutoría me permitió seguir haciendo presencia desde mi esencia, aunque incomodara a 

algunas personas.  

Figura 4.  

Graduación de la Licenciatura en Educación de la UADY 

 

Nota. Obtuve el reconocimiento por ser uno de los mejores promedios de la generación. 

Archivo fotográfico personal. 

 

 



35 
 

Segunda Parte: Construcción del Problema de Investigación  

1.6.  Desigualdades concurrentes y formación científica de mujeres mayas 

yucatecas 

 

Mi experiencia de varios años como asistente de investigación en diferentes institutos 

de investigación, el proceso que seguí para acceder a una maestría y posteriormente al 

doctorado, y mi preocupación por la invisibilización del aporte de las mujeres mayas 

yucatecas en la ciencia de nuestra época, fueron sucesos que me llevaron a preguntarme 

¿cómo han sido nuestras experiencias formativas como mujeres mayas, antes, durante y 

después del doctorado? Así como ¿de qué manera dichas experiencias nos han 

permitido reconfigurar nuestras identidades y activar nuestra agencia, considerando 

intersecciones de clase, etnia y discapacidad? Pues vivimos de manera distinta la 

experiencia de transitar por los estudios de doctorado y experimentamos situaciones 

únicas. Siguiendo esta línea, yo misma formo parte de esta comunidad de mujeres 

mayas que participan en el estudio, pues todo lo que pueda hablar de las asimetrías 

educativas que enfrentan las mujeres de pueblos originarios, nace de mi propia piel.  

Dentro de las preocupaciones que algunos investigadores de la educación han 

puesto sobre la mesa respecto el estudio de las experiencias formativas, se encuentra 

superar la descripción lineal en el estudio de las trayectorias educativas mediante la 

recuperación de recorridos diversos y diversificados (García & Barrón, 2011; Buquet, 

2013; Lara, Mayer & Erazo, 2016). Como señala Czarny (2010), no hay visibilidad para 

las mujeres que se identifican por su adscripción étnica en la educación superior y 

todavía en menor medida para quienes se dedican a la investigación científica.  

En este marco, estudiar las experiencias formativas de las mujeres mayas 

yucatecas cobra relevancia porque no sólo se refiere al alcance de los contenidos 

curriculares, sino a un conjunto de prácticas y relaciones relevantes de la vida que se 

encuentran marcados por el contexto, el origen étnico, la discriminación, la situación 

económica, el género y lucha por la equidad (Romero & Valdivieso, 2015; Bertely, 

2011; Bourdieu, 2005). Por ello, el debate en la concurrencia de desigualdades o 

interseccionalidades en las experiencias formativas es importante para romper con las 

visiones unitarias y parciales que abundan en el análisis de la realidad social. 

 



36 
 

Lo planteado anteriormente, hace que las experiencias formativas de las mujeres 

mayas yucatecas con doctorado sean valiosas de ser analizadas desde una mirada 

interseccional pues, aunque se han implementado medidas tendientes a corregir la 

asimetría sistemática de oportunidades —como el otorgamiento de becas — se 

evidencian brechas vinculadas a:  situaciones sociales, culturales, lingüísticas, 

económicas, a procesos de redignificación identitaria y prejuicios basados en las 

diferencias raciales y de género que operan como determinantes de en las oportunidades 

educativas de las mujeres indígenas (Cadaval et. al. 2023; Pech, 2017; Navarrete, 2023). 

A ello se suman las tensiones que existen dentro de las familias mayas yucatecas que, 

en ocasiones, se oponen para que las mujeres mayas yucatecas puedan seguir con sus 

estudios superiores ante la normalización de la idea de que los varones son mejores para 

algunas áreas y que poseen capacidad para cuidarse ante los riesgos que implica salir de 

la localidad de origen para estudiar, lo cual coloca a las mujeres ante un escenario de 

mayor vulnerabilidad (Guzmán, 2013; Buquet, 2013; Pech 2017). 

Por otra parte, el informe presentado por la Red Tejiendo Historias en América 

Latina, con datos de Agenda Propia (2023), “en México hay 254,529 personas con 

doctorado. De esas, 111,211 son mujeres, este mismo censo oficial informa que solo 

1,402 hablan una lengua indígena, lo que representa el uno por ciento de personas con 

doctorado que hablan alguna lengua indígena” (p.1). Hasta 2021, en Yucatán el 

promedio de mujeres formaba parte de la comunidad científica era de 34.9% (277), de 

un total de 795 miembros registrados en el Sistema Nacional de Investigadores (SNI) 

(Carrillo y Flores, 2023). No obstante, dichas proporciones no permiten saber cuántas 

mujeres son indígenas mayas y también hablantes de alguna lengua indígena Por ello, 

analizar las experiencias formativas y los procesos de reconfiguración identitaria 

contribuye también a indagar las estrategias que construyen para superar las situaciones 

adversas de múltiples desigualdades, visibilizando así su capacidad de agencia.  

Según Hernández y Hernández (2023), el acceso al doctorado de las mujeres de 

pueblos originarios ha estado marcado por cinco fenómenos: 1) la discriminación; 2) las 

carencias económicas; 3) la falta de acceso a universidades en sus comunidades; 4) el 

desarraigo como condición para estudiar; 5) demostrar que tienen las mismas 

capacidades que un hombre para emprender una carrera científica. Por lo tanto, las 

experiencias formativas de las mujeres mayas yucatecas son imprescindibles para 

eliminar los estereotipos de género y reconocer sus aportes al desarrollo tecnológico y 

científico. Las experiencias formativas, incluyen todas aquellas prácticas y vivencias 



37 
 

que trascienden las aulas –resultado de un proceso reflexivo y personal– y cobran un 

significado asociado con la forma de encarnar lo que nos pasa (Larrosa, 2009). Es decir, 

disyuntivas o no, las experiencias formativas nos permiten rozar la dimensión afectiva 

de la vida social y encarnar el acontecimiento (Pons, 2018). Así, al concebir recuperar 

las experiencias formativas de las mujeres mayas yucatecas se reconoce también otras 

formas de ser, pensar, sentir, mirar y actuar. 

Lo anterior deja claro que en el conjunto de estas vivencias, relaciones y 

prácticas que obedecen a distintos ámbitos e intersecciones, se configura la experiencia 

de formativa, dentro de la cual ocurre progresivamente lo que he denominado 

reconfiguración identitaria. Es por ello que en el presente estudio me parece clave 

mostrar cómo las mujeres mayas yucatecas son capaces de posicionarse activamente 

desde su adscripción étnica y su condición subalterna frente a estructuras de poder 

vigentes (Lugones, 2005), pues no se podría luchar contra la desigualdad, el sexismo y 

el racismo si dichos problemas no fueran pensados desde la experiencia de quienes los 

viven, en este caso, las mismas mujeres indígenas mayas.  

Considerando todo lo expuesto, el estudiar las experiencias formativas de un 

grupo de mujeres mayas yucatecas y los procesos de reconfiguración identitaria es una 

forma de romper con el estereotipo de la científica alejada de nuestra realidad y, al 

mismo tiempo, la oportunidad de abrir un diálogo para construir una academia más 

incluyente o emprietecida. En otras palabras, es un medio para avanzar en la creación de 

ambientes que favorezcan la diversidad cultural, étnica y de género con el fin de 

construir una sociedad realmente justa para las mujeres de pueblos originarios y de 

ofrecer a las niñas mayas testimonios de mujeres científicas cercanas y que trabajan en 

su campo hoy en día. Esto, debido a que la falta de representación de mujeres mayas 

yucatecas en la ciencia afecta a muchas otras mujeres que no consideran dedicarse a 

estas disciplinas por temor a no tener “éxito”. 

 

1.7. Las Intencionalidades Investigativas 

 

El interés y la pertinencia de esta tesis radica en la intención de abonar al conocimiento 

de manera comprometida con aquellos sectores que han sido discriminados, 

subordinados, silenciados y oprimidos; de igual forma, este trabajo busca contribuir al 

diálogo igualitario entre mujeres. En el mismo sentido, esta investigación se construye 

desde y con cuerpos particulares y situados: de un grupo de mujeres mayas yucatecas 



38 
 

con doctorado. Desde esta mirada, ser o sentirse mujer, femenina –o como quiera que se 

viva el sexo y el género– se trata de prácticas que se van construyendo y modificando, 

consciente o inconscientemente, en relación con los sistemas culturales, educativos y de 

género en el que las mujeres se desenvuelven (Belausteguigoitia, 2018; Tuhiwai, 2016). 

 Si bien existen trabajos muy interesantes sobre egresados y egresadas indígenas 

de instituciones de educación superior en México (García & Barrón, 2011; Gutiérrez, 

2001; Fresán, 2016; González, 2014; Santamaría, 2016; Navarrete & Gallart, 2018; 

Espadas & Flores, 2023), la mayoría de estos estudios se enfocan en la dimensión 

temporal y no consideran la interseccionalidad. De modo que la circulación, discusión y 

recepción de las voces –con los cuerpos– de cuatro mujeres mayas yucatecas, tal como 

se plantea en esta tesis, constituye un evento excepcional porque se apunta a atender y 

comprender la otra voz (Castro-Gómez, 2000). Lo anterior, posiciona a este grupo de 

mujeres mayas yucatecas como agentes de la construcción de la identidad y el 

conocimiento. 

En este marco, una de las falencias de algunos estudios ha sido asumir que los 

itinerarios educativos de los y las jóvenes indígenas son neutros en términos de género y 

que las mujeres asumen prácticas, deseos, expectativas y experiencias similares a los de 

sus pares masculinos (Julià, 2018). Por lo tanto, hay que tener en cuenta el enfoque 

interseccional para leer críticamente las experiencias formativas en educación superior, 

atendiendo a los desafíos institucionales el racismo, la cuestión étnica, económica y 

cultural, que hacen que el recorrido educativo de las mujeres sea distinto al de los 

hombres.  

En efecto, las mujeres viven limitantes, tensiones y discriminaciones en razón de 

género, que impactan de manera directa sus expectativas, prácticas de posicionamiento 

social y la construcción de su identidad (Arteaga & Abarca, 2018). Por esta razón, 

comprender los sentidos que se gestan y han gestado sobre las experiencias formativas 

en el doctorado contribuye a evidenciar las complejas formas de negociación que hacen 

las mujeres frente a una cultura que impone ciertos valores; una cultura en la que las 

mujeres –como sujetos activos en un contexto desigual– luchan por hacer efectivo el 

acceso universal, la permanencia y el egreso del doctorado, es decir reivindican su 

capacidad de actoría y el derecho a ser tratadas como iguales a los hombres (Tuhiwai, 

2016; Piñones, 2017). 

 Por consiguiente, en este proceso resulta clave reconocer la capacidad de autoría 

de las mujeres mayas yucatecas colaboradoras, con el fin de que la voz de la otredad 



39 
 

circule y sea escuchada sin traducción, en una forma de representación que no divida el 

cuerpo de la voz (Belausteguigoitia, 2018). De este modo, la voz de las mujeres se 

traduce en conocimiento personal –o sea, experiencia– de la opresión, que es también el 

origen de la resistencia a esta y el poder de agencia para intervenir en el estado de las 

cosas del espacio (Scott, 1992; Piñones, 2017). Lo anterior, sin perder de vista que las 

experiencias formativas constituyen, a su vez, una conexión para comprender, no para 

solucionar, superando perspectivas investigativas que las subvaloran como fuente de 

conocimiento (Blanco & Sierra, 2013).  

Como afirman Guevara & García (2010), la investigación acerca de las 

experiencias vividas por quienes se encuentran en desventaja por razones de género, 

etnia, clase social y orientación sexual, y que son consideradas como conducentes a la 

resistencia, es muy limitada. En consecuencia, se requiere de una opción metodológica 

que permita superar la descripción lineal mediante la recuperación de los recorridos, 

diversos y diversificados, en mundos heterogéneos (García & Barrón, 2011; Buquet, 

2013). En cuanto a las investigaciones alrededor del tema desde las voces étnicas 

feministas, sobresalen los estudios de Choque (2015), Tzul (2015) y Gargallo (2012) 

acerca de la implementación de políticas de etnoeducación y la resistencia pensada en la 

simultaneidad.  

De este modo, la presente investigación aportará nuevas perspectivas críticas a 

los estudios ya realizados. Estudiar las experiencias formativas no sólo permite 

comprender las trayectorias educativas de las mujeres mayas yucatecas, sino también 

identificar su ser y hacer como profesionales en diferentes ámbitos sociales y educativos 

(Contreras, 2010). Así, recuperar las experiencias formativas contribuye a “poner en 

práctica un proyecto de renarración de otra versión de la historia educativa de grupos 

subalternos en tanto productores de efectos sociales visibles, posicionando a los 

subordinados como agentes de la historia que deshacen el silencio y rehacen la palabra” 

(Forcinito, 2004, p. 143). En otras palabras, las experiencias de este grupo de mujeres 

mayas yucatecas muestran que es posible que mujeres de grupos históricamente 

discriminados y/o excluidos se conviertan en actores sociales que abonen a la equidad y 

justicia social. 

Finalmente, autores como Galaz (2010), Navarrete (2013) y Gnecco (2016) 

afirman que hay un incipiente número de estudios cualitativos que destacan los 

significados que hay con respecto a las experiencias formativas y la búsqueda de 

posibilidades transformadoras asociadas con la reconfiguración identitaria. A diferencia 



40 
 

de estos estudios, el presente trabajo se enfoca específicamente en las experiencias de 

un grupo de mujeres mayas yucatecas con doctorado, ex becarias IFP. El hecho de 

hablar de este grupo de mujeres mayas yucatecas cobra especial importancia porque, de 

acuerdo con la teoría feminista, dentro del marco de las diferentes relaciones de 

opresión, el género es uno de los aspectos principales a través del cual se produce la 

desigualdad. Sin embargo, a través de las experiencias formativas se establece una 

subjetividad que se sobrepone a la desigualdad. En suma, este trabajo pretende 

contribuir a la educación con igualdad de género: la presencia de las mujeres mayas 

yucatecas en la academia ya no ha de ser silenciosa. 

 

1.7.1. Objetivo General  

Analizar las experiencias formativas de cuatro mujeres mayas yucatecas con doctorado, 

y los componentes que les han permitido reconfigurar su identidad antes, durante y 

después del doctorado, con el fin de hacer visible el papel de los estudios doctorales en 

el surgimiento de distintas formas de agencia. 

 

1.7.2. Objetivos Específicos 

1. Comprender, desde una mirada interseccional, el sentido que este grupo de 

mujeres mayas yucatecas dan a sus estudios de doctorado –desde el inicio de su formación 

doctoral hasta el presente– a partir de sus experiencias en el programa formativo cursado. 

2. Visibilizar las particularidades de las experiencias formativas que han permitido 

a este grupo de mujeres mayas yucatecas el surgimiento de diversas formas de agencia 

antes, durante y después de su formación doctoral. 

3. Caracterizar las vivencias más significativas de este grupo de mujeres mayas 

yucatecas desde una mirada interseccional, antes, durante y después de su tránsito por los 

estudios doctorales que les han permitido reconfigurar su identidad. 

 

 

 

 

1.7.3. Preguntas de Investigación 



41 
 

¿Cuáles son las experiencias formativas que han permitido a un grupo de mujeres 

mayas yucatecas con doctorado reconfigurar su identidad y que han incentivado en ellas 

distintas formas de agencia antes, durante y después de su proceso de formación doctoral? 

Las preguntas planteadas para el estudio son las siguientes:  

1. ¿Qué sentido confieren este grupo de mujeres mayas yucatecas a sus estudios 

de doctorado antes, durante y después de su tránsito por el programa formativo cursado? 

2. ¿Cuáles son los componentes de las experiencias formativas antes, durante y 

después de su tránsito por los estudios doctorales que han permitido a este grupo de 

mujeres mayas yucatecas el surgimiento de distintas formas de agencia? 

3. ¿Cuáles son las vivencias más significativas de las colaboradoras antes, durante 

y después de los estudios doctorales, que evidencian la inseparabilidad de las categorías 

etnia, género y clase, que les han permitido reconfigurar su identidad? 

 

1.8. Supuestos de Investigación 

En esta tesis los supuestos de trabajo no son hipótesis por comprobar, su función es 

básicamente orientar el proceso de investigación y fungir como elementos analíticos en 

momentos puntuales. Es importante mencionar que dichos supuestos han sufrido 

modificaciones durante el proceso de investigación. De acuerdo con esto, se partió de 

considerar como supuesto principal que la experiencia formativa11 es aquello que nos 

pasa y que de alguna manera propicia la reconfiguración de las identidades de las 

mujeres mayas yucatecas. Es decir, las experiencias formativas contemplan un conjunto 

de prácticas y relaciones cotidianas en las que nos involucramos tanto en el ámbito 

familiar, educativo como laboral (Achilli, 2005). 

 Los supuestos particulares aluden a:  

1. Estudiar un doctorado resulta una oportunidad para posicionarse y 

reposicionarnos activamente desde la adscripción étnica frente a estructuras de poder 

vigentes, mismas que sitúan nuestra condición cultural como inferior y subalterna; así 

fortalecer nuestra capacidad cultural y transformar las relaciones políticas de opresión 

(Cervera & Terán, 2002; Czarny, 2010).  

                                                           
11 El término se refiere a aquello que nos pasa y va más allá de las intenciones preestablecidas y 

se ancla en condiciones institucionales y contextos materiales (Achilli, 2005). Es decir, en la 

existencia el ser humano enfrenta diferentes retos, entonces las experiencias formativas, implica 

comprender las acciones singulares que han vivido las colegas mayas durante su historia 

profesional. 



42 
 

2. Las experiencias formativas propician desarmar estereotipos de género 

construidos históricamente, lo cual permite la reconfiguración identitaria desde la 

comprensión de las propias vivencias marcadas por la clase, el género, la edad, la etnia 

y la escolaridad (Pons, 2018; Achilli, 2005). 

3. Para la mayoría de las mujeres mayas yucatecas, los estudios de doctorado se 

convierten en un poder y capacidad de agencia que les permite examinar su propia 

identidad y cambiar el estado de las cosas del espacio personal y comunitario (Giddens, 

1998), propiciando que se abran a escenarios de participación y acción dentro de 

contextos laborales, formativos y familiares (Ahearn, 2001). 

Los planteamientos principales de este estudio sostienen que la identidad se 

construye y reconstruye en la cotidianidad. Según aquello que nos pasa, las personas 

modificamos nuestra experiencia identitaria y, a la vez, nuestras proyecciones de futuro; 

por lo tanto, lo que las mujeres somos en un momento determinado de nuestra vida no 

es permanente. De este modo, la recuperación de las experiencias formativas a través de 

la autoetnografía y los relatos de vida, nos permite la afirmación y transformación de la 

conciencia étnica como mujeres de origen maya, así como construir un vínculo con lo 

que consideramos culturalmente como propio. 

 

A Manera de Cierre: Delimitaciones del Estudio  

 

La investigación se centró en las experiencias formativas y reconfiguración identitaria 

en un grupo de mujeres mayas yucatecas con doctorado que contribuyen a eliminar 

estereotipos de género. Se consideró únicamente a cuatro ex becarias IFP del estado de 

Yucatán, incluida la autora de este trabajo. Por ello, evidenciar un lugar de enunciación 

como un punto de partida ético es fundamental (Haraway, 1991). Sin embargo, 

siguiendo a Lugones (2005), no se trata sólo de autodefinirnos: hacerlo implica una 

toma de postura en la construcción del conocimiento que debe considerar la 

interconexión entre la lógica de la etnia, género, clase, estatus, edad, discapcidad, entre 

otros posicionamientos.  

Las cuatro colegas y colaboradoras en este estudio nos adscribimos como mujeres 

mayas. Para ilustrarlo, se consideraron criterios como que mantuvieran vínculos con su 

pueblo de origen –aunque actualmente no vivan ahí–, además de que mantuvieran una 

relación cercana con su familia y otras comunidades mayas. De la misma manera, se 



43 
 

consideró que estuviesen familiarizadas con la memoria, historia, leyendas, música, 

lengua, recursos naturales, espiritualidad y mitos de sus comunidades y pueblos.  

La razón por la que se analizan las experiencias formativas y la reconfiguración 

de identidades es porque se supone que las experiencias formativas –tanto anteriores 

como presentes– de las cuatro mujeres mayas yucatecas con doctorado les permiten 

reconfigurar su identidad, y, a su vez, se reconoce el papel crucial de dichas identidades 

en una comprensión más compleja de las desigualdades generadas como parte intrínseca 

de la colonialidad contemporánea (Curiel, 2014). Cumes (2012) plantea que las 

experiencias son una herramienta para repensar la etnia, la raza y el género como 

categorías interseccionales de análisis de nuestras relaciones. En este sentido, la 

comprensión que adquieren las mujeres mayas a través de las experiencias formativas 

les permite tomar conciencia, enfrentar retos y, romper mitos basados en estereotipos de 

género y reconocer caminos para decidir su futuro y alcanzar sus metas.  

Mi trabajo abona de manera importante al estado del conocimiento de la 

investigación educativa en el reconocimiento de la agencia de las mujeres mayas con 

estudios doctorales. Esto al subrayar, desde sus experiencias y sentidos, su 

protagonismo para habitar espacios académicos como el doctorado, llenos de tensiones, 

dificultades, negociaciones, resistencias.  

La originalidad del estudio radica en el uso de la interseccionalidad y la 

propuesta de fusionar categorías, que en la realidad son inseparables. Así se analizan las 

experiencias formativas de este grupo de mujeres mayas yucatecas y su reconfiguración 

identitaria desde una mirada interseccional de fusión. Con base en los resultados del 

presente estudio, sólo se pueden realizar explicaciones en relación con – nosotras–  las 

cuatro colaboradoras en el estudio, pues no somos un grupo de mujeres que no solo 

resiste, sino que también confronta las relaciones de poder por género, etnia y nivel 

académico edad y discapacidad; esta conexión de elementos contribuye a la 

reconfiguración de las identidades.  

 

 

 

 

 

 



44 
 

Capítulo 2. Aproximaciones Teóricas Relevantes 

Lo que se presenta a continuación es una aproximación teórica general del tema de 

estudio. El propósito de este capítulo es discutir y analizar algunas teorías que sustentan 

este trabajo. En primer sitio, se describe de manera general la teoría de género y la 

colonialidad, y se realiza una aproximación al ser mujer maya yucateca, en busca de 

otros caminos epistémicos y políticos en la investigación educativa.  

 Posteriormente, se abordan los conceptos de identidad social y de género, así 

como el de interseccionalidad, no sólo como concepto teórico, sino como un enfoque y 

método analítico. Lo anterior, con el fin de ubicar la situación teórico-analítica del 

presente estudio. 

 Por último, se examina el concepto de agencia como esa capacidad que tiene el 

sujeto para actuar y negociar nuevos espacios, y las experiencias formativas como un 

referente de problematización y comprensión de mi estudio. Para esta investigación, el 

concepto de experiencia formativa no únicamente remite a todo lo vivido en el mundo 

escolar, sino que se extiende a las interacciones y relaciones que se dan entre el sujeto y 

su entorno, más allá de la institución y la institucionalización. 

 

2.1. Ser Mujer Maya Yucateca: Espacios y Tradiciones 

 

Aunque sus actividades y ocupaciones se han diversificado, la mayoría de las mujeres 

mayas contemporáneas continúan siendo grandes trabajadoras, tal como escribió Diego 

de Landa en el siglo XVI (Relaciones de las cosas de Yucatán): “las mujeres son 

grandes trabajadoras porque de ellas cuelgan los mayores y más grande trabajos de 

sustentación de sus casas y educación de sus hijos y paga de tributos […]. Son a 

maravilla granjeras, velando de noche el rato que de servir sus casas les queda, yendo a 

los mercados a comprar y vender sus cosillas” (1985, p. 65). 

La crisis ejidal de los años noventa, derivada de la llamada individualización del 

ejido –que se concretó en indemnizar a los ejidatarios para dar por terminada su 

participación en la industria henequenera12 (Quezada, 2010)– presionó aún más a las 

                                                           
12 Hacia mediados del siglo XIX se intensificó el cultivo del henequén en Yucatán para alimentar 

a la creciente industria. Esto se hizo mediante las haciendas, las cuales destinaron grandes 

extensiones de tierra, particularmente en el norte de la península de Yucatán. Para ello se 

aprovechó la mano de obra campesina, siendo los trabajadores de ascendencia maya uno de los 

pilares fundamentales de esta agroindustria (Villanueva, 2012).  

 



45 
 

comunidades mayas para formar parte de la economía de mercado. Las mujeres fueron 

quienes sintieron la presión con mayor intensidad, ya que, en ciertas partes de la 

Península, se vieron obligadas a trabajar en la industria maquiladora para contribuir a la 

economía familiar ante la falta de empleo de sus compañeros hombres (Castilla & 

Torres, 2010).  

 Actualmente, la mayoría de las mujeres mayas yucatecas se han unido al trabajo 

asalariado pese a los costos sociales que deben asumir por desafiar con el papel 

tradicional femenino como cuidadoras, educadoras, buenas amas de casa y otras 

actividades que se consideran propias de su sexo (Pérez, 2017). Cabe señalar que, desde 

afuera, el espacio doméstico carece de reconocimiento social y de poder; sin embargo, 

desde adentro representa la oportunidad para desarrollar habilidades de organización, 

unidad comunitaria y para la inserción laboral fuera del hogar, pues sería racista y 

esencialista pensar que los únicos intereses que tienen las mujeres mayas yucatecas son 

ser madres, casarse y administrar el hogar. Por el contrario, su interés por satisfacer 

otras necesidades, así como la búsqueda de reconocimiento personal y social como 

profesionistas, han llevado a la mayoría de las mujeres mayas yucatecas a ampliar sus 

márgenes de acción y agregar al trabajo doméstico el trabajo en la industria 

maquiladora, organizaciones y en menor grado en universidades (Cervera & Terán, 

2002), pese a todas las inequidades que permean este camino. 

 Lo anterior quiere decir que algunas mujeres mayas yucatecas, logran trascender 

las barreras culturales, familiares y de género; logran hacer estudios superiores e incidir 

en su realidad mediante la búsqueda de mejores condiciones para sus comunidades 

(Paredes, España & Estrada, 2014). Esto les permite redefinir sus relaciones sociales, 

conocer sus derechos y su facultad para romper normas patriarcales y transformar su 

experiencia de género.  

Sin embargo, es importante señalar que, a pesar de los cambios que se han 

producido en el aspecto socioeconómico, todavía existen obstáculos que impiden a la 

mayoría de las mujeres mayas desarrollarse. Especialmente, debido a que no encuentran 

alternativas frente a la discriminación de género que las confina en forma exclusiva al 

trabajo doméstico y limita su derecho la educación y la capacitación (Blanco & Vázquez, 

2005). En la base de este hecho está el limitado acceso a la educación formal de la mayoría 

de las mujeres indígenas mayas.  

 



46 
 

 Pese a ello, la mayoría de las mujeres mayas, luchan por incorporarse al trabajo 

asalariado, por romper el silencio y continuar una trayectoria educativa hasta el nivel 

requerido para desempeñarse en diversas actividades laborales y profesionales, es decir, 

luchan por renovar su historia a partir de emprender una carrera científica y tener un 

mayor control sobre sus vidas y sus cuerpos. De esta manera, las luchas de la mayoría de 

las mujeres mayas responden a los desafíos del desarrollo económico, pero también a la 

dinámica continua de la reinversión cultural del ser colectivo, la lógica cultural, las 

motivaciones, las formas, los modos de pensar y las prácticas culturales (Castañeda, 

2004). Este proceso de reconfiguración se sustenta en una actividad reflexiva en la que la 

familia se vuelve relevante por ser el primer sitio donde se construyen valoraciones 

subjetivas sobre el papel de las mujeres en ese espacio. De ahí que resulte imprescindible 

incorporar la teoría de género en la presente investigación, utilizándola como una 

herramienta metodológica para eliminar los estereotipos y prejuicios de género. 

 

2.2. Teoría de Género: Usos en la Investigación Educativa 

 

Para reflexionar respecto dichas experiencias, tenemos que revisar lo que diferentes 

autoras han planteado sobre la teoría de género. Sin embargo, como narradora de origen 

maya peninsular no creo en las amplias discusiones teóricas que intentan ir por delante 

de las experiencias históricas de las mujeres de origen étnico. Estas discusiones a 

menudo resultan en conceptos rígidos que se vinculan de manera forzada con la realidad 

que intentan comprender; además, bajo el ropaje de neutralidad valorativa, en algunas 

ocasiones se esconde la naturalización de la desigualdad de las mujeres (Ostrovsky, 

2009). 

 Vale mencionar que la intención de este apartado no es discurrir sobre la 

subordinación de la mujer maya de Yucatán. Me interesan, por el contrario, las 

múltiples maneras en las que un grupo de mujeres mayas yucatecas, a partir de sus 

estudios de posgrado, reconfiguran su identidad y transforman los estereotipos de 

género para lograr relaciones más equitativas además de intensificar su agencia. 

La perspectiva de género tiene sus antecedentes en el inicio de la tercera ola del 

feminismo con la publicación del Segundo sexo de Simone de Beaviour, en 1949. El 

concepto de género fue usado por primera vez en 1968 por el profesor Robert Stoller, 

refiriéndose a la constitución psicológica (Duarte & García, 2016). De ahí, el concepto 

fue tomado por las feministas desde una postura culturalista (Varela, 2005).  



47 
 

En los sesenta, se generalizó el uso del concepto de género en el campo 

psicomédico. En la década de los setenta, el género empezó a tener relevancia en otras 

disciplinas, y en algunos de los países desarrollados se comenzó a llevar a cabo estudios 

de género. 

Durante la década de los ochenta, los estudios de género se consolidaron 

académicamente en las ciencias sociales. Fue durante esta década cuando llegaron a 

México los libros escritos por autoras norteamericanas, en los cuales se postulaba que la 

opresión vivida por las mujeres era construida y no se nacía con ella (Martín, 2006; 

Guzmán & Bolio, 2010). En la década siguiente, los estudios de género adquirieron 

protagonismo público.  

Es en el siglo XXI cuando se construye la desigualdad entre los sexos y empieza 

a prestarse mayor atención a las diferencias de género como un proceso histórico y 

social que no se reduce a aspectos biológicos (Delgado, 2003; Lamas, 2006). En este 

sentido, cabe mencionar que “la perspectiva de género tiene como uno de sus fines 

contribuir a la construcción subjetiva y social de una nueva configuración a partir de la 

resignificación de la historia desde las mujeres y con las mujeres” (Lagarde, 1996, p. 1). 

Por ello, Butler (2007) propone intentar no idealizar ciertas expresiones de género que 

originan ciertas formas de dominación y exclusión, planteando que “los límites del 

análisis discursivo del género aceptan las posibilidades de configuraciones imaginables 

y realizables del género dentro de la cultura (p. 58). 

De acuerdo con lo anterior, la perspectiva de género es “una mirada analítica que 

nos permite detectar diferencias en las vidas, experiencias y problemas que se derivan 

de la construcción de género y que nos consiente tratar de atender” (López, 2007, p. 33). 

Según el Glosario de Género de Instituto Nacional de las Mujeres (Inmujeres, 2009), la 

perspectiva de género no alude a asuntos de mujeres, sino a los procesos sociales y 

culturales que convierten la diferencia sexual en desigualdad. Asimismo, beneficia 

directamente a los hombres al cuestionar los diferentes tipos de desigualdades y 

discriminaciones y al establecer “condiciones más equitativas para la participación de 

las mujeres y al relevar a los hombres de muchos supuestos de género que son también 

un peso y una injusticia” (Guzmán & Bolio, 2010, p. 19). Así, considerando la intención 

del presente estudio, la perspectiva de género radica en una particular manera de mirar 

las condiciones en las que mujeres y hombres estamos inmersas e inmersos de acuerdo 

con el género que se nos ha asignado culturalmente y que fue aprendido como eterno, 

estructurador e inmodificable (Lagarde, 1999). 



48 
 

 Tal y como se establece en la Ley General para la Igualdad entre Mujeres y 

Hombres, en su Artículo 5º, fracción VI:  

 

“La perspectiva es una metodología que permite identificar y cuestionar 

la discriminación, desigualdad y exclusión de las mujeres, que se 

pretende justificar con base en las diferencias biológicas entre mujeres y 

hombres, así como crear las condiciones de cambio que permitan avanzar 

en la construcción de la igualdad” (Cámara de Diputados 2006, p. 2). 

 

De tal forma, el género como categoría base para los procesos de diferenciación 

y categorización es de gran influencia en la vida de los seres humanos, desde la niñez 

hasta la vejez. En consecuencia, ya no es posible asumir como características femeninas 

natas las impuestas por la cultura porque: “el sexo y el género no se relacionan entre sí 

como lo hacen la naturaleza y la cultura, pues la sexualidad misma es una diferencia 

construida culturalmente” (Benhabib, 1992, p. 52). En otras palabras, el género puede 

ser entendido como: “[...] los valores, los deberes y las prohibiciones para las mujeres 

por ser mujeres y para los hombres por ser hombres. Cada quien a lo largo de su vida ha 

debido saber todo esto muy bien, no dudar y ser leal al orden” (Lagarde, 1996, p. 6).  

En este trabajo, me interesa más la visión de Scott (1996), quien concibe el 

género como “un elemento constitutivo de las relaciones sociales basadas en las 

diferencias que distinguen los sexos y el género es una forma primaria de relaciones 

significantes de poder” (p. 289). Porque, como plantea Scott, “los cambios en la 

organización de las relaciones sociales corresponden siempre a cambios en las 

representaciones del poder que históricamente atribuyen superioridad y dominio, en 

todos los terrenos, al género masculino” (p. 271).  

En consecuencia,  como se ha mencionado, incorporar la perspectiva de género 

en la investigación educativa, y en otros espacios de la vida cotidiana, constituye una 

herramienta esencial para comprender aspectos fundamentales relativos a la 

construcción de la identidad, así como para desarmar las relaciones de poder y el yo 

mismo, pues todos los seres humanos nos enfrentamos a la realidad de la diferencia de 

género según sean nuestros ámbitos sociales, culturales, económicos, étnicos, políticos 

y etarios, etc. Por ello, el usar la perspectiva de género nos acerca a formas novedosas 

de narrar desde la experiencia, un primer camino para deconstruir los discursos que 

legitiman la desigualdad y la injusticia entre hombres y mujeres. 



49 
 

2.2.1. El Sistema Sexo-Género: La Primera Discriminación 

 

Gayle Rubin (1989) plantea desde la antropología que la relación entre sexo-género 

conforma un sistema y que esta relación varía de sociedad en sociedad. Para Rubin, el 

sistema sexo-género (1989) es “el conjunto de disposiciones por el que una sociedad 

transforma la sexualidad biológica en productos de la actividad humana, y en el cual se 

satisfacen esas necesidades humanas transformadas (p. 97). Asimismo, el sistema sexo-

género mantiene la situación de subordinación femenina, es decir, la discriminación 

hacia las mujeres y las minorías sexuales. Así, estas diferencias marcadas por los 

espacios en los que se desenvuelven hombres y mujeres, orientan el cómo participarán 

en la sociedad. 

Podemos decir que en términos biológicos el sexo se define como “una variante 

biológica que diferencia a miembros de una especie en machos y hembras. En el caso de 

la especie humana en varones y mujeres” (Argibay, Celorio & Celorio, 1998, p. 47). No 

obstante, “hay personas que pueden tener ambas características o un estado intermedio 

entre esas dos posibilidades” (Coria, Ayllón & Ornelas, 2014, p. 42).  

El término género, en cambio, hace referencia a la fabricación cultural e 

histórica de lo femenino y lo masculino, la cual determina la atribución de distintas 

tareas, comportamientos, valores y funciones sociales a cada uno de los sexos (Piñones, 

2017; Coria, Ayllón & Ornelas, 2014). En palabras de De Barbieri (1993): “El género es 

el sexo socialmente construido” (p. 149). Con esta diferenciación de conceptos, hay que 

destacar que dichas características y comportamientos han permeado relaciones de 

opresión, dominación y desigualdad entre mujeres y hombres, pero que el género se 

construye de forma diferente dentro de cada cultura, según el contexto histórico, y, por 

lo tanto, es cambiante.  

Cabe mencionar la categoría de género se ha configurado históricamente por la 

estructura social, puesto que cada sociedad caracteriza el accionar y el desarrollo de la 

mujer y el hombre, tanto en la cotidianidad como en un sistema organizacional (Lamas, 

2002). Por lo tanto, como menciona Benhabid (1992): “el género es la construcción 

diferencial de los seres humanos en tipos femeninos y masculinos por el cual se asignan 

papeles e identidades a cada cuerpo” (p. 52). Esta autora afirma que se trata de una 

categoría relacional que busca explicar la construcción de un tipo de diferencia entre los 

seres humanos, derivada de la interpretación de la diferencia anatómica.  

 



50 
 

 Por otro lado, Lamas (1996) nos aproxima con mayor detalle al género, el cual 

debe ser entendido como la construcción social, cultural y simbólica que se hace del 

sexo biológico:  

 

no es lo mismo el sexo biológico que la identidad asignada o adquirida; 

así en diferentes culturas cambia lo que se considera masculino o 

femenino, obviamente dicha asignación es una construcción social, una 

interpretación social de lo biológico, lo que hace femenina a una hembra 

y masculino a un macho no es pues, la biología, el sexo. El sexo 

biológico, salvo varias ocasiones, es claro y constante; si de él 

dependieran las características de género, las mujeres siempre tendrían 

las mismas características consideradas femeninas y los varones las 

masculinas, además de que estas serían universales. (p. 111).  

 

De esta forma, la noción de género se constituye en una lógica de poder, de 

dominación. Lamas (2000) menciona que las diferencias biológicas entre los cuerpos 

masculino y femenino, especialmente las sexuales, son el punto de partida para justificar 

la naturaleza de la diferencia social entre ambos sexos, pues se trata de “una institución 

inscrita por milenios en la objetividad de las estructuras sociales y en la subjetividad de 

las estructuras mentales” (p. 58). Esto nos permite tomar en cuenta como instrumento de 

conocimiento la subjetividad femenina, así como acercarnos a los procesos que 

impactan la identidad de género de las mujeres mayas yucatecas. 

En consecuencia, todas las personas nos enfrentamos a un sistema sexo-género 

particular, pautas de socialización que se construyen de forma diferente dentro de cada 

cultura, esto es: “un conjunto de arreglos sociales por medio de los cuales una sociedad 

transforma la sexualidad biológica en productos de la actividad humana” (Guzmán & 

Bolio, 2010, p. 25). Cada grupo humano establece su propia versión de lo masculino y 

lo femenino a partir de un sistema de prácticas y normas que moldean las relaciones 

entre las personas y la conducta sexual. En otras palabras, la producción de la identidad 

de género implica comportamientos, lenguajes y actitudes, productos del campo del 

sistema sexual. Esta división de género, a su vez, define la forma en la que las personas 

perciben e interactúan en los ámbitos familiar, social, político y cotidiano.  

 

 



51 
 

2.3. Género y Colonialidad: Otros Caminos Epistémicos y Políticos 

 

Las mujeres más disruptivas que inspiraron mi caminar son mujeres de mi pueblo, 

mujeres con mucha fuerza y valentía para enfrentar la vida, pero que no se adscriben a 

ninguna de las olas del feminismo. Algunas de ellas no tuvieron la oportunidad de ir a la 

escuela por distintas razones y hasta hoy se han mantenido alejadas de lo que 

actualmente llamamos feminismo e incluso de lo que llamamos género. Sin embargo, 

eso no nulifica su capacidad política de imaginar y decidir sobre su destino. En este 

sentido, más que un corte o ruptura con el feminismo, en este trabajo me interesa 

reconocer nuestra propia genealogía, reivindicando la historia de lucha de un grupo de 

mujeres mayas yucatecas que tuvieron oportunidad de estudiar un doctorado. 

El planteamiento anterior resulta clave para construir caminos epistémicos y 

políticos desde la experiencia de cuatro mujeres mayas de Yucatán y sus diferentes 

horizontes de lucha y contextos, dado que la palabra feminismo es un término complejo 

que dentro de la cotidianidad no termina de tener sentido (Cumes, 2012). No se trata de 

una perspectiva antagónica al feminismo, sino que se “busca entender la forma en que 

se construye esta indiferencia para, así, convertirla en algo cuyo reconocimiento sea 

ineludible para quienes sostienen que están involucrados en luchas liberadoras” (Tzul, 

2015, p. 76). En otras palabras, el feminismo hegemónico colonial equiparó como 

iguales a todas las mujeres, pero es muy claro que las mujeres indígenas se encuentran 

en una posición diferente a las no indígenas (Ames, 2006), lo que significa que el 

acceso, posesión, control y disfrute de recursos y poder, deriva de diferentes 

condiciones, contextos y trayectorias (Lugones, 2005). 

Lo anterior supondría que los planteamientos de dominación / dominado, 

oprimido / opresor, exclusión, explotación y la producción de categorías raciales 

ofrecen un aparato teórico interesante que explica la condición de la mayoría de las 

mujeres mayas, escenarios de franca complejidad cultural e interacción étnica (Gall & 

Hernández, 2004). De este modo, según Lugones (2012), “el pensar acerca de la 

colonialidad del género nos permite pensar en seres históricos que sólo son 

comprendidos como oprimidos de un modo simplista y unilateral” (p. 109). Pues decir 

que la discriminación afecta a las mujeres no quiere decir que la manera de actuar frente 

a ella sea homogénea. Resulta así primordial tomar conciencia de que como personas 

encontramos en nuestra vida numerosas categorías sociales asignadas y múltiples 

desigualdades (Hill, 2000). Esta toma de conciencia nos haría concluir que es necesario 



52 
 

escuchar la voz silenciada de las mujeres, de sanar el tejido comunitario rasgado por la 

colonialidad y de establecer nuevas formas de pensamiento y acción (Segato, 2010).  

Con ello, no propongo que ciertas categorías sociales –como inclusión / 

exclusión o discriminación– sean eliminadas del vocabulario, sino “usadas con cuidado 

para no alimentar el culturalismo y su propensión fundamentalista, de la cual ni la auto-

crítica disciplinar ni el activismo han conseguido desvencijar” (Segato, 2010, p. 9).  

Lo anterior significa entender cómo la conciencia se crea desde la experiencia de 

una realidad, de forma que son las propias mujeres las que mejor pueden interpretar esa 

realidad. Tanto la experiencia como, en su caso, la conciencia de esa experiencia, están 

atravesadas por la manera en que se experimenta, se problematiza, se actúa y se siente. 

De acuerdo con Maldonado (2007), este reconocimiento de la diversidad de 

experiencias “lleva a concebir los conceptos de la descolonización como invitaciones al 

diálogo, y no como imposiciones de una clase iluminada. Es decir, la disponibilidad de 

los sujetos que los producen para entrar en diálogo y producir cambios” (p. 162).  

Esta crítica sobre el género y la colonialidad es también una invitación a pensar 

la colonialidad del ser de forma crítica, desde las múltiples experiencias de sujetos que 

sufren de distintas formas la colonialidad del poder, del saber y del ser (Scott, 2011; 

Maldonado, 2007). Al articular esta noción con la perspectiva de la interseccionalidad 

se pretende destruir las jerarquías entre los sujetos considerados humanos y los sub-

otros. En este sentido, lo que parece adecuado al situarnos en contextos traspasados por 

el colonialismo es “hacer una relectura de la historia, de las historias, hacer una 

comprensión más compleja de las opresiones como parte intrínseca de la colonialidad 

contemporánea y, desde allí, hacer nuestras teorizaciones y direccionar nuestras 

prácticas políticas” (Curiel, 2014, p. 48). De esta manera, el campo de la 

interseccionalidad comprende la construcción compleja de cada sujeto y la diferencia 

colonial desde categorías intersectadas en las que la etnia, el género, escolaridad y la 

posición económica se presentan como ejes de subordinación que en algún momento 

han estado separados (Hill Collins, 2000).  

La posición que quiero dejar clara en este planteamiento es que hacer una 

relectura de la historia y la cuestión de género nos permite observar cambios en la vida 

de las mujeres, así como escuchar esas otras voces no hegemónicas, reconocer las 

diferencias y cuestionar también las razones que provocan la necesidad de esa inclusión 

a un modelo diverso al definido desde el paradigma moderno occidental eurocéntrico 

(Curiel, 2014). Ciertamente, como plantea Belausteguigoitia (2018), todos los seres 



53 
 

humanos nos vemos enfrentados a la realidad de la diferencia de género, pero esta se 

construye de forma diferente dentro de cada cultura; cada una de ellas establece su 

propia versión de lo masculino y lo femenino. Por este motivo, para abordar las 

experiencias formativas de este grupo de mujeres mayas yucatecas se adoptó la 

interseccionalidad como una herramienta analítica, con el fin de entender y responder a 

las maneras en las que el género se cruza con otras identidades y cómo estos cruces 

contribuyen a experiencias únicas de opresión y resistencia (Gutiérrez, 2021). El 

enfoque interseccional identifica cada división social y trabaja en la especificidad de 

cada una; por lo tanto, el incluir a todas las mujeres en una categoría que es entendida 

como universal, permite que se invisibilice la triple opresión que enfrentan las mujeres 

racializadas y sin privilegios de clase que poco pueden sentirse representadas en un 

movimiento conforme con la cultura occidental supremacista blanca (Collins, 2019; 

Gutiérrez, 2021). 

Abrir paso a una conversación y a un análisis –como se hace en el apartado 

siguiente– que transforme el discurso desde la interseccionalidad para que las voces de 

las mujeres mayas yucatecas se escuchen con mayor recurrencia, es dirigirse hacia una 

convivencia más empática, plural y justa. Además, es reconocer la existencia de dos 

grandes violencias: el racismo y el sexismo. Violencias que, cuando eres una mujer 

racializada, constituyen un peso histórico que cosifica y deshumaniza el propio cuerpo. 

 

2.4. Teoría Feminista de la Interseccionalidad 

 

El concepto de interseccionalidad se ha desarrollado y elaborado de distintas maneras 

desde que fue acuñado en la década de los ochenta por Kimberlé Crenshaw 

(1989). En opinión de la propia Crenshaw, el concepto de interseccionalidad denota las 

diversas formas en las que la raza y el género interactúan para dar forma a las múltiples 

dimensiones de opresión experimentadas por las trabajadoras negras (1991). Con este 

planteamiento, se destaca el hecho que las mujeres negras y las pertenecientes a grupos 

culturales históricamente discriminados son excluidas de la teoría feminista porque esta 

se basa en un conjunto discreto de experiencias que a menudo no reflejan con precisión 

la interacción de la raza y el género (Curiel, 2014; Lugones, 2005). 

 En este mismo orden de ideas, Curiel (2014) expone que las estrategias políticas 

que se dirigen a una desigualdad concreta por lo general no son neutrales hacia las 

demás desigualdades. Esto se debe a que los lugares de enunciación y los 



54 
 

posicionamientos están atravesados por los privilegios de raza, clase, sexualidad y 

geopolítica de quienes reproducen lógicas de poder en la producción del conocimiento. 

En tal sentido, la interseccionalidad se trata de un concepto de uso práctico que permite 

reconocer la complejidad de los procesos formales e informales que generan las 

desigualdades sociales.  

Crenshaw (1991) señaló tres niveles, distintos pero interconectados, de 

interseccionalidad: la interseccionalidad estructural, la política y la representacional. A 

nivel estructural, la interseccionalidad permite analizar la situación de las mujeres 

afroamericanas que sufren una situación de discriminación distinta de las mujeres 

blancas y de los hombres. A nivel político, “la interseccionalidad ofrece una nueva 

perspectiva para analizar cómo las estrategias políticas marginan de sus agendas 

aquellos individuos o grupos cuya situación de exclusión responde a la imbricación de 

diversos sistemas de opresión” (Cubillos, 2015, p. 122). Finalmente, el nivel 

representacional, simbólico o discursivo, implica el análisis de la construcción cultural 

de las mujeres históricamente discriminadas (Crenshaw, 1991). 

Por su parte, Hill Collins (2000) propone pensar en una matriz de dominación 

organizada a través de cuatro dominios de poder interrelacionados: estructural, 

disciplinario, hegemónico e interpersonal. Cada dominio tiene un propósito particular: 

“el dominio estructural organiza la opresión basada en el acceso al poder en una 

sociedad, mientras que el dominio disciplinar lo gestiona. El dominio hegemónico 

justifica opresión mediante prejuicios, creencias, valores, y el dominio interpersonal 

influye en la experiencia de la vida diaria y la conciencia individual que sigue” (Hill, 

2000, p. 276). 

Asimismo, Lugones (2005) propone la lógica de la fusión como posibilidad 

vivida de resistir a múltiples opresiones mediante la creación de círculos resistentes al 

poder desde dentro: “Cuando vivimos como fusiones que resisten a opresiones 

múltiples, podemos apreciar las formas en las que otros han concebido, han dado forma 

cultural, han teorizado, expresado, e incorporado su resistencia a opresiones múltiples” 

(p. 74). Esta autora defiende la necesidad de pasar de la lógica de la interseccionalidad a 

la lógica de la fusión, de la trama, de la emulsión. Esta lógica defiende la 

inseparabilidad lógica de raza, clase, sexualidad y género, pues la fusión o la emulsión 

nos capacita para pasar a la resistencia. 

Esta apreciación apunta que la interseccionalidad es un concepto que requiere, 

por tanto, exploraciones teóricas ulteriores y mayor difusión fuera del ámbito académico 



55 
 

anglosajón (La Barbera, 2016). En ocasiones parecería que es suficiente con introducir 

la perspectiva de interseccionalidad en las investigaciones para sustentar una posición 

feminista postcolonial, sin embargo, esto no basta porque: “Es necesaria una relectura 

de la historia, de las historias, hacer una comprensión más compleja de las 

desigualdades como parte intrínseca de la colonialidad contemporánea y, desde allí, 

hacer nuestras teorizaciones y direccionar nuestras prácticas” (Curiel, 2014 p. 48). 

Para La Barbera (2017), la interseccionalidad ofrece a las ciencias sociales una 

metodología para deconstruir las nociones esencialistas de identidad, descentralizar 

discursos dominantes, y “abordar la exclusión de los sujetos que se encuentran en los 

intersticios de las categorías sociales que el derecho y las políticas antidiscriminación 

utilizan como compartimientos estancos y predefinidos” (p. 194).  

Es innegable, de cierto modo que, la mayoría de las mujeres mayas yucatecas 

son víctimas de la discriminación por género, pero también existen otros factores como 

la clase social, la raza, la etnia, la religión, la orientación sexual y el nivel 

socioeconómico, los cuales están relacionados con la construcción de las identidades de 

las mujeres y marcan la diferencia en las maneras en cómo estas viven la 

discriminación. Por consiguiente, enfatizar en la interseccionalidad en este estudio 

permitirá entender el posicionamiento social como un lugar de subjetivación, poder y 

privilegio, que cambia dinámicamente a lo largo del tiempo y en los distintos contextos 

sociopolíticos en relación con las diferentes estructuras sociales. En este contexto, la 

interseccionalidad es una herramienta que resulta útil frente a las lógicas hegemónicas 

de cómo se construye el conocimiento para desarmar los discursos que se asumen como 

válidos y que silencian los discursos subalternos al ser considerados como poco 

importantes (Foucault, 1999). Así, mediante la escucha activa de las propias voces de 

las mujeres mayas yucatecas se apela a continuar desestabilizando el sistema categorial 

dicotómico, característico de la modernidad colonial.  

Es por ello que el enfoque interseccional se revela útil para la investigación 

cualitativa y para el estudio de las experiencias formativas de este grupo de mujeres 

mayas yucatecas; precisamente por el hecho de que no se pretende reducir las diferentes 

identidades, vulnerabilidades o discriminaciones que viven la mayoría de las mujeres 

mayas yucatecas en su tránsito por los estudios doctorales, sino que se contempla 

analizar las experiencias considerando el cruce de diferentes desigualdades que, además, 

no son estáticas, sino que pueden cambiar a lo largo de la vida de las mujeres. Este es 

un esfuerzo por avanzar en la intención de reconocer a las mujeres como protagonistas 



56 
 

de sus historias, priorizando y dándole valor a sus propias voces, sus expectativas, 

miedos, emociones, demandas, preocupaciones, dificultades y capacidades son las que 

permitirán profundizar en las experiencias desde la interseccionalidad para que 

comiencen a gestarse nuevos métodos de lucha pensados por el vínculo inherente entre 

el género, la etnia y la situación económica (Lugones, 2012). Lo anterior debido a que 

mientras con mayor recurrencia se escuchen las voces de aquellas mujeres de grupos 

históricamente discriminados, incluso subordinados por el mismo movimiento 

feminista, se contribuirá a reducir su riesgo de exclusión social. 

En conclusión, analizar nuestras vivencias como  mujeres mayas yucatecas en el 

presente estudio es abrir paso a una conversación que transforme el discurso desde la 

interseccionalidad, un discurso pensado desde el vínculo inherente entre el género, la 

edad, la escolaridad, la situación económica, la etnicidad y la discapacidad, por medio 

del que el sistema colonial y patriarcal supremacista blanco ejerce violencia contra las 

mujeres indígenas y no blancas; es decir, se trata de mostrar la forma en que esa 

multiplicidad de relaciones, intra e inter categóricas, se cristaliza en las experiencias que 

cada una de nosotras las colaboradoras  de este estudio vive. 

 

2.5. Aproximaciones a la Teoría de la Identidad Social 

 

La importancia de la identidad en este trabajo está ligada a la idea de semejanza “hacia 

dentro” y como diferencia “hacia fuera”. Lo cual resulta más claro si se considera que la 

primera función de la identidad es marcar fronteras entre un nosotros y los “otros” 

(Giménez, 2005, p. 1). Es decir, “en esas semejanzas hacia adentro también hay 

diferencias, y en las diferencias hacia afuera puede también haber semejanzas” (Prieto, 

2007, p. 38). Así, la construcción de la identidad es un proceso en el que confluyen una 

constelación de rasgos culturales distintivos que nos permiten reconocemos a nosotros/ 

as mismos al interactuar con otros. Por eso, como menciona Giménez (2005), “la 

identidad no es más que el lado subjetivo (o, mejor, intersubjetivo) de la cultura, la 

cultura interiorizada en forma específica, distintiva y contrastiva por los actores sociales 

en relación con otros actores” (pp. 1-2). 

Lo anterior nos obliga a considerar que la identidad del sujeto se construye (nos 

es dada) a partir de los diferentes ámbitos donde interactúa o se interrelaciona: con la 

familia, con los amigos, con los medios de comunicación, en la escuela, en el espacio 

laboral y en la sociedad (Restrepo, 1998). En términos estrictos, podemos decir que: “la 



57 
 

identidad de un individuo tiene dos facetas muy relacionadas: la identidad personal y la 

identidad social, por lo que cada ámbito aporta elementos que permiten que se vaya 

forjando lo que se llama la identidad individual; sin embargo, esta identidad incluye 

ambas y las distingue de la identidad colectiva o grupal” (Romer, 2009, p. 36). Así, hay 

que tener presente que nuestra identidad entra en confrontación con los grupos o 

aquellas situaciones que nos resultan desagradables. Es decir, no podemos hablar de 

procesos de construcción de identidad desde la perspectiva esencialista. Por el contrario, 

la identidad no es algo dado y su construcción implica por lo menos los siguientes 

elementos: “(1) la permanencia en el tiempo de un sujeto de acción (2) concebido como 

una unidad con límites (3) que lo distinguen de todos los demás sujetos, (4) aunque 

también se requiere el reconocimiento de estos últimos” (Giménez, 2005, p. 9). 

Desde esta posición, la identidad se afirma en situaciones de contraste e implica 

una permanente redefinición en función de la interacción con los otros y nuestras 

emociones (Castañeda, 2004). Sin perder de vista que la identidad no permanece estable 

durante toda la vida, “lo indio no debe ser planteado entonces en términos de una 

identidad rígida, pero tampoco puede subsumirse en el discurso ficticio de la 

hibridación” (Rivera, 2010, p. 7). Aquí es importante tener en cuenta los señalado por 

Melucci (1999) respecto a que los actores sociales tienen un amplio margen de acción 

frente a las diversas situaciones que pueden presentarse en la relación con la 

autodefinición y la heterodefinición. 

Ahora bien, la construcción de la identidad se debe entender “como una 

producción –muchas veces contradictoria– que nunca está completa, sino que siempre 

está en proceso” (Hall, 1999, p. 131); la identidad es una construcción, un proceso de 

búsqueda permanente del sí mismo en relación con los demás (Melucci, 1999). 

En principio se parte del hecho que la identidad no es estática sino dinámica, 

cambia con el tiempo y en el espacio. Por ello, el análisis que propongo en esta 

investigación pondera la distinción entre las diversas facetas de identidad y la 

comprensión de la relación estrecha entre la identidad individual y la identidad 

colectiva. Lo anterior, en la medida que nuestro objeto de estudio son las experiencias 

formativas y los procesos de reconfiguración de identidades de un grupo de mujeres 

mayas antes, durante y después del doctorado.  

Así entonces, la identidad es un proceso autorreflexivo-colectivo en el que los 

sujetos encuentran semejanzas y diferencias con los demás, se influyen recíprocamente, 

transfiguran, construyen y reconstruyen su identidad en los diferentes ámbitos de 



58 
 

interacción (Cardoso de Olveira, 1992). De ahí que la identidad étnica pueda 

intensificarse, reivindicarse, padecerse, imponerse, atenuarse o incluso negarse, 

dependiendo de los otros, de las acciones, las situaciones, contextos y la configuración 

de una cognición de la identidad dinámica y cambiante de los sujetos (Prieto, 2007). Por 

ello, como sostienen Baumann (2001) y Romer (2009), hablar sobre la identidad étnica 

adquiere diversas connotaciones y significados según el contexto en el que se exprese, 

pero se alude de forma permanente a la cultura o se apunta a la identidad cultural porque 

estos dos conceptos están relacionados de manera estrecha.  

Lo anterior tiene una importante consecuencia metodológica y teórica para este 

estudio, puesto que no se puede analizar las reconfiguraciones de identidades sin aludir 

a las estructuras simbólicas plurales. Las cuatro mujeres mayas yucatecas que 

protagonistas de este estudio no internalizan simplemente patrones culturales, sino 

desarrollan una identidad que no es rígida, sino profundamente flexible en un espacio 

mítico de existencia. Por consiguiente, Castañeda (2004) apunta que la educación 

propicia que se genere un cambio cognitivo que orienta la reestructuración de la 

percepción y la categorización de uno mismo y los demás dentro de un contexto 

sociohistórico de tensiones y opresiones. 

En resumen, en el pueblo maya yucateco existe diversidad individual y grupal 

respecto de los géneros, nivel de escolaridad, situación económica, religión, lengua, 

discapacidad y lugar de procedencia. La posición social de las mujeres, su experiencia 

relacional, su comportamiento, su lengua y su cultura, forman parte de su experiencia 

identitaria, su pertenencia colectiva y su subjetividad. La identidad se vive y se siente 

como una forma de habitar la realidad, sin infravalorar los condicionamientos de las 

estructuras económicas, políticas, sociales y los contextos sociohistóricos en los que 

actúan. En consecuencia, la mayoría de las mujeres mayas yucatecas no tienen sólo una 

identidad de género sino un conjunto de identidades parciales que se desarrollan según 

los momentos y contextos. El conjunto se podría englobar en el concepto de identidad 

maya, aunque conviene precisar que ello no agota la realidad y la identidad de las 

mujeres. Esto conlleva un desvanecimiento en la forma tradicional de pensar “el pueblo 

maya” y el “ser mujer maya”. Así lo maya puede estar tanto en lo rural como en lo 

urbano. Por ello, los vínculos que desde nuestras experiencias formativas establecemos 

la mayoría de las mujeres mayas, no siempre implican un regreso físico a la localidad de 

origen, el trabajar por la comunidad se da incorporando las posiciones y relaciones 



59 
 

sociales que forman parte de la propia experiencia identitaria, y desde una mirada 

ampliada del territorio. 

 

2.5.1. Identidades de Género de las Mujeres Mayas Yucatecas 

La identidad de género es una dimensión de la existencia humana que atraviesa todas las 

experiencias de vida, pues consiste en la percepción propia como hombre o mujer en la 

comunidad maya. Por tal motivo, existe una interrelación entre etnia, género y situación 

económica, factores que contribuyen a la opresión de la mujer. Por esto, hay que 

considerar que la identidad refiere a un sistema de significación que constituye 

históricamente el sentido de las diferencias entre lo femenino y lo masculino. Este 

sistema derivó de la división del trabajo por sexo; sin embargo, engendró también una 

división del carácter humano que, a su vez, ha determinado diversas 

heterodesignaciones de las capacidades intelectuales de hombres y mujeres (Ravelo, 

2001; Lagarde, 1999). Así, las identidades de género de en específico: 

 

está[n] referida[s] a un orden simbólico que está […] integrado por 

categorías límite y da forma a lo otro, al afuera, a lo excluido. Las 

identidades imaginarias de las mujeres, aun cuando formen parte, en 

las sociedades modernas, de diversos colectivos que actúan como 

sujetos políticos, que integran activamente lo público, continúan 

marcadas por la marginalidad. (Serret, 2001, p. 146) 

 

 Esta visión de lo excluido a la que apunta Serret (2001) se relaciona con lo que 

significa ser hombres y mujeres: actitudes, comportamientos y actividades que parecen 

definir el deber ser de las personas bajo el supuesto de que forman parte de la 

naturaleza biológica de los seres humanos. El hombre tiene “el ser”, mientras que la 

mujer tiene un “deber ser” impuesto por el hombre. A partir de una idea subordinada de 

lo femenino, su ser implica marginalidad, pero también expresa una fuerza enigmática 

cuya subordinación no puede verse de manera simple. 

Considerando lo anterior, para abordar la identidad genérica hay que considerar 

dos planos: la mujer como otro y la relación entre los sexos, sin perder de vista que la 

identidad se construye en confrontación con la otredad. De esta manera, está claro 

“quién es hombre y quién no es masculino” (Mamzer, 2006, p. 137). Desde este punto 

de vista, la pertenencia de género no sólo influye en las condiciones sociales sino, 



60 
 

básicamente, en lo experiencial, emocional y cognitivo, puesto que –como destacan 

Martínez y Bonilla (2000)– “el género es tanto un rol como una identidad, la feminidad 

/ masculinidad es un principio organizador de la subjetividad” (p. 91). 

Ahora bien, es importante mencionar que la identidad de género se construye 

debido a que tanto hombres como mujeres somos seres sociales, lo cual significa que 

somos parte de un grupo o comunidad; por eso las experiencias de formación educativa 

y profesional hacen parte del proceso de construcción de la identidad de género 

(Castañeda, 2004). Es decir, a partir de dichas experiencias, las mujeres desarrollamos 

conciencia y tejemos nuestra libertad, pues en la medida que amplían nuestros espacios 

de socialización, existe la posibilidad de cambio o redefinición de la identidad. Como 

señala Alberti (1999), “la identidad nunca puede considerarse adquirida de manera 

definitiva; por el contrario, su característica más importante es el dinamismo. El sujeto 

se define a partir de las distintas combinaciones que hace de su posición en la red social, 

influyendo esta posición en su capacidad para transformar su situación (pp. 106-107).  

Algo que hay que tener en cuenta es que la actuación de la feminidad y de la 

masculinidad no es un proceso consciente ni voluntario. La identidad de género –como 

ya se mencionó– considera lenguajes, comportamientos, actitudes y marcas de 

significación personal y colectiva que se inscriben en los cuerpos y en las mentes, por lo 

que los individuos (hombres y mujeres) son un eficaz instrumento de producción y 

reproducción inconsciente de significados del género (Espinosa, Gómez & Ochoa, 

2014). Es generalizada la creencia de que la identidad femenina expresa un deber ser, 

que es única, homogénea y natural y se mantiene intocada en cada mujer y en las 

mujeres (Mamzer, 2006). Así, cada mujer se define a sí misma frente a ese estereotipo 

identitario y los diferentes procesos de socialización por los que atraviesa a lo largo de 

su vida con sus familias y comunidades. 

Quisiera precisar que en este trabajo no abordaré la capacidad de las mujeres 

para transformar las identidades sino, más bien, cómo las experiencias formativas en el 

doctorado les brindan herramientas para contribuir de forma más activa en la toma de 

decisiones que afectan directamente a su intragrupo, haciendo evidente que no hay crisis 

vital sin ajustes, adaptaciones e innovaciones de identidad.  

Por otro lado, uno de los aspectos que no hay que perder de vista es que las 

identidades genéricas están determinadas por el conjunto de condiciones históricas, por 

el espacio en que se vive y por las relaciones sociales; además, los cambios, las 

transformaciones y las expectativas sociales repercuten en la forma en que se actúa el 



61 
 

género (Scott, 1996). Aunque, como se ha mencionado, los significados sobre lo que es 

masculino y femenino varían según el contexto y la cultura, es necesario cuestionar los 

usos políticos del concepto cultura para comprender sus implicaciones y usos. Utilizar 

el concepto de forma descontextualizada conlleva el riesgo de caer en discursos 

paternalistas como el de “salvar a las mujeres de sus culturas opresivas”, lo que puede 

causar más daño que beneficios cuando se habla de incidencia social (Espinosa, Gómez 

& Ochoa, 2014). Sobre todo, si tomamos en cuenta que la base de estos esquemas que 

nos diferencian de los otros se encuentra en una obsoleta división del trabajo, que ha ido 

modificándose lentamente a raíz de los adelantos científicos y tecnológicos y a los 

cambios sociales. Por ejemplo, la incorporación de las mujeres a la educación superior y 

su incidencia social en espacios organizativos e institucionales han jugado un papel 

fundamental en estas transformaciones (Serret, 2001; Ravelo, 2001). 

En relación con lo anterior, Serret (2001) menciona que: “Frente a la crítica 

devastadora que ha infligido a los modelos tradicionales de femineidad, la modernidad 

ha sido poco propositiva. Multiplica las formas de ser mujer, pero a la fragmentación no 

la acompaña la transformación organizada” (p. 152). Por lo tanto, el análisis de las 

experiencias formativas de las cuatro mujeres mayas yucatecas con doctorado, develan 

rasgos nuevos para comprender otros perfiles de identidad de género.  

Así, en el presente trabajo expongo la importancia de partir de las experiencias 

formativas de un grupo de mujeres mayas yucatecas para comprender el proceso de 

reconfiguración de las identidades de las mujeres como yo y, con ello, la constitución de 

la subjetividad dentro de los contextos sociales e históricos. Lo anterior, debido a que se 

trata de un proceso donde nosotras las mujeres, a través de la activación de nuestra 

agencia, contrastamos nuestras prácticas y esquemas e imprimimos un sello diferente e 

innovador a nuestro ser y sentir maya. 

 

 

 

2.6. Mujeres Mayas y Capacidad de Agencia  

 

A propósito de las experiencias formativas y la reconfiguración de identidades de las 

mujeres mayas yucatecas con doctorado, surge la importancia de analizar la capacidad 

de agenciamiento. Autoras como Sautu (2014) plantean la discusión en torno a que la 

idea de agencia es conceptualmente más abarcadora que el concepto de resiliencia, ya 



62 
 

que involucra autoprocesos y autorreflexión13. La agencia entenderse como la capacidad 

socialmente determinada de las personas para “negociar nuevos espacios, decidir cursos 

de acción, interpretar el mundo y pueden expresarse a lo largo de toda la vida en el 

marco de la clase social, del género y de la pertenencia / identificación étnica 

socioculturalmente definidas” (Sautu, 2014, p. 111). Así, la agencia se ha asociado con 

las nociones de libertad, libre albedrío, acción, creatividad, originalidad y la posibilidad 

de cambio provocado por las acciones” (Barker, 2004, p. 4).  

 Desde el enfoque feminista interseccional, la agencia no puede ser analizada sin 

preguntarnos si las mujeres se encuentran completamente subordinadas o, por el 

contrario, si la agencia y la voluntad son elementos fundamentales en la toma de 

decisiones y en la superación de obstáculos durante sus vidas (Spivak, 1998; Origel, 

2016). Esto equivale a pensar que la educación, aun con su carácter estructural y 

normativo, no se impone en todos los casos, de tal forma que la agencia se expresa en 

los pequeños intersticios de libertad que deja la subordinación (Origel 2016). En este 

sentido, las mujeres tienen agencia para recuperar su lugar de la enunciación. 

Para Giddens (1998), la agencia permite a las personas hacer cosas, está 

enlazada al cambio social e incluye un poder para alcanzar las metas establecidas; el 

sujeto humano sigue siendo la referencia privilegiada para pensar en la acción. Alkire 

(2005) aporta a la idea de libertad, por la cual la persona como agente responsable 

decide y logra agencia por encima del control y expectativas de sus familias y su 

comunidad de origen. Ahora bien, conviene recuperar esa capacidad de agencia que 

tienen, o pueden llegar a tener, las mujeres que logran hacer estudios de doctorado, ya 

que “cuando las personas no son capaces de ejercer la agencia, pueden ser obligadas a 

mantener una situación sumisa o simplemente pasiva” (Alkire, 2008, pp. 3-4). 

Es en este mismo contexto que Ahearn (2001) define la agencia femenina como 

“la capacidad de actuar mediada socioculturalmente. De acuerdo con esta definición, 

toda acción está mediada socioculturalmente, tanto en su producción como en su 

interpretación” (p. 112). Sin embargo, como señala la misma autora, es importante 

evitar tratar la agencia como sinónimo de libre albedrío o resistencia, pues en el caso de 

las mujeres implica también la forma en la que reinterpretan el sistema de normas en sus 

                                                           
13 En este trabajo he optado por el concepto de agencia y no de resiliencia porque la agencia refiere 

la capacidad que tenemos de transformar nuestras propias condiciones de vida y no de adaptarnos 

a ellas.  Es decir, el homo resiliens ha aceptado ser sumiso en lugar de revolucionario, adaptable 

en lugar de contestatario (Vivanco, 2022).  



63 
 

discursos, prácticas y emociones (Fortuny, 2001), así como la valoración de su ser 

mediante las interacciones que tienen en escenarios institucionales, familiares, 

comunitarios y religiosos. 

Desde estas aportaciones, se considera la agencia como un elemento clave al 

pensar sobre las experiencias formativas y el proceso de reconfiguración identitaria, 

debido a que la agencia puede ejercerse a nivel individual, en grupos o mediante 

participación; de la misma manera, es indispensable tomar en cuenta diferentes formas 

de agencia (Alkire, 2005). En este sentido, la agencia permite a las mujeres situarse 

como sujetas activas de cambio y transformación, lo que les da la posibilidad de 

expandir su espacio de acción social fuera de casa, así como de reinterpretar y desafiar 

las normas sociales que generan desigualdad.  

En este trabajo, se propone partir de tres formas de agencia: la agencia personal 

o autónoma para tomar decisiones en función de metas, la reactiva o mediada (lenguajes 

y diferentes herramientas de apoyo), y la interactiva-colectiva (trabajo colaborativo / 

comunal) (Bandura, 2001). Esto, con el fin de destacar que la agencia se puede exhibir 

de manera diferente en diversas esferas o espacios; por ejemplo, dentro del hogar 

(familia), en las relaciones de género (personal/ social), en las prácticas de salud, en los 

dominios políticos-comunitarios y culturales (Alkire, 2005; Ahearn, 2001; Giddens, 

1998). Cabe señalar que la distinción es puramente heurística porque, en la práctica, los 

tipos de agencia a menudo son inseparables. 

Lo anterior porque –como lo afirma Butler (2007)– como humanos tenemos la 

capacidad de innovar, transformar y reconfigurar así nuestras identidades a partir de 

nuestra experiencia relacional. Del mismo modo, la agencia está condicionada por las 

estructuras sociales del lenguaje, el carácter y las narraciones emocionales, así como por 

la manera en que nosotras las mujeres mayas yucatecas escenificamos nuestros roles en 

espacios como: la familia, la comunidad y la sociedad. Siguiendo esta línea, interesa 

distinguir a la educación como una fuente de agencia que implica posicionar las 

vivencias y prácticas para ampliar nuestra acción social. Por ello, me interesa presentar 

estrategias de agenciamiento que se desprenden de nuestras narrativas como protagistas 

de esta investigación, una tipología de agencia que indudablemente se cruza con la 

edad, la situación económica, la escolaridad, la etnia, la discapacidad y el género, con la 

intención de desafiar los estereotipos de género y revertir situaciones de desigualdad.  

 

 



64 
 

2.7. Las Experiencias Formativas en el Doctorado 

 

El concepto de experiencia formativa –en el campo de la antropología de la educación– 

lo propuso Elena Achilli (2005) para referirse al conjunto de prácticas y relaciones 

cotidianas en las que se involucran los sujetos tanto en el ámbito familiar como escolar 

o universitario.  

Cabe anotar que el interés en esta tesis es pensar la educación desde otro punto 

de vista: la experiencia. Por consiguiente, estudiar las experiencias formativas implica 

analizar los posibles tipos de relación que existen entre actores individuales y colectivos 

en torno a las vivencias que construyen la identidad. Para Larrosa (2009), la experiencia 

es lo que nos pasa, lo que nos acontece, lo que nos toca. En otras palabras, es el 

resultado de un proceso reflexivo y personal mediante el cual las personas llevan a cabo 

actos de apropiación, lo que hace necesario considerar el binomino experiencia / 

sentido, ya que el saber de las cosas no es lo mismo que el saber de la experiencia. 

Según Dewey (2004), las experiencias formativas pueden estar desconectadas 

unas de otras. Sean agradables o no, no tienen valor por sí mismas, sino que se 

conforman por un actuar de las personas. De acuerdo con Ruiz (2013): “Dewey sostenía 

una visión dinámica de la experiencia ya que constituía un asunto referido al 

intercambio de un ser vivo con su medio ambiente físico y social y no solamente un 

asunto de conocimiento” (p. 107). En este sentido, el lenguaje de la experiencia está 

mediado por la subjetividad de los sujetos, dada la influencia de circunstancias 

particulares, ya sean políticas, sociales, culturales, de género o económicas. 

Vygostky destaca la experiencia formativa como un prisma en el que se 

refractan los efectos del medio para explicar que las personas no reaccionan de la misma 

manera ante las mismas situaciones de su vida (Guzmán & Saucedo, 2015). En este 

sentido, cada persona despliega distintos niveles de subjetividad para pensar cómo ha 

sido afectada por una vivencia. No se puede hablar de la experiencia de otro sujeto sino 

a partir de un vínculo, pues una misma situación puede ser interpretada, sentida y 

experimentada de distinta manera por los individuos (Larrosa, 2003). De aquí que en 

este estudio me interesó analizar las experiencias formativas de cuatro mujeres mayas 

yucatecas en tanto procesos atravesados por relaciones interculturales y de género, así 

como por las emociones y los procesos cognitivos en este trayecto. 

De acuerdo con lo anterior, es posible decir que dichas experiencias formativas 

nos hablan necesariamente del mundo que se habita, así como de la importancia de un 



65 
 

diálogo entre las tradiciones heredadas, las expectativas de sus pueblos y la sociedad 

nacional y globalizada (Hecht, García & Enriz, 2019). Ahora bien, las experiencias 

formativas –en tanto remiten a lo que pasó y les pasó a las mujeres en determinadas 

circunstancias– llevan a la mayoría de las mujeres mayas a constituirse en el seno de 

una complejidad de variables, resultado de todo aquello que se aprendió de la 

experiencia y que abre posibilidades no sólo de informar las prácticas sino de 

transformarlas (Alliaud, 2002).  

De igual manera, saber y experiencia no se presentan de forma separada. Lo que 

se aprende de la experiencia tiene interdependencia entre lo cultural, que es colectivo, y 

lo personal, que es subjetivo; es decir, en la interpretación de la experiencia se utilizan 

un gran cúmulo de conocimientos culturales para asignar sentido a los eventos o para 

que las mujeres mayas reconfiguren una idea de sí mismas como personas (Tapia, 2013; 

Alliaud, 2002). Eso significa que el sujeto de la experiencia es un sujeto pasional, 

receptivo, abierto, expuesto, lo que no quiere decir que de la pasión también se 

desprende una epistemología (Larrosa, 2003). 

En este estudio, el concepto de experiencia formativa está estrechamente 

vinculado al de agencia personal, es decir, ese principio de receptividad, de apertura, de 

disponibilidad, que es el que hace que, en la experiencia, lo que se descubra sea la 

propia fragilidad, la propia vulnerabilidad, la propia ignorancia y nuestra voluntad para 

transformarnos hasta ciertos límites y con ciertos sentidos. 

 En este orden de ideas, se considera la propuesta de Larrosa (2009), quien 

concibe la experiencia como “eso que me pasa” desde dos miradas distintas: primera 

persona e impersonal. Según Larrosa, “en términos analíticos, significa también algo 

que no depende de mí que no depende ni de mi saber, ni de mi poder, ni de mi sentir, ni 

de mi voluntad” (p. 2). Este uso de la categoría resulta muy enriquecedor, no sólo por el 

conocimiento que la experiencia genera al convertirse en objeto de reflexión, sino 

también porque nos ofrece elementos para reconfigurar nuestra propia identidad y 

posicionamiento políticos como mujeres mayas yucatecas. 

Por otra parte, hay que tener en cuenta que no hay experiencia en general. La 

experiencia es siempre de alguien o, dicho de otro modo, las experiencias se hacen o 

padecen de un modo único y particular. Entonces, hay que tener presente que las 

mujeres, al participar en contextos culturales particulares, se apropian de estructuras 

discursivas compartidas en su propio contexto, a partir de las cuales interpretan y dan 

sentido a sus experiencias a lo largo del tiempo, mismas que, a nivel subjetivo, dotan de 



66 
 

significado sus experiencias y vivencias (Mora, Otora & Recagno-Puente, 2005). Desde 

esta perspectiva, la experiencia tiene algo de la opacidad, de la oscuridad, algo del 

desorden y de la indecisión de la vida: por eso el lenguaje de la ciencia tampoco puede 

ser el lenguaje de la experiencia (Larrosa, 2003). 

Siguiendo esta misma línea, como ya se ha mencionado, las experiencias 

formativas son al final de cuentas vivencias situadas y significativas. Al mismo tiempo, 

aluden a sucesos que se generan en la práctica cotidiana y que llegan a ser significativos 

cuando se reflexionan porque se les da un uso o se les dota de significado (Tapia, 2013). 

En esta investigación se considera relevante la experiencia formativa porque permite 

pensar la educación desde otro punto de vista y transformar el campo pedagógico desde 

una perspectiva inteseccional. 

Así, partiendo de estas ideas, elegí abordar la experiencia formativa desde la 

perspectiva de Jorge Larrosa (2009), entendida esta como “eso que me pasa” en mis 

palabras, o en mis ideas, o en mis representaciones, o en mis sentimientos, o en mis 

estudios, o en mis proyectos o en mis intenciones, o en mi saber, o en mi poder, o en mi 

voluntad. En este proceso, el lugar de la experiencia es el sujeto, un sujeto abierto, 

sensible, vulnerable y expuesto. De ahí que problematizar las experiencias formativas 

en el doctorado sea el camino inicial para construir un pensamiento crítico y 

emancipador que conduzca a la reflexión de la vivencia que se convierte en agencia. 

 

Comentarios Finales del Capítulo 

 

El presente capítulo ha tenido como fin desarrollar un marco teórico que sirva como 

referente para comprender las dimensiones conceptuales que componen este tema de 

estudio. Entre ellas, el papel de la agencia como un rasgo dinámico, sociohistóricamente 

conformado a lo largo de las experiencias de vida, profundamente infiltradas por 

cuestiones como la etnia, la posición económica, el género, la edad y la escolaridad. Lo 

anterior lleva a sostener que es necesaria una visión interseccional que se enfoque en 

analizar cómo se entrecruzan dichos elementos, pues privilegiar únicamente algunos de 

ellos traería como consecuencia una visión incompleta del sujeto y un pensamiento 

centrado en la homogeneidad y no en la diferencia.  

Sería equivocado pensar las experiencias formativas de las mujeres mayas 

yucatecas como una cuestión que tiene que ver únicamente con el género. No es lo 

mismo ser una mujer indígena que ser una mujer negra, una mujer negra que una 



67 
 

blanca, una mujer con doctorado que una sin este, como tampoco es lo mismo una 

mujer negra lesbiana que una blanca lesbiana o una indígena lesbiana. En este sentido, 

las contribuciones de la perspectiva decolonial permiten romper con la universalidad 

epistémica, así como cuestionar la matriz homogénea de opresión que ha normalizado y 

enraizado la violencia hacia las mujeres como práctica social (Lugones, 2005). Ante 

este planteamiento, resulta evidente puntualizar que debemos construir nuestro propio 

concepto de feminismo, partiendo de nuestras propias referencias para, como mujeres 

mayas yucatecas con doctorado, tomar mayor conciencia de nuestras problemáticas, 

posición y capacidades. Es por ello por lo que resulta primordial valorar la relevancia 

analítica que aportan las experiencias formativas. Lo anterior, con el fin de empezar a 

pensar la educación desde las vivencias que transitan las mujeres para alcanzar sus 

objetivos y aceptar que existe una enorme necesidad de escucharnos mutuamente y 

sostener nuestros puntos de vista (Larrosa, 2003).  

De tal manera, en este trabajo se adopta el paradigma de la interseccionalidad 

como un enfoque epistemológico que permite entender cómo se despliega una 

capacidad de agencia a través de las experiencias formativas. Así, hablar de 

experiencias formativas de un grupo de mujeres mayas con doctorado tiene la intención 

de abrir un diálogo para construir una academia más incluyente, donde no sean 

solamente las personas con capital racial y cultural quienes puedan hablar de su 

experiencias formativas y trayectorias científicas. Asimismo, tiene la intención de dejar 

de lado la idea de que las personas pertenecientes a grupos históricamente discriminados 

no son capaces de generar narrativas disciplinares más allá de los trabajos 

históricamente señalados para estos grupos.  

Las experiencias de la mayoría de las mujeres mayas yucatecas son formativas 

cuando se reflexiona sobre ellas y adquieren un nuevo significado durante el proceso en 

el que nos construimos como científicas. De este modo, la responsabilidad de quienes 

hemos logrado obtener un doctorado, o que estamos en el proceso de lograrlo, es 

reflexionar sobre el uso de nuestra experiencia para cambiar vidas. Esto, reconociendo 

que las narrativas de las mujeres son una herramienta importante de apoderamiento y 

subjetividad que nos permite desafiar los estereotipos, erradicar las desigualdades de 

género y reconfigurar nuestras identidades. En este proceso, cada una de nosotras toma 

y transforma sus experiencias en decisiones para generar cambios en su entorno, tanto a 

nivel individual como colectivo. 



68 
 

Se decidió trabajar desde la etnografía feminista con relatos de vida y 

autoetnografía porque, de una u otra manera, las colegas establecen una relación 

mediatizada entre su experiencia personal y el mundo social que las rodea. Sin embargo, 

no hay que perder de vista que cada una de las protagonistas del presente estudio puede 

utilizar de manera singular los significados y representaciones comprensibles para 

dibujar sus experiencias formativas como algo único y transformador. En el caso de este 

estudio, me interesaron las experiencias formativas de este grupo de mujeres mayas 

yucatecas y sus procesos de reconfiguración identitaria, así como el valor que atribuyen 

a los estudios doctorales como experiencia singular, tal y como explico en el siguiente 

capítulo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



69 
 

Capítulo 3. Ruta Metodológica y Estrategia Analítica  

En este apartado, se presenta la ruta metodológica seguida para abordar el campo de 

investigación objeto de esta tesis doctoral, junto con los procedimientos y herramientas 

y empleadas para la recolección de información. Es decir, se fundamenta la metodología 

empleada –entendiendo esta como la manera de pensar la realidad social– y las 

herramientas utilizadas para realizar la investigación. Se incluye también información 

de quienes colaboraron en el estudio y los principales aspectos éticos tomados en cuenta 

para realizar esta tesis.  

 Es crucial señalar que esta ruta metodológica florece ante la responsabilidad 

personal de reivindicar una historia propia de lucha como mujeres mayas yucatecas 

históricamente silenciadas. Ya que, como indica Spivak (1998), resignificar nuestras 

experiencias refuerza la necesidad de pensar en otras formas de producción de 

conocimiento no hegemónicas y de alejarse del monopolio de la palabra a través del 

plano de la escritura.  

 

3.1. Perspectiva Epistemológica  

 

La investigación se posiciona desde un paradigma crítico y decolonial (Guba & Lincoln, 

2002; Tuhiwai, 2016; Cumes, 2012). Este tipo de estudio se caracteriza por permitir una 

mayor comprensión de los motivos y valores que están detrás de las acciones de las 

personas (Ruiz, 2012). La ciencia social crítica, por tanto, contribuye a la 

transformación y emancipación del sujeto, con miras a romper las ataduras que le 

impiden reflexionar sobre su mundo y actuar de manera consciente en él (Ricoy, 2006). 

El paradigma crítico del estudio alude a que la teoría crítica es una ciencia social 

que no es puramente empírica ni sólo interpretativa; se define por ser emancipadora, ya 

que tiene como objetivo “promover las transformaciones sociales, dando respuesta a 

problemas específicos presentes en el seno de las comunidades, pero con la 

participación de sus miembros” (Alvarado & García, 2008, p. 190). Esto, en el caso del 

presente estudio, permitió hacer más significativo el proceso de investigación.  

Además, la perspectiva feminista alude, en primer lugar, a que “los valores 

contextuales, en concreto ideológico-políticos son constricciones relevantes en el 

razonamiento y la interpretación que conforman el contenido del conocimiento” (Pérez, 

2008, p.96) y, por otro lado, que el enfoque feminista arroja luz sobre la importancia del 



70 
 

contexto situado en la construcción del conocimiento científico. Así, al narrar sus 

experiencias formativas, las protagonistas de la investigación resignifican su historia, 

interrogan a un contexto complejo de desigualdad, y reclaman la historia como un 

aspecto necesario en el proceso de la descolonización de la ciencia (Tuhiwai, 2016; 

Cumes, 2012). Esto quiere decir “que no es lo mismo hablar racionalmente sobre la 

mujer maya, que hablar desde la subjetividad y la experiencia de ser mujer maya, como 

actor en resistencia” (Chirix, 2014). 

Considerando lo anterior, se rechaza tanto el relativismo como el esencialismo y 

la totalización de conocimientos desde todas las posiciones y desde ningún lugar 

(Haraway, 1991). Se posiciona a las mujeres como protagonistas dentro de un campo de 

relaciones de poder, en donde cada mujer tiene un punto de vista distinto14 según las 

opresiones históricas que ha enfrentado, derivadas de sus condiciones de nacimiento en 

un sistema-mundo opresivo occidental que ha supuesto la negación de humanidad y la 

inferiorización de poblaciones (sobre todo indígenas y afrodescendientes) (Spivak, 

1998; Cumes, 2012; Maldonado, 2007).  

  Otro aspecto relevante es que, desde el pensamiento decolonial, me distancio de 

un modelo epistemológico representacionista que define el lugar material e intelectual 

de las mujeres (Cumes, 2012), y me acerco a las subjetividades diferentes, que han sido 

configuradas en itinerarios no reconocidos, negados o invisibilizados por el discurso 

colonial (Haraway, 1991; Tuhiwai, 2016; Palermo, 2010). Esto supone lo planteado por 

Rivera (2010) respecto a que los pueblos indígenas –las mujeres y los hombres– somos 

seres coetáneos, y esta condición debe ser central para analizar la colonialidad del saber, 

del poder y del ser. De manera, resulta fundamental dar cuenta del sujeto sociohistórico 

pues, desengancharse de la epistémica colonial conlleva pensar en metodologías que 

minimicen las relaciones de poder en la construcción del conocimiento (Curiel, 2014; 

Spivak, 1998). No se trata entonces de romantizar las posiciones de las mujeres, sino de 

reconocer que existe un privilegio epistémico importante a considerar en la construcción 

del conocimiento, y eso significa pasar de ser objetos a sujetos (Haraway, 1991; 

Labanyi, 2010). De este modo, verbalizar la experiencia como fenómeno social desde el 

paradigma crítico y decolonial cobra otra dimensión, en el sentido de desenmascarar o 

descifrar los procesos históricos y propiciar la comunicación horizontal. 

                                                           
14 Implica que no tienen una sola voz y no piensan en una sola línea, sino que tienen deseos y 

aportes distintos. 



71 
 

 

3.2. Enfoque Cualitativo 

 

Se considera que la aproximación metodológica indicada para la realización de esta 

investigación es el enfoque cualitativo. De acuerdo con Denzin y Lincoln (2012), el 

estudio cualitativo consiste en un conjunto de prácticas interpretativas que hacen el 

mundo visible y que lo transforman. En este sentido, la metodología cualitativa es 

especialmente valiosa, porque tiene preferencia por contextualizar, tener un contacto 

más cercano con el evento y hacer visibles otros horizontes de realización (Butler, 

2007). En consecuencia, la evidencia se construye mediante un diálogo, guiado a la vez 

por las cuestiones planeadas por el investigador (Strauss & Corbin, 2002). 

Considerando lo anterior, los estudios cualitativos permiten, mediante diferentes 

herramientas de trabajo, estudiar aspectos relacionados a las actividades de los 

individuos, vivencias, interacciones, creencias, emociones, valores, motivaciones y 

perspectivas que pueden variar en el tiempo y en el espacio; es por ello que el enfoque 

cualitativo propicia la reflexión y abre la posibilidad a nuevas significaciones (Denzin & 

Lincoln, 2012). Es sustancial recalcar que el proceso de investigación nunca es lineal 

sino más bien una especie de espiral mediante la cual es posible producir un 

conocimiento crítico y reflexivo.  

Es importante resaltar que las subjetividades son también parte del proceso de 

investigación y reflexión, lo que implica un espacio para el autoanálisis y un diálogo en 

donde nos ponemos al servicio de quienes nos abren sus corazones, sentimientos y 

pensamientos (Flick, 2007). Las experiencias formativas de la mayoría de las mujeres 

mayas yucatecas no surgen de manera espontánea o predeterminada, sino de la 

experiencia vivida y situada que nos invita a mirar con amplia visión nuestra relación 

con el otro y el entorno.  

En definitiva, la particularidad de los estudios cualitativos radica en la 

comprensión de los significados y las relaciones de la problemática centrada en las 

personas (Sánchez, 2005). En este caso, adoptar este enfoque permite que a través de la 

investigación se conozcan de manera más cercana las experiencias, los sentimientos y 

realidades de cuatro mujeres mayas yucatecas, en un contexto sociocultural específico y 

en una historia de lucha propia como mujeres históricamente silenciadas por su 

condición étnica, económica, lingüística y género, entre otros. 

  



72 
 

3.2.1. Puntos de encuadre metodológico 

Esta investigación, como se ha mencionado, se realiza a partir del enfoque cualitativo y 

el paradigma crítico. En este sentido, se considera a las protagonistas del estudio como 

sujetas que poseen un rico conocimiento construido por su interacción en diversos 

contextos y tiempos (Arfuch, 2013). De este modo, recuperar sus experiencias 

formativas es una forma de reconstruir la vida individual producto de explicarla, 

interpretarla y entenderla, pero, sobre todo, de construir ciencia situada (Zapata, 2006). 

Asimismo, el uso del enfoque cualitativo es el más pertinente para señalar que 

en esta investigación influye parte de mi experiencia, pues la elección del problema de 

investigación nunca fue ajena a mi historia de vida. Aunado a ello, adopté la etnografía 

feminista con enfoque colaborativo como referente teórico-metodológico (Hernández, 

2021; Moreno, 2021). Sobre las estrategias metodológicas para el trabajo de campo, 

consideré la autoetnografía y los relatos de vida.  

La etnografía feminista implica analizar fenómenos sociales y educativos desde 

una mirada que cuestiona las relaciones de poder y busca visibilizar las experiencias de 

las mujeres y su genealogía. Desde esta perspectiva, “la etnografía feminista sirve para 

desarrollar conocimientos nuevos y distintos […]. Es un punto de vista que sirve para 

crear un conocimiento con menos falsificaciones al tomar en consideración cuestiones 

hasta ahora marginadas o ignoradas” (Bartra, 2010, p. 75). 

En este estudio, la investigadora no se presenta como una voz invisible y 

anónima, sino como un sujeto real, histórico, con deseos, emociones y que se permite 

afectar; por ello, la etnografía feminista implica una posición incómoda dentro de las 

ciencias sociales y de la educación, porque, incluso en la actualidad, parece poco 

científico hablar en primera persona (Tarrés, 2008; Bartra, 2010). Se ha normalizado 

que la única forma de hacer ciencia es separándose de la experiencia personal de quien 

investiga bajo el argumento de que lo intelectual es científico y lo personal es artificial 

(Ruiz, 2012). Sin embargo, hacer investigación feminista significa hacer ciencia con 

amabilidad, apertura, empatía generar vínculos más estrechos y romper las pautas de 

instrumentalización y de extractivismo intelectual. 

Así pues, la etnografía feminista es un método para analizar, comprender y 

transformar las desigualdades y las dinámicas de poder, un método para cultivar la 

amabilidad y la capacidad de respuesta ante las urgencias (Haraway, 2019; Moreno, 

2021), lo que rompe con el discurso monotópico del otro como sujeto pasivo, ajeno a la 

experiencia de la propia memoria social (Palermo, 2010). De esta manera, con la 



73 
 

intención de contribuir a cambiar el modo de entender y hacer ciencia y preocupada por 

mejorar la situación de las mujeres en la ciencia, indagó las experiencias formativas de 

un grupo de mujeres mayas con doctorado y sus procesos de reconfiguración identitaria, 

sin figuras mediadoras. 

Desde mi experiencia como mujer de origen maya en constante formación 

reconozco la etnografía feminista cuando veo que quien investiga se sitúa teóricamente 

sin ambivalencias ni neutralidades, identificado el lugar o los lugares de enunciación. 

Por lo tanto, no se busca la voz de un experto, sino la voz de las propias mujeres 

protagonistas de su propia historia. 

 

3.3. Etnografía Feminista con Enfoque Colaborativo 

 

Escribir desde la mirada femenina es una manera de reivindicar nuestra historia 

como mujeres mayas yucatecas y posicionarnos políticamente frente a los 

convencionalismos y paradigmas academicistas y cientificistas positivistas (Millán, 

2020), a la par generar una valiosa aportación para entender la realidad partiendo de 

nuestras experiencias como mujeres racializadas y estigmatizadas por nuestra 

pertenencia étnica y condición de género (Hernández, 2021). Con base en esto, el 

presente estudio, desde marcos teóricos feministas (autónomos, decoloniales, 

indígenas), aporta una manera situada de entender las diferencias y desigualdades 

cuando hablamos de mujeres porque no todas las mujeres viven lo mismo de la misma 

manera (Segato, 2010). 

De acuerdo con Harding (2002) y Cumes (2012), las experiencias de las mujeres 

son recursos valiosos con los que cuenta la investigación etnográfica feminista porque 

representan la posibilidad de modificar sus condiciones frente a un sistema colonial 

marcado por la desigualdad y el racismo. La etnografía feminista, entonces, también nos 

permite acceder a la historia personal, a la palabra de las mujeres, como una forma de 

conocer significados y contextos de significados que configuran la identidad individual 

y social (Connelly & Clandinin, 1995; Pérez, 2011).  

Así, no se trata sólo de dar respuestas a preguntas de investigación, sino de 

abrirse al conocimiento del otro, comprender la historia personal y las emociones para 

construir una unidad narrativa que promueva transformar las relaciones de opresión 

hacia relaciones de equidad y libertad (Chirix, 2014). Si bien es cierto que son esfuerzos 

cada vez más constantes, las mujeres tenemos el reto de comenzar a escucharnos entre 



74 
 

nosotras y escuchar lo que nos rodea. Al respecto, Delgado (2010) sostiene que “tomar 

en cuenta las voces y experiencias de las mujeres como parte de los métodos de 

investigación asegura que las mujeres sean productoras de conocimientos, ya que 

mutuamente crean la necesidad de entender las fuerzas que han conformado sus vidas 

como mujeres (p. 204). Es así como me posiciono para anclar la importancia de mi 

propia experiencia formativa y derivar de ello propuestas de transformación e 

independencia sobre mi propia vida. 

Lo anterior antecede a mis propias preocupaciones y a mi intención de   buscar 

un entendimiento de la realidad lo más auténtico posible, porque en la etnografía 

feminista colaborativa la autenticidad está relacionada con lo que las mujeres sienten, 

piensan, viven y en este caso, a diferencia de la objetividad estática que, por el 

contrario, parte de la separación del sujeto y el objeto (Delgado, 2010). El feminismo 

critica precisamente la idea de ese sujeto abstracto e incondicionado. Por ello la 

importancia, de recuperar las experiencias formativas y determinar cómo estas 

interfieren en la reconfiguración de la identidad de las mujeres mayas yucatecas 

protagonistas del estudio; dicho de otro modo, en la etnografía feminista colaborativa el 

conocimiento es un conocimiento situado y contribuye a comprender el sentido de lo 

vivido para ver para crear algo diferente (Pérez, 2011).  

Mi implicación emocional en este trabajo es consciente, como investigadora y 

autora, doy especial valor a las emociones que acompañan los relatos de mis colegas y 

mi autoetnografia. Soy consciente que no puedo huir del todo de este estilo académico 

dado el carácter y el propósito de este trabajo, pero sí que quiero rescatar que es una 

tarea que invita a la reflexión respecto las experiencias que transitamos para 

reconocernos feministas, porque no buscamos que nos den voz, buscamos ser y hacer 

por y con nosotras mismas para deconstruir el feminismo tal como nos ha sido legado. 

 

3.4. Escribir Desde las Mujeres: Autoetnografía y Relatos de Vida 

 

La etnografía feminista junto con la autoetnografía, son una vía útil para contar historias 

con una perspectiva que está fundamentada en lo cotidiano, para desde ahí lograr 

comprender el contexto espacio-temporal en el que se vive la experiencia individual. 

El estudio se llevó a cabo aplicando un proceso metodológico de carácter 

reflexivo, auto-reflexivo y crítico, articula la autoetnografía y los relatos de vida, desde 



75 
 

una perspectiva etnográfica feminista y mediante un trabajo de campo en donde las 

subjetividades se ponen en juego, se contraponen y se complementan. 

La etnografía feminista, en consonancia con otras formas contemporáneas de 

etnografía que comparten el interés por relevar la experiencia de los grupos racializados, 

subalternos, no hegemónicos, supone la ejecución de un procedimiento multimetódico 

en el cual se reconoce que la combinación de dos o más de ellos ofrece la posibilidad de 

obtener distintos acercamientos al tema estudiado (Castañeda, 2010; Moreno, 2021). 

Desde una perspectiva personal situada, se trata de contribuir a transformar las 

condiciones que sustentan la desigualdad, en un mundo que sistemáticamente silencia y 

devalúa las voces de las mujeres (Harding, 2002). Pues, solo así, se logrará una 

comunidad científica diversa, accesible e igualitaria (Pérez, 2011).  

Tomando en cuenta lo anterior, en la estrategia metodológica se privilegió la 

autoetnografía y los relatos de vida como procedimientos relevantes para este estudio. 

Por lo tanto, en el análisis, se adoptó la propuesta de constelaciones de sentido. Con 

respecto a esto, Quintana (2021) resalta que las constelaciones de sentido permiten 

relacionar enfoques metodológicos, dinámicas, así como desarrollar contextos de 

conocimiento e ir entretejiendo intercambios más horizontales. Considerando algunas de 

las múltiples ventajas que ofrece esta propuesta, lo que me interesó fue que permite leer 

una situación en su complejidad, teniendo en cuenta que en las ciencias sociales nada es 

universalizable. 

Aunado a esto, hay que destacar que la propuesta de la constelación de sentido 

me permitió destacar el ensamblaje de posiciones comunes, articulando aquello que 

concebí como personal, con aquello que me fueron confiando mis colegas en las 

entrevistas en profundidad y con quienes hablé mucho más que el tiempo considerado 

para la entrevista. Cabe resaltar que el desafío del proceso se intensificó para mí tanto 

en lo personal como en lo académico, debido a que no es fácil narrar nuestra experiencia 

cuando nos han hecho creer que no es valiosa y porque estamos educadas para buscar la 

ansiada objetividad. 

De este modo, la investigación como experiencia colaborativa es transformadora 

y genera aprendizajes metodológicos como resultado de combinaciones prácticas y 

metodológicas. En este proceso se han resignificado varios de los procedimientos 

acuñados por la etnografía contemporánea con la crítica pretensión de visibilizar la 

experiencia de las mujeres (Castañeda, 2010). De ahí que se consideró una propuesta 

metodológica que encarna la esperanza y que abre el debate sobre nuevas posibilidades 



76 
 

para generar y compartir el conocimiento, haciendo visible las voces de este grupo de 

mujeres mayas yucatecas. Si algo marcó mi proceso, fue darme cuenta que cada colega 

asume su deconstrucción de diferente manera, y la forma de sumirse feminista o no está 

relacionada con el contexto y las experiencias de cada una.  

Cabe subrayar así, que personalmente he definido una postura de trabajo al 

adscribirme a la investigación cualitativa en educación desde una perspectiva feminista 

colaborativa, siendo la autoenografía la perspectiva metodológica más relevante en la 

investigación.  Por lo tanto, en primer lugar, el proceso involucró la maduración de 

ideas para recuperar y comprender mis experiencias formativas. En segundo lugar, 

profundizar en dicha comprensión mediante la articulación con el material transcrito de 

las entrevistas en profundidad, todo ello desde una perspectiva feminista situada. 

 

3.4.1. La Autoetnografía  

 

La autoetnografía, como refiere Guerrero (2014), es una estrategia de investigación que 

está enmarcada en el método etnográfico, que se lleva a cabo a través de una 

investigación como proceso de descripción y, por otra parte, a través de la propia 

biografía del investigador. Es decir, “si algo define a la autoetnografía es su propuesta 

de entender lo cultural y lo social desde lo personal” (Bénard, 2016, p. 180). Asimismo, 

se presenta como un recurso novedoso en el que el investigador relata su propia 

experiencia y hace un análisis de la misma. Por esta razón, Ellis, Adams & Bochner 

(2015) apuntan que: “Cuando los investigadores hacen autoetnografía, escriben 

retrospectiva y selectivamente sobre epifanías que surgen y que son posibles porque 

ellos mismos son parte de una cultura y tienen una identidad cultural particular” (2015, 

p. 253). Para ello, “la autoetnografía no propone escribir la vida entera, como lo haría la 

autobiografía, sino ceñirse a un tema y abordarlo desde la experiencia misma de quien 

investiga” (Bénard, 2016, p. 180). 

Para Dubé (2017), la autoetnografía puede definirse como una narración de sí 

que tiene en cuenta la relación con los otros en contextos culturales, lo que implica un ir 

y venir constante entre uno mismo, los otros, el contexto personal y el contexto social. 

Todo ello sin olvidar el objetivo último de transmitir conocimientos a través de la 

propia experiencia y la investigación misma. Richardson (2019) propone criterios como 

ser autorreflexiva y volverse vulnerable; no es fácil, pero al hacerlo se fortalece el deseo 

de trabajar con la perspectiva feminista crítica. 



77 
 

De acuerdo con Aravena & Quiroga (2018), es importante anotar que “en la 

autoetnografía el rol del investigador-narrador es vital porque es el sujeto quien 

interactúa de manera experiencial con los procesos socioculturales en los cuales se 

encuentra inmerso” (p. 115). Siguiendo con esta idea, Dubé (2017) considera que la 

persona del investigador es reconocida como un elemento que marca el proceso de 

investigación, proceso que considera las dimensiones culturales y sociohistóricas como 

constituyentes esenciales de una vida (p. 7). Es importante mencionar que esto resulta 

desafiante en el plano metodológico; el análisis e interpretación requiere una visión 

holística y paciencia ante la incertidumbre, pues el sujeto investigador emerge desde su 

experiencia cultural, cognitiva, emocional, afectiva e histórica (Cruz, 2022).  

Según Ellis & Bochner (2000), una buena autoetnografía debe ofrecer una 

descripción y un análisis crítico de las correlaciones sociales y culturales del propio 

autor, subrayando la importancia de mezclar emoción y racionalidad, el ser 

introspectivo y los descriptores culturales. En otras palabras, el autoetnógrafo escribe e 

investiga sus propias experiencias vitales en el proceso de conocer la realidad (Cruz, 

2022). Como resultado, el investigador-narrador abre una lente más amplia sobre la 

realidad, evitando definiciones rígidas de lo que constituye una investigación 

significativa y útil (Ellis, Adams & Bochner, 2015). 

Una cuestión clave de la autoetnografía es, precisamente, el ejercicio de diálogo 

interno que, haciendo uso de la información preexistente, busca dar una explicación que 

permita ubicar ese evento personal dentro de un contexto social (Bénard, 2016). Cabe 

recalcar que, la autoetnografía es una estrategia de investigación para entender la 

realidad partiendo de la propia experiencia y construir conocimiento situado; por lo que 

hacer autoetnografía, implica romper con las normas legitimadas de objetividad y 

racionalidad coloniales. Mi experiencia como estudiante del doctorado me permite 

acentuar que sí es posible generar conocimiento desde la visibilización de la propia 

vivencia; en este caso, la escritura autoetnográfica, que realizo en esta tesis, no nace de 

mi conciencia frente al mundo sino de las experiencias formativas que hemos 

compartido cuatro colegas mujeres mayas yucatecas con doctorado.  

 

 



78 
 

Con estos elementos teóricos, con cierta confianza reflexiva y subjetiva, empecé 

a escribir con el acompañamiento de la Dra. Silvia Bernard,15 titular del Seminario de 

Autoetnografía Evocativa de la Universidad Autónoma de Aguascalientes, pues como 

ha observado mi tutora, la Dra. Luz María Moreno,16 la autoetnografía desde un enfoque 

feminista tiene la finalidad de narrarme para situarme y producir conocimiento.  

 

3.4.2. Relatos de Vida: Hacer Decible la Experiencia Situada  

 

El relato de vida, es una reflexión de lo social a partir de un relato personal, se 

sustenta en la subjetividad y la experiencia del individuo. Denzin (1989) fue el primero 

en distinguir entre life story o relato de vida y life history o historia de vida. Esta misma 

distinción la recogen Pujadas (2000). Así, la historia de vida describe la narrativa vital 

de una persona recogida por un investigador, la versión elaborada a partir de dicha 

narrativa, más el conjunto de registros y entrevistas a personas del entorno social de las 

colaboradoras. Más que un horizonte fijo, cada sujeto teje los hilos de su propia historia 

mediante la deliberación interna, creando otras formas liberadoras de ser y 

neutralizando las formas que conspiran contra la emancipación (Harding, 1996). En este 

estudio particular reconozco la voz de otras compañeras que dialogan a la par de mi voz. 

Por su parte, Bertaux (2005) menciona que el relato de vida corresponde sólo a 

la versión que un individuo narra sobre su vida –de forma escrita u oral–, misma que le 

permite significar, resignificar y dar sentido a la experiencia. Los relatos de vida serán 

entonces siempre construcciones, versiones de la historia que un narrador relata a un 

narratario particular en un momento particular, sin contar con otras fuentes; en este 

sentido, la historia de vida engloba al relato de vida (Cornejo, Mendoza & Rojas, 2008).  

Como explica Denzin (1989), el relato de vida es una experiencia personal que 

permite recuperar la voz de los sujetos que participan en el estudio. Siguiendo esta línea, 

como observa Martín (1995), se distinguen tres formas diferentes en la construcción del 

relato: “la historia de vida total o autobiografía, el relato temático y la biografía 

                                                           
15 Profesora investigadora en Universidad Autónoma de Aguascalientes, responsable del proyecto 

de investigación “La práctica autoetnográfica como una estrategia introspectiva para la  

investigación social”. Autora del libro Atrapada en provincia. Un ejercicio autoetnográfico de  

imaginación sociológica. Edición: Universidad Autónoma de Aguascalientes. 
16 Es Maestra en Políticas Educativas Internacionales por la Universidad de Harvard y Doctora 

en Educación por la Universidad de Cambridge. Sus temas de investigación se han centrado en 

entender las dinámicas de discriminación y racismo contra pueblos originarios residentes en zonas 

urbanas en México desde aproximaciones feministas y colaborativas con los movimientos 

sociales. 



79 
 

preparada” (p. 48). En el primer tipo, el investigador trabaja sobre un relato que 

comprende desde el momento en que se está confeccionando el relato hasta el recuerdo 

más antiguo del sujeto. En el segundo, se considera sólo un aspecto temático de la vida 

centrándose en la experiencia; finalmente, en la biografía preparada el investigador 

reacomoda la narración con el objetivo de darle un formato más manejable y adecuado 

para su publicación.  

Para efectos de este estudio se optó por los relatos de vida, ya que permiten 

reconfigurar identidades sociales y colectivas desde las experiencias sedimentadas, 

inmutables y temporales (Ahmed, 2018). De esta manera, como menciona Lugones 

(2008), la subjetividad no trata sólo lo personal sino también lo social, es saber y sentir 

quién soy y lo que existe a mi alrededor para reconocer que existe una entretrama de 

fuerzas que mantienen y reproducen las relaciones genéricas de desigualdad sobre las 

mujeres.  

 

3.5. Técnicas y Herramientas para la Recogida de Información 

 

Para poner en marcha los referentes metodológicos y estudiar las experiencias 

formativas de un grupo de mujeres mayas yucatecas y los procesos de reconfiguración 

identitaria, recurrí a varias técnicas de investigación. A continuación, presento 

información más detallada de los elementos metodológicos que fueron útiles para 

recoger información, principalmente las entrevistas cualitativas en profundidad, la 

entrevista no estructurada con las compañeras colaboradoras y el análisis de 

documentos. 

 

3.5.1. Entrevista cualitativa en profundidad 

Las entrevistas en profundidad combinadas con la revisión de documentos fueron las 

técnicas mediante la cuales se construyeron los relatos de vida. Taylor & Bogdan (1987) 

definen las entrevistas en profundidad como “reiterados encuentros cara a cara entre el 

investigador y los informantes, encuentros éstos dirigidos hacia la comprensión de las 

perspectivas que tienen los informantes respecto de sus vidas, experiencias o 

situaciones, tal como las expresan con sus propias palabras” (p. 101). La ventaja de este 

tipo de entrevista es que no tiene un protocolo o calendario estructurado; consiste en una 

lista general de áreas a tratar con cada participante. El rol del investigador no implica 

sólo obtener respuestas, sino que favorece comprender la realidad educativa en un 



80 
 

proceso dialógico, social e intersubjetivo (Tarrés, 2008; Landín & Sánchez, 2019). Por 

ello, en una atmósfera de respeto y acompañamiento mutuo la propia investigadora es 

también sujeto participante. 

La entrevista en profundidad, en definitiva, “reposa exclusivamente en la 

experiencia vicaria transmitida al investigador a través de la conversación con otro actor 

social. La entrevista crea un marco artificial y artificioso de recogida de información en 

el que, fruto de la convivencia, se crea una relación intensa entre el investigador que 

entrevista y el actor social que es entrevistado” (Ruiz, 2003, p. 166). La elección de esta 

estrategia se basa en que es una de las fuentes más importantes para la recolección de 

información; es decir, a través de las entrevistas en profundidad con cuatro mujeres 

mayas yucatecas que lograron estudiar un doctorado, incluida la autora, se da cuenta de 

la construcción de una identidad distinta a la tradicionalmente asignada a las mujeres. 

Cabe mencionar que, si bien la realización de la entrevista en profundidad no 

involucra necesariamente un proceso de observación participante, sí puede efectuarse en 

varias ocasiones, por lo que comprende un proceso de inmersión / re-inmersión por 

parte de las protagonistas de la investigación (Ruiz, 2003). En lo que respecta a mis 

propias entrevistas en profundidad, solicité el apoyo de una colega comunicóloga, 

también ex becaria Ford de la Universidad de Oriente, para que de forma solidaria me 

realizara un par de entrevistas. Todo este proceso me ayudó a superar mi miedo de que 

mi historia no tuviera valor académico a los ojos del Comité doctoral. Este miedo que, 

durante algún tiempo, me hizo resistirme a la posibilidad de hacer de mi propia historia 

el objeto de mi investigación. 

 

3.5.2. Entrevista no estructurada 

Además de las entrevistas en profundidad, las entrevistas no estructuradas fueron muy 

importantes en el proceso de la investigación; se trata de conversaciones que se dieron 

con la mayor naturalidad, en las que la secuencia y el tipo de preguntas fueron libres, lo 

que permitió que las entrevistadas decidieran parcialmente los puntos de la 

conversación (Tarrés, 2008). El objetivo de estos encuentros fue restablecer el contacto 

y la comunicación en una atmósfera de tolerancia, aceptación y comprensión. En la 

mayoría de las ocasiones, los puntos tratados en dichos diálogos tuvieron que ver con 

tópicos asociados con la cotidianeidad de las mujeres entrevistadas: su trabajo, sus 

relaciones familiares, sus proyectos actuales y sus incertidumbres ante la pandemia de 

Covid-19 (Véase Anexo 3). 



81 
 

 La entrevista no estructurada o abierta es de carácter holístico y se lleva a cabo a 

través de diálogos con un mínimo grado de planificación; la persona que entrevista es 

un receptor pasivo pues sus intervenciones son para orientar la conversación (Trindade, 

2016). Para lograr lo anterior, el contexto de la entrevista fue situacional y virtual 

debido a la emergencia sanitaria por el Covid-19. Se evitó al máximo que se sintieran 

interrogadas con el fin de lograr un grado de confianza que posibilitara construir el 

vínculo necesario para generar conocimiento en colaboración. Lo anterior, dado que una 

de las características más significativas de la entrevista no estructurada es develar los 

sentidos, sentimientos, significados, directamente relacionados con la investigación, 

tales como las experiencias formativas antes, durante y después del doctorado. 

Las voces de las colegas fueron importantes porque contextualizaban 

experiencias formativas significativas y la postura que les correspondió asumir. Estas 

conversaciones abonaron a lo que iba yo construyendo con las entrevistas en 

profundidad. Inicialmente no eran parte de una técnica específica, sino solamente un 

primer contacto, pero en el camino fue notoria la información que se obtenía por este 

medio, así que la decidí junto con mi asesora en la investigación incluirlas como una 

técnica. 

 

3.5.3. Análisis de documentos 

El análisis documental es una actividad sistemática y planificada que consistió en 

analizar documentos escritos con el fin de complementar, ampliar, contrastar y validar 

la información obtenida con las restantes estrategias (Massot, Dorio & Sabariego, 

2004). Latorre (2003), por su parte, señala que la gama de modalidades de los 

documentos escritos es muy amplia: “documentos oficiales y personales, autobiografías, 

historias de vida, diarios, cartas, documentos escolares, documentos oficiales, 

comunicados, revistas, etc.” (p. 78).  

El análisis de documentos resulta también muy valioso para obtener información 

retrospectiva acerca de un fenómeno, situación o programa y, en ocasiones, es la única 

fuente para acceder a una determinada información (Latorre, 2003). De acuerdo con Del 

Rincón, Latorre & Sans (1995), los documentos son una fuente bastante fidedigna y 

práctica para revelar los intereses y las perspectivas de quienes los han escrito. Estos 

mismos autores agrupan los documentos escritos en dos tipos: documentos oficiales y 

documentos personales. 



82 
 

 En lo que respecta al análisis de documentos en esta investigación, se 

contempló la revisión de los números temáticos de la revista ¡Aquí estamos!,17 

publicada por el Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología 

Social (Ciesas) y el Programa Internacional de Becas de Posgrado de la Fundación Ford 

(IFP, por sus siglas en inglés). ¡Aquí estamos! fue una revista semestral creada para 

fungir como canal de transmisión y difusión de las ideas, preocupaciones y propuestas 

de índole profesional de becarios, becarias, ex becarias y ex becarios del IFP México. La 

revista ¡Aquí estamos! aspiraba a convertirse en un importante medio de acercamiento 

con ex-becarias y ex becarios, así como con otros actores y organizaciones clave que 

promueven la justicia social en nuestro país (Navarrete, 2011).  

El primer número de ¡Aquí estamos! vio la luz en julio-diciembre de 2004, y su 

última edición fue el Número 17, en junio-diciembre de 2012. Ante ello, resultó muy 

relevante el análisis de algunos números de la revista, así como hacer la búsqueda –en 

portales públicos– de los documentos que las colaboradoras refirieron en las entrevistas 

en profundidad y en la entrevista no estructurada. 

Además, se contempló la revisión de las contribuciones académicas generadas a 

raíz de los estudios doctorales de las colaboradoras, así como otras producidas como 

parte de sus actividades como docentes, investigadoras, artistas y activistas, por su 

fuerte contenido subjetivo, de gran valor para los objetivos del presente estudio. 

 

3.6. Procedimiento del Trabajo de Campo  

En esta descripción del trabajo de campo, presento los criterios y los pasos que sirvieron 

de base para reunir a las protagonistas del estudio, así como se presentan las 

características de las colegas y colaboradoras del estudio. A continuación, preciso 

aspecto relacionado con el Programa Internacional de Becas de Posgrado de la 

Fundación Ford. También, se esboza las principales consideraciones de tipo 

metodológico en relación con los instrumentos que se emplearon, la vigilancia 

epistémica y el papel de la investigadora en el diseño de la presente investigación, que 

se apoya en la autoetnografía. 

 

                                                           
17 La aparición de la revista ¡Aquí estamos! no hubiera sido posible sin la participación de diversas 

personas e instituciones. La armónica colaboración entre el IFP y el Ciesas fue primordial para 

este proyecto. La revista se encuentra disponible en: http://ford.ciesas.edu.mx/Revistas.htm   



83 
 

3.6.1. El Programa Internacional de Becas de Posgrado de la Fundación Ford 

(International Fellowship Programs, IFP-México) 

El Fondo Internacional de Becas (IFF por sus siglas en inglés) se fundó en el año 2000 

para instaura el Programa Internacional de Becas de Posgrado (IFP por sus siglas en 

inglés) y forma parte de un proyecto de educación internacional financiado por 

Fundación Ford. Cuyo objetivo central fue ofrecer becas de posgrado a nivel 

internacional, a aquellas candidatos y candidatas que han tenido mayores limitaciones 

de acceso a la educación superior. 

 El IFP fue el programa de mayor inversión en toda la historia de la Fundación 

Ford y operó en 22 países de América Latina, África, Asia y Medio Oriente. El 

programa fue administrado por diversas organizaciones e instituciones nacionales e 

internacionales, quienes colaboraban de manera estrecha con la Secretaria General del 

IFF, cuya sede se encuentra en la ciudad de Nueva York (Manual Becarios, 2010). 

En el caso de México, el IFP, se dirigió únicamente a personas indígenas. Para 

proveer una identidad local y una base institucional sólida, en México IFF unió 

esfuerzos con el Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología 

Social (CIESAS) y con la Oficina de América Latina del Institute of International 

Education (IIE-LA). Ambas instancias trabajan de manera coordinada, instrumentan el 

programa y dan apoyo a los becarios (Manual Becarios, 2010).  

En coordinación con el CIESAS desde el año 2001 hasta el 2010 –año en que se 

realizó su último año de selección– se otorgaron aproximadamente 226 becas, 28 de 

ellas a mujeres y 130 a hombres indígenas de distintos estados y etnias del país, para 

realizar estudios en campos que favorecen el fortalecimiento de valores democráticos, la 

reducción de la pobreza e injusticia y la promoción de la cooperación internacional y el 

desarrollo humano (IFP, 2020). 

Los becarios y becarios fueron seleccionados/ as con base en su excelencia 

académica, su compromiso social con el desarrollo social y comunitario y su potencial 

de liderazgo, con el propósito de que, con base en los conocimientos y experiencia 

adquiridos durante sus estudios, se conviertan en líderes en sus respectivos campos de 

estudio, contribuyendo así al desarrollo en sus países y a una mayor justicia social y 

económica en el plano mundial (Navarrete, 2011). 

 

Según la misma Ford Foundation International Fellowships Program, los objetivos 

principales de este programa fueron:  a) Contribuir a la consolidación de una nueva 



84 
 

generación de líderes entre los grupos que han enfrentado mayores restricciones en su 

acceso a la educación superior, a fin de fortalecer su participación en la resolución de 

los enormes retos del siglo XXI. Y b) Que sus becarios, con base en los conocimientos 

y la experiencia adquiridos durante sus estudios, se conviertan en líderes en sus 

respectivos campos de estudio, contribuyendo así a una mayor justicia social y 

económica en el plano mundial.  

Además del otorgamiento de becas el programa contó con otras dos iniciativas 

importantes como: la primera, la producción de la revista Aquí estamos (con 17 

números), en donde los mismos becarios del programa presentaron textos académicos 

relacionados con los temas de investigación; la segunda son los encuentros de ex 

becarios y la tercera el apoyo para la integración de la Red Interdisciplinaria de 

Investigadores/as de los Pueblos Indios de México (Red IINPIM A.C.). De esta manera, el 

IFP marcó un precedente importante en materia de políticas educativas de acción 

afirmativa para jóvenes indígenas que aspiraban a cursar programas de posgrado en 

México o en el extranjero. 

 

3.6.2. Determinación de las Protagonistas del Estudio 

Como ya se ha mencionado, el estudio buscó recuperar las experiencias formativas de 

cuatro mujeres mayas yucatecas con doctorado, incluyendo la de la investigadora. Se 

consideró los siguientes aspectos para determinar el universo de estudio:  

1. Que las colegass fueran ex becarias de alguna de las nueve generaciones 

del Programa Internacional de Becas de Posgrado para Indígenas (IFP). El rango de 

tiempo responde a la intención de dialogar con mujeres de diferentes generaciones.  

2. Que tuvieran familiaridad con la experiencia de realizar estudios doctorales. 

3. Que las colegas fueran originarias del estado de Yucatán. La decisión se 

sustenta también en su accesibilidad y disponibilidad. Además, Yucatán fue el único 

estado de la Península en el que se becó a mujeres para realizar estudios de doctorado. 

4. Que las colegas manifestaran un sentido de pertenencia, que se refiere a la 

adscripción o al reconocimiento de sentirse parte de una etnia maya de Yucatán. Dada la 

transformación histórica de la identidad, lo maya se construye en el terreno real de la 

vida cotidiana.  

5. Se consideró a mujeres mayas yucatecas, con gran capacidad para apropiarse 

de manifestaciones culturales del exterior sin dejar de preservar formas de cohesión y 



85 
 

movilización social en sus pueblos y comunidades, así como con el deseo de forjar 

imágenes de una identidad positiva libre de estereotipos de género (Gutiérrez, 2021). 

6. Que las colegas cumplieran el criterio lingüístico de hablar maya yucateco. Es 

una característica deseable dado que prevalece la falsa idea de que hablar lengua maya 

es una desventaja para avanzar en el sistema educativo, no permite encontrar buenos 

trabajos y obtener remuneraciones económicas altas, razones por las cuales la aspiración 

–de las juventudes mayas– es aprender una lengua extranjera.  

Respecto el universo de estudio, en total la población becada de 2001-2009 por 

la Fundación Ford-México fue de 226 personas, 139 (61%) hombres y 87 (39%) 

mujeres; de las mujeres, 72 (83%) realizaron estudios de maestría, y solamente 15 

(17%) realizaron estudios de doctorado (Navarrete & Gallart, 2018). En las nueve 

promociones, sólo 15 mujeres se becaron para realizar estudios de doctorado; de esas 

15, sólo 3 (20%) de ellas son mayas yucatecas. En 2001 y 2002, se becó a dos; en 2005, 

fue becada una colega para realizar estudios de maestría, y fue hasta 2008 que se becó a 

la tercera compañera para cursar estudios doctorales. La autora de esta tesis pertenece a 

la última promoción IFP, y obtuvo la beca en 2010 para realizar estudios de maestría.  

Como ya se ha mencionado, el Programa de Fundación Ford inició en el año 

2000 y brindó la oportunidad de realizar estudios de maestría y doctorado a jóvenes 

pertenecientes a pueblos originarios de México. Para tal fin, unió esfuerzos con el 

Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social (CIESAS); 

también se contó con la colaboración de la Oficina en México del Instituto Internacional 

de Educación (IIE). Según Navarrete (2011), el IFP formó parte del proyecto 

internacional educativo más ambicioso financiado por la Fundación Ford.  

El rango de promedio de edad de las colaboradoras en el estudio osciló entre los 

41 y los 55 años. Cada una de ellas realizó estudios en campos formativos distintos. 

Tres de ellas radican en tres municipios18 de Yucatán, y la cuarta participante es 

profesora-investigadora en la Universidad Autónoma de San Luis Potosí. En la Tabla 1 

se presentan algunas características de las mujeres mayas que participan en el estudio. 

 

 

 

 

                                                           
18 Hoctún, Timucuy y Maxcanú. 



86 
 

Tabla 1.  

Mujeres mayas yucatecas colaboradoras en el estudio 

Nota.  Elaboración propia, con base en el análisis de documentos. 

 

3.6.3. Primer Contacto con las Protagonistas del Estudio 

El interés por realizar un proyecto de investigación respecto a las experiencias de 

mujeres con doctorado inició en 2017, cuando los ex becarios y las ex becarias IFP 

participamos en el Alumni Tracking Study (Estudio de Seguimiento de Ex-Alumnos). 

Este encuentro fue organizado por el Institute of International Education en 

Latinoamérica y contemplaba tres países: Brasil, Guatemala y México. El estudio buscó 

obtener una mirada a largo plazo de los alcances y retos del International Fellowship 

Program (IFP) durante sus diez años de operación.  

Asimismo, el objetivo era recuperar tanto experiencias exitosas como aquellas 

que pudieron haber resultado infructuosas. Para tal fin, se contempló la realización de 

talleres y entrevistas entre ex becarios y ex becarias, los encargados de la ejecución del 

IFP en México y aquellas personas que resultaron beneficiadas por la acción de los ex 

becarios y ex becarias. El participar en el taller fue la oportunidad perfecta para 

reencontrarme con mis compañeras y compañeros de todas las generaciones y 

reflexionar sobre nuestras trayectorias. Es importante señalar que el ser parte de la 

última generación de ex becarias IFP me ha permitido crear un vínculo cercano de 

hermandad con las compañeras que me antecedieron en el programa; con quienes existe 

estima mutua, empatía, mucho respeto y admiración genuina. 

 

 

 

Nombres Edad 

 

Generación 

País de 

estudios 

 

Universidad    Campo de estudio 

     BMP 41 

 

IX 

 

México 

 

U. Iberoamericana 

 

Doctoranda en Educación 

BFT 43 VIII España U. Barcelona Doctora en Lingüística  

MRG 52 I México U. Guadalajara Doctora en Farmacología 

MCP 55 
II España U. Granada Doctora en Estudios de 

Género 



87 
 

Figura 5.  

Alumni Tracking Study 

 

Nota. Memoria Alumni Tracking Study en Mérida, Yucatán, Archivo personal. 

 

El taller con ex becarios y ex becarias que se llevó a cabo en la Ciudad de 

Mérida el 8 de abril tuvo una duración de cuatro horas. Fue un espacio de diálogo 

genuino donde tuvimos la oportunidad de actualizar nuestro directorio IFP Península, de 

platicar sobre nuestras preocupaciones respecto a la temática que aborda el estudio, así 

como de darnos cuenta de la admiración mutua que existe en el colectivo.  

Desde aquella ocasión, y hasta la fecha, he mantenido comunicación con las 

compañeras a través de correo electrónico, teléfono y, con algunas, vía redes sociales. 

Con Miriam y Flor, he tenido oportunidad de hablar más. Ambas me han externado su 

apoyo en cada ocasión que nos hemos encontrado, pues consideran que la presente tesis 

construye memoria colectiva desde la autoría de las mismas ex becarias, las 

protagonistas de los sucesos. Lo cual, pensando desde el caminar de las mujeres en la 

educación superior, les parece un ejercicio significativo y valioso.  

El trabajo de campo de esta tesis doctoral se inició en verano de 2020. Se tenía 

planeado aplicar el cuestionario Google Forms en el mes de julio, así como agendar una 

primera entrevista no estructurada vía telefónica con las compañeras. Se aprovechó que 

la compañera Miriam se encontraría de año sabático en Mérida para hacer la entrevista 

no estructurada de manera presencial, la cual se llevó a cabo sin mayor contratiempo. 

Sin embargo, es importante mencionar que, debido a la pandemia de Covid-19, las 



88 
 

colegas sugirieron que los tópicos del cuestionario Google Forms fuesen abordados en 

charlas vía telefónica que funcionaron como un primer contacto.  

3.6.4. Instrumentos Utilizados Para la Recolección de la Información 

Como ya se ha mencionado, la fuente primordial de los relatos de vida y la 

autoetnografía es la persona en relación con un evento de su vida que ella misma 

proporciona, como sujeto individual e histórico. Los instrumentos que se utilizaron para 

recolectar la información con miras a cumplir los objetivos de esta investigación fueron 

los que a continuación describo. 

La primera fase consistió principalmente en escribir mi autoetnografía. El 

escribir sobre una misma representó abrir el camino, fortalecer la dignidad y recordar 

experiencias que ya han sido revisadas y que hemos reservado para nosotras como 

forma de resistencia. Asimismo, constituyó una vivencia significativa y personal, 

porque se trata de asumir una actitud propositiva frente a la desigualdad. Por ello, es 

sustancial mencionar que asumirme como parte del estudio no fue nada fácil; al hacerlo, 

me expuse a revisitar parte de mi vida y a analizar mis propias reacciones e impresiones 

en torno a lo que ocurre y ocurrió. Este proceso exigió llevar un diario de reflexión 

personal (Ver Anexo 1).  

En la segunda fase se llevó a cabo el contacto inicial con las a través de la 

entrevista no estructurada. Se trató de un primer momento de tipo exploratorio. En el 

contenido temático se consideró el doctorado, la familia, la lengua maya, trabajo actual 

y el Covid-19 (Ver Anexo 2). La idea fue contar con información preliminar y 

programar una primera reunión, presencial o en línea, para realizar la entrevista en 

profundidad. Se había pensado viajar a sus localidades de origen para conversar con 

ellas. Sin embargo, debido a la emergencia sanitaria no fue posible hacerlo. En este 

proceso recurrí al uso de una grabadora para respaldar en audio de las conversaciones, 

pues en el desarrollo de las charlas era imposible escribir. 

En la tercera fase se realizaron las entrevistas semiestructuradas en profundidad. 

La guía orientadora para el diálogo comprendió tres apartados. En el primero se trató los 

acontecimientos vividos antes del doctorado; el segundo apartado, versó sobre las 

situaciones significativas vividas durante el doctorado. Por último, en el tercer apartado, 

se reflexionó respecto las experiencias formativas que les permitieron el surgimiento de 

distintas formas de agencia durante el proceso de la formación doctoral hasta su 

presente (Ver Anexo 3). Este tipo de recopilación de información permitió obtener las 

narrativas, opiniones y el sentido que las colegas dan a su experiencia de haber 



89 
 

estudiado un doctorado. Al cierre de cada entrevista, en un diario de campo, se tomaron 

notas de lo sucedido durante el transcurso de la sesión o conversación (Ver Anexo 2).  

En todo el proceso, mi autoetnografía resultó especialmente valiosa, pues me 

dispuso a la escucha y a la construcción del vínculo. 

En la cuarta fase, como lo menciona Latorre (2003), el análisis de documentos 

(1987) es un instrumento que complementa otras estrategias. Para este estudio se 

revisaron y analizaron materiales o relatos escritos –denominados documentos escritos– 

que fueron empleados como fuente de información. De esta manera, el análisis de 

documentos se consideró como complementario a la información obtenida en las 

entrevistas para construir los relatos de vida. Básicamente, consistió en una búsqueda de 

los materiales que han producido las colegas de la comunidad de estudio, la propia 

investigadora o alguna institución, como fue el caso de la revista ¡Aquí estamos!  

En todas las fases descritas, lo importante fue conservar el yo individual durante 

el proceso de la investigación. Como he mencionado en apartados anteriores, la 

recuperación, análisis y comprensión de mi experiencia formativa fue clave para 

introducirme y profundizar en la presente investigación. Mi propia historia fue el 

motivo de que existiera un intercambio horizontal y dialógico con las compañeras, en 

este proceso fue significativo hablar sobre mi historia previo a las entrevistas en 

profundidad (Ellis, 2004). Llama la atención que, durante este proceso, solicité apoyo a 

una colega investigadora maya de la Universidad de Oriente, quien me realizó la 

entrevista en profundidad con el fin de obtener ideas claves para tejer mi relato 

autoetnográfico, relatos que se presentan en los bloques de resultados de esta tesis.  

Por último, vale la pena mencionar que la investigación siguió una espiral 

autoreflexiva: una espiral de ciclos de información, sistematización y reflexión, en la 

que las tres fases se integran y se complementan. El proceso fue flexible e interactivo 

durante todas las fases del ciclo, pues la llegada de la pandemia me motivó a buscar y 

apoyarme en herramientas metodológicas complementarias para la investigación. Cabe 

recalcar que, antes de iniciar con todo el trabajo de campo, les hice llegar a las colegas 

la carta de consentimiento informado, en dicho documento se les explicó el propósito 

del trabajo y el uso que se le daría a la información brindada, entre otras cosas (Ver 

Anexo 4). Las colegas aceptaron y dieron su autorización para su participación en el 

estudio y para grabar su entrevista en profundidad. 

A continuación, en la Tabla 2 se presenta la síntesis del trabajo de campo 

realizado. 



90 
 

 

Tabla 2.  

 

Técnicas e instrumentos para la construcción de los relatos 

 

Momento o fase Herramienta o 

instrumento 

Objetivo Productos 

Actor social (colegas/colaboradoras): cuatro mujeres mayas, incluida la investigadora 

Fase I 

Sistematización 

y reflexión 

 

 

Autoetnografía 

 

Herramienta: 

Diario personal 

 

Registrar experiencias 

formativas de manera 

continuada (antes del 

doctorado) y que pueden ser 

analizadas. 

Escritura 

autoetnográfica 

Fase II 

Sistematización 

y reflexión 

Entrevista no 

estructurada 

 

Herramienta: 

Lista temática de 

la entrevista. 

Contacto inicial 

Obtener información 

personal, familiar, laboral, 

lingüística y de incidencia de 

las colegas mayas yucatecas. 

 

Descripción de las 

características de las 

colegas y el sentido 

que asignan a los 

estudios de doctorado.  

Entrevista 

semiestructurada 

en profundidad 

 

Herramienta: 

Guía de entrevista 

Notas de campo 

Caracterizar, desde una 

mirada interseccional, las 

vivencias que permitieron a 

las colegas mayas yucatecas 

con doctorado reconfigurar 

su identidad. 

Completar y 

contextualizar relatos 

de vida con 

información más 

específica y reflexiva, 

así como el relato 

autoetbiográfico de la 

autora.  

 

 

Fase III 

Sistematización 

y reflexión 

 

 

Análisis de 

documentos: 

revista ¡Aquí 

estamos! y otras 

publicaciones. 

Entrevistas en 

profundidad 

 

 

Visibilizar las 

particularidades de las 

experiencias formativas que 

han permitido a las colegas 

mayas yucatecas con 

doctorado el surgimiento de 

distintas formas de agencia. 

 

 

Extraer de los relatos 

de vida experiencias 

de distintas formas de 

agencia. 

Nota. Elaboración propia. Todas las fases consideran la sistematización y la reflexión. 

 

 

 



91 
 

3.7. Análisis de la Información  

 

Este análisis constituye un proceso de sistematización de la información para integrar 

los relatos de vida resultado de la investigación (Sautu, 2003).  

Antes de llevar a cabo el análisis, se transcribieron todas las entrevistas en 

profundidad y las anotaciones de las conversaciones realizadas durante el primer 

periodo de trabajo de campo, junto con los apuntes recopilados en mi diario de campo y 

los documentos digitales respaldados de las colegas; esto es, se creó un corpus general 

de información (Pérez, 2001). 

Para el tratamiento de las producciones narrativas no se utilizó ningún programa 

estadístico / informático, pues únicamente se trata de ocho transcripciones largas. Dada 

la estructura secuencial de los estudios biográficos y etnográficos, el análisis atravesó 

las fases propuestas por Pujadas (2000) que se sintetizan a continuación (pp. 140-141):  

(1) En la primera etapa, elaboración de cuadros, se consideró el orden 

cronológico y temático de la transcripción de las entrevistas en profundidad realizadas. 

Se trató de un primer acercamiento al corpus, con fines exploratorios. Los ejes de 

organización temática fueron: 1) experiencias antes del doctorado; 2) experiencias 

durante doctorado; 3) experiencias después del doctorado. Es importante notar que se 

trata de una primera lectura rápida de las experiencias en general, sean positivas o 

negativas, sin dar demasiada importancia a la falta de ortografía, ni la gramática. 

(2) En la segunda etapa, encadenamiento temporal narrativo, se recortaron las 

digresiones y reiteraciones. El objetivo en este segundo momento fue “llevar a cabo dos 

tipos de análisis, uno vertical, de cada relato, y otro horizontal, sobre el conjunto de 

todas las narraciones” (Arjona & Checa, 1998, p. 5). Considerando este aspecto, se 

utilizó el fenómeno llamado saturación de información para recortar las reiteraciones en 

cada relato. Aun así, se empleó el análisis vertical para afinar la determinación de las 

constelaciones de sentido y la organización de los relatos (Quintana, 2021). De este 

modo, surgió una primera versión densa de los relatos como conjunto. 

(3) En el tercer momento se realizó la segmentación de las narraciones en 

constelaciones de sentido para el tejido fino de los relatos de vida (Quintana, 2021). 

Más concretamente, se pensó en los campos temáticos de experiencias formativas, 

reconfiguración de identidades y el surgimiento de distintas formas de agencia (Butler, 

2007). Particularmente, las constelaciones de sentido se derivaron del contenido 

narrativo, con los elementos provenientes de la teoría de la interseccionalidad (Lugones, 



92 
 

2012; Cumes, 2012). Lo primordial en todo este proceso fue hacer prevalecer la voz 

directa de las protagonistas del estudio, a través de sus vivencias –agradables, 

desagradable y/o útiles– antes, durante y después del doctorado.  

(4) En la cuarta etapa, selección de viñetas para el relato, considerando los 

objetivos del estudio, se revisó integralmente las narraciones previas y se consideraron 

fragmentos de las entrevistas para hilar los relatos, con el fin de lograr un nivel de 

abstracción más fino. Este ordenamiento se realizó mediante la forma de construir el 

conocimiento en la cultura maya, esto es el saber por nosotras, que considera como 

principal referente el testimonio lingüístico, interacciones libres y el yo agencial que nos 

hace involucrarnos por iniciativa propia en actividades que nos hacen sentido 

(Lenkersdorf, 2002; Cervera 2023). Con relación a esto, Ruiz (2003) dice que la 

reconstrucción del relato de vida constituye todo un arsenal de información para 

elaborar teorías sobre los puntos de inflexión, las continuidades y transformaciones.  

(5) Finalmente, la quinta etapa, análisis de todo el material narrativo, permitió 

avanzar a la discusión de los relatos finales y su articulación con los objetivos y la 

perspectiva teórica que guio la investigación, así como desarticular el par conceptual 

público / privado como escenarios en donde puede presentarse una experiencia 

formativa (Butler, 2007; Scott, 2008). También se analizó qué nuevos márgenes de 

agencia se abrieron para las protagonistas del estudio (política, social, económica, 

cultural, ambiental, educativa) (Alkire, 2008; Labanyi, 2010). 

El reto consistió en reflexionar a partir de ese conjunto de narrativas, 

considerándolas puntos teóricos de partida. De manera que, en algunos apartados el 

análisis se realiza a partir de un yo, ahora investigadora, pero también estudiante 

doctorante que ha vivido situaciones muy similares a las que vivieron ellas, mis 

compañeras. Esto, además, me permitió hablar de un nosotras, enfocando nuestras 

experiencias formativas en el doctorado desde una mirada reflexiva y analítica. Tal 

como nos alertan Montenegro y Pujol (2013), lo que nos interesa en el tratamiento de 

las narrativas es mostrar cómo la conexión que la investigadora realiza con las distintas 

posiciones de sujeto permiten cambiar y ampliar su comprensión del fenómeno a partir 

de una narrativa propia.  Es así como cada bloque del análisis parte de mi propia historia 

y se entrelaza con los relatos de vida de Miriam, Cristina y Flor. 

 

 



93 
 

3.8. Vigilancia Epistémica en la Investigación 

 

El objetivo de esta investigación es analizar las experiencias formativas de cuatro 

mujeres mayas yucatecas con doctorado, con el fin de hacer visible el papel de la 

educación superior en el surgimiento de distintas formas de agencia. Como señala 

Olesen (2012), “se asume que mujeres de contextos específicos están mejor preparadas 

para realizar presentaciones de sus vidas” (p. 151). Justamente por este hecho, explicitar 

desde dónde se parte, para dónde se va y con qué información, procedimientos y 

experiencias se cuenta, hace parte de la vigilancia epistémica en esta investigación.  

Para corroborar la certeza de la organización de los textos narrativos se 

compartió con las compañeras las transcripciones de sus entrevistas, con el fin de que 

ellas pudieran retroalimentar la sistematización realizada y aportar algo nuevo a su 

propia narrativa (Fernández, 2012). Así, se buscó asegurar que los relatos que se 

presentan respondieran a todo lo narrado por las colegas y a la manera en que ellas 

querían ser representadas en el escrito. Esto es lo que la literatura denomina verificación 

por parte de las participantes en el estudio (member checking) (Colin & Knobel, 2000). 

En lo que respecta a la autoetnografía, la ética relacional fue crucial en todo el 

proceso de investigación y escritura. La ética relacional reconoce y valora que quienes 

investigamos actuemos conforme a nuestro corazón, nuestra mente y reconozcamos 

nuestros vínculos personales con otros de manera responsable (Ellis, 2007), pues todo lo 

narrado implica y afecta a terceras personas. Además, los autoetnógrafos no sólo 

trabajan con otros para validar el sentido de su narrativa, sino que también permiten que 

quienes colaboran, así como los lectores, tengan la sensación de que la experiencia 

descrita es realista, creíble y posible (Ellis, Adams & Bochner, 2015).  En mi propia 

investigación, he tenido que buscar una armonización teórica, metodológica y narrativa 

porque la autoetnografía tiene una función de cuidado (Ellis & Bochner, 2000). Estoy 

segura que toda tesis pasa por este estos momentos, sin embargo, considero que es más 

complejo cuando se trata de autoetnografías que trascienden las disciplinas en busca de 

nuevos diálogos, formatos y saberes. 

Lo anterior, me motivó para mostrar mi trabajo en cada Seminario de Evaluación 

del Doctorado, permitiéndome ser más consciente de cómo el proceso de vigilancia 

epistémica puede influir en la integridad de mi investigación, así como en mi análisis, 

interpretación y comprensión de mi trabajo.  

 



94 
 

3.8.1. El Papel de la Investigadora 

En mi rol de etnógrafa efectué la recolección, el análisis de la información y las 

entrevistas, siguiendo los protocolos de seguridad sanitaria decretados por la autoridad 

federal frente a la pandemia de Covid-19. De igual forma, veo mi proyecto de 

investigación como situado de modo humano, construido mediante el método 

etnográfico feminista colaborativo, abierto y sensible; en efecto, me encargué de 

transcribir y sistematizar la información proporcionada en las entrevistasen profundidad 

teniendo presente que no existe una verdad absoluta y que los textos narrativos se 

validan así mismo (Richarsdson & Adams, 2016).  

 Por otro lado, en mi rol como participante en el estudio, realicé mi 

autoetnografía con apoyo de mi asesora y de una investigadora solidaria de la península 

de Yucatán. Para ambos roles, me familiaricé con las teorías existentes sobre 

autoetnografía, experiencias formativas, identidades, agencia e interseccionalidad 

(Bénard, 2019; Lugones, 2012; Cumes, 2012 y Chirix, 2014). No para probarlas, sino 

para poder crear explicaciones que me permitieron reconstruir la reflexión respecto 

cómo se contextualizan y cómo enmarcan los relatos de vida producidos. 

En mi rol como investigadora cualitativa, fue esencial comprender a mis 

compañeras desde una mirada flexible para reinventarme en todos los sentidos. 

Asimismo, fue fundamental tener siempre un diario de reflexión personal para registrar 

pensamientos e impresiones a medida que se desarrollaba el proceso de investigación 

(Ver Anexo 1). De este modo, la epistemología de la articulación de Haraway (1995) 

me ofreció una versión sobre el conocimiento y su producción como algo situado, en la 

medida que este proceso de coconstrucción nos implica y nos constituye. 

Otras de las acciones importantes en este proceso fue propiciar un ambiente 

ameno y de confianza en cada uno de los encuentros con mis colegas, durante los cuales 

fungí también como entrevistadora. Tal y como menciona Esteban (2004), la 

autoetnografía se alimenta y retroalimenta, lo que constituye una inmejorable condición 

de partida para la creación científica. Acerca de esto último, fue primordial enviar la 

guía previa a la entrevista y acordar de forma conjunta el primer esbozo de la narración, 

ante lo cual acepté el compromiso de trasladar la narración oral a un diseño escrito. 

Analicé y reflexioné mi autoetnografía, los diferentes relatos y las notas de 

campo, a partir de constelaciones de sentido, es decir, una estrategia metodológica 

híbrida que me permitió mediante un proceso reflexivo detectar viñetas y construir las 

primeras versiones de los relatos (Quintana, 2021). Lo que me interesó de esta 



95 
 

propuesta de análisis fue que se trató de un trabajo de ensamblaje, composición y 

articulación de las producciones narrativas.  

Finalmente, como autoetnógrafa me resultó indispensable mantener y valorar los 

vínculos interpersonales con mis compañeras mayas. Particularmente, en este proceso, 

mis colegas se convirtieron en mis aliadas a lo largo de la investigación.  

 

3.8.2. Aspectos Éticos  

Como investigadora, interactúe constantemente en un medio sociopolítico complejo, 

marcado por la pandemia de Covid-19. Como participante, la propia experiencia fue 

fuente de conocimiento (Esteban, 2004); ante la pandemia, fue clave construir 

respuestas basadas en el conocimiento abierto y compartido. Es decir, reflexionar sobre 

esta tarea desde una perspectiva nueva, lo que me permitió acceder a contenidos e 

interpretaciones de la experiencia a los que, de otra forma, quizá habría tenido que 

acercarme a través de metodologías tradicionales. 

Chase (2015) y Harding (2002) afirman que en el trabajo etnográfico se debe 

procurar ser muy cuidadosas para evitar cualquier daño hacia quienes participan. En 

este sentido, se obtuvo el consentimiento explícito de las colegas para que sus nombres 

aparecieran en la investigación sin usar ningún seudónimo. Por otro lado, se les informó 

de los objetivos del proyecto y se les hizo llegar un resumen del mismo. González 

(2007), plantea que el consentimiento informado tiene la finalidad no sólo de asegurar 

que las personas participen en la investigación, sino también de establecer acuerdos y 

poner a disposición de quienes participan los resultados del estudio. En este estudio, o. 

contar con el consentimiento informado fue de gran importancia. 

Debido a la paralización de las actividades de campo durante el confinamiento, 

las herramientas de colaboración en línea vía Google Meet hizo posible superar las 

restricciones de movilidad impuestas a raíz de la pandemia. 

Por otra parte, con respecto a la validez de la información obtenida, me separé 

de la triangulación como forma de validar el trabajo de campo desde una óptica 

bidimensional/ global y transité hacia la cristalización, teniendo en cuenta que ésta 

“proporciona una comprensión más profunda, compleja y bien parcial del tema. 

Paradójicamente, sabemos más y dudamos más de lo que sabemos. Curiosamente, 

sabemos que siempre hay más por saber” (Richardson & Adams, 2016, p. 136). Es 

decir, posibilita una mirada desde la conjunción de interacciones, estrategias y métodos 

desde diversos ángulos y dimensiones. 



96 
 

En la Tabla 3 se condensa las múltiples estrategias metodológicas que tuve en 

cuenta en el momento de elaborar la investigación como acto ético-político, y que se 

ven reflejadas en los capítulos. 

 

Tabla 3.  

Cristalización para el análisis en la investigación 

Propuesta: Interés-intención-metodología Mi intención para el análisis 

Posicionamiento epistemológico en la 

investigación desde una perspectiva 

feminista decolonial 

 

Epistemologías críticas en la investigación 

cualitativa 

Ética en la investigación decolonial Investigación como acto feminista-ético-

político 

 

Etnografías feministas colaborativa Metodología etnográfico feminista, 

interseccional, dialógicas, antirracista, por 

la vida y la justicia epistémica. 

 

Múltiples formas de análisis: la escritura 

como método de recolección de información 

 

Dos estrategias metodológicas para 

analizar un mismo tema: Autoetnografía y 

relato de vida. Constelaciones de sentido 

(Quintana, 2021). 

 

¿Cuál es nuestra responsabilidad estética, 

ética y política? 

Si las palabras son creación humana, 

también lo es la verdad. 

La autoreflexividad, contribución 

sustancial, impacto, mérito científico 

    Nota. Elaboración propia 

 

Como ya se ha mencionado, se trató de un proceso colaborativo que nos llevó a 

cuestionar la formación rígida y tradicional en el área de investigación, predominante en 

la mayoría de nuestros doctorados cursados, así como el cuestionarme constantemente 

¿Cuál es mi responsabilidad estética, ética y política como investigadora en formación? 

Igualmente, el papel del tiempo porque tanto en las etnografías como en las 

autoetnografías, el trabajo de campo y la escritura van a su propio ritmo. En mi caso, el 

hecho de conocer a las colegas, facilitó establecer relaciones en corto tiempo. 

Respecto a lo anterior, Taylor & Bodgan (1987) afirman que se debe considerar 

la pertinencia y relación entre la información y lo que las personas dicen y hacen, es 

decir, coherencia en la intención, epistemología, metodología, método y el uso de la 

investigación. Es por ello que se consideré prudente contar con el apoyo de otra 



97 
 

investigadora, en este caso una colega maya, para no perder claridad en los objetivos y 

teniendo en cuenta que la cristalización consiste en la combinación dos o más formas de 

explorar los temas estudiados. Es por eso que 

Ahora bien, es importante volver a resaltar que durante este proceso–además de 

tomar mi rol de investigadora, ex becaria y etnógrafa– me dediqué a transcribir las 

entrevistas y a describir las situaciones vividas y observadas a lo largo de mi proceso de 

formación doctoral, además de privilegiar el derecho con el que contamos las mujeres 

protagonistas del estudio de posicionarnos en nuestros propios relatos. 

 

3.9. Retrospectiva del Trabajo Autoetnográfico y de Campo  

 

El trabajo de campo inició el 10 de octubre de 2020 y culminó en junio 2022, que 

fue cuando se obtuvieron las transcripciones de todas las entrevistas realizadas.  

Nunca había empleado estrategias autoetnográficas y biográficas 

simultáneamente, por lo que surgieron diversas inquietudes metodológicas durante el 

trabajo de campo. En un inicio, me había planteado realizar solamente un trabajo 

autobiográfico de investigación con compañeras ex becarias Ford de Yucatán. Fue 

entonces cuando mi asesora me habló de la autoetnografía como una fuente muy 

importante de producción de conocimiento y entender la experiencia cultural (Bénard, 

2019). Sin embargo, no sabía cómo empezar. 

Con algunos avances de mi diseño metodológico, me presenté en otoño de 2020 

en el seminario de avances de tesistas que coordinaba mi asesora. La sesión trató sobre el 

trabajo de campo de nuestros proyectos de investigación. Después de presentar mi 

propuesta, la compañera Paula Regueiro –del Doctorado de Estudios Críticos de Género– 

me habló de la posibilidad de sumarme al Seminario de Autoetnografía Evocativa que 

impartía la Dra. Silvia Bénard, el cual cursaban ella y otra compañera de su doctorado. 

La invitación me pareció una gran oportunidad, así que decidí aceptarla de inmediato. 

 En ese momento me interesaba encontrar un espacio de diálogo, reflexión, 

escritura y encuentro que me hiciera comenzar a disfrutar el proceso: un espacio 

formativo donde las divergencias me permitieran narrar mis vivencias en un ambiente de 

reciprocidad e interés mutuo. Sin lugar a duda, tomar aquel día esa decisión significó la 

posibilidad de empezar el llamado trabajo de campo. En el primer mes del seminario pude 

revisar nuevamente mi proyecto y organicé el trabajo de campo (escritura 



98 
 

autoetnográfica, contacto inicial, fechas de entrevistas, preparación de guía de entrevista, 

etc.). Con todo esto hecho, me decidí a contactar a las compañeras. 

También fue el momento en que me senté a recordar, preguntar y escribir sobre 

mi propio relato–texto plasmado al principio de esta tesis– en un intento de aportar de 

inicio elementos autoetnográficos a la investigacion. Poco a poco empecé a narrar en 

retrospectiva algunas epifanías de mi transitar por la escuela como una forma de construir 

mi realidad, apropiarme de mi experiencia, así como de abrir canales de comunicación 

con mi ser para comprender los significados individuales y colectivos donde están insertas 

mi experiencia cultural previa y mi escucha. Es decir, comprender y reflexionar sobre mis 

propias experiencias formativas fue una manera de prepararme y sentirme más capaz para 

enfrentar las entrevistas con mis compañeras. Pues cabe señalar que en la autoetnografía 

como vertiente cualitativa de la investigación social se reconoce y da lugar a la 

subjetividad, a lo emocional, y a la influencia del investigador en la investigación, en 

lugar de esconder estas cuestiones (Ellis, Adams & Bochner, 2015). 

El primer acercamiento que tuve con las colegas fue a partir de las entrevistas no 

estructuradas. Esta primera conversación no fue grabada digitalmente; simplemente se 

utilizó una matriz de conversación (ver Anexo 3). El objetivo era obtener elementos 

característicos de las colegas y colaboradoras. Durante este primer diálogo fue 

fundamental dejar claro el objetivo del estudio y acordar cómo serían nuestras próximas 

reuniones en el marco de la pandemia de Covid-19.  

La compañera Miriam Gamboa fue la única que optó por encuentros 

presenciales, aprovechando que se encontraba en Mérida durante su año sabático. Por 

otro lado, las compañeras doctoras Cristina y Flor se encontraban en sus pueblos 

trabajando en línea debido el confinamiento (para más detalles sobre la cronología del 

trabajo de campo, véase Tabla 4). También, me resultó indispensable manifestar en todo 

momento mi responsabilidad relacional y de confidencialidad con las colegas. 

Una vez establecido el contacto con las colegas, tuve que enviar un mensaje vía 

correo electrónico para recordarles nuestra reunión programada. También utilicé el 

WhatsApp para platicar previamente, acordar la hora y enviar el link para nuestra 

reunión. Cabe destacar que la llamada nos permitió, aunque brevemente, repasar el 

caminar metodológico de esta investigación que parte de mi experiencia. En 

consecuencia, les llamó mucho la atención escuchar de la autoetnografía como una 

herramienta poderosa para el autoconocimiento y como fuente de un saber; sobre todo 



99 
 

porque el escribir nos posibilita articular incidencias de manera personal, familiar, 

comunitaria o institucional.  

En términos generales, el primer momento de trabajo de campo fue 

muy satisfactorio y la información obtenida fue primordial para los siguientes 

momentos de la investigación. En la Tabla 4 se sintetiza el proceso seguido en 

el trabajo de campo. 

Tabla 4. 

Cronología del trabajo de campo 

 

Mes Fecha Actividad 

Septiembre

Diciembre 

10-11-2020 

7-12-2020 

 

 

Oyente en el Seminario de Autoetnografía 

Evocativa, impartido por la Dra. Silvia Bénard 

en línea. 

Escritura autoetnográfica (primera parte). 

 

Noviembre 

 

07-11-2020          

11-11-2020            

19-11-2020 

 

 

27-11-2020              

28-11-2020 

 

Salida de campo con Dra. MGL a Oxkutzcab. 

Visita a la partera Bacila Tzec. Duración 8 

horas.  

Entrevista 1 con la Dra. MGL. Duración hora y 

media Entrevista 2 con la Dra. MGL. Duración 

1 hora. 

Participación en el 5o. Encuentro de Partería y 

Medicina Tradicional (EIPAMET). Duración 8 

horas. 

Noviembre 

Diciembre 

29-11-2020 

 

09-12-2020 

 

10-12-2020 

17-12-2020 

Entrevista 1 con la Dra. CPP vía Google Meet. 

Duración 1 hora. 

Entrevista 2 con la Dra. CPP vía Google Meet. 

Duración 1 hora 

Entrevista 3 con la Dra. CPP vía Google Meet. 

Duración media hora. 

Entrevista 4 con la Dra. CPP vía Google Meet. 

Duración 1 hora. 

 

 

 

 

 

 



100 
 

Tabla 4 

Continuación… 

Mes     Fecha Actividad 

Enero Todo el mes 

 

Se agendó reuniones de con la colega BFC y se 

transcribieron entrevistas ya realizadas. 

Mi primera entrevista con apoyo de una colega 

investigadora (BMPP, autora) 

 

Febrero 
26-02-2021 

 

Entrevista 1 con Dra. BFC vía Google Meet. 

Duración 1 hora. Transcripciones de entrevistas 

de BFC. 

 
19-03-2021 

Entrevista 2 con la Dra. BFC vía Google Meet. 

Duración 1 hora. Transcripciones de entrevistas 

de BF. Marzo 

 31-03-2021 
Entrevista 3 con Dra. BFC vía llamada 

telefónica. Duración 1.5 horas. 

Abril Todo el mes 

 

Transcripciones de entrevistas de BFC 2 y 3. 

 

Mayo  

14-01-2021 

06-05-2021 

 

Seminario de Especialización de “Etnografía y 

Género”.  

Taller de análisis interseccional y de 

autoetnografía. 

 

Junio 

Julio 
Dos meses 

Escritura autoetnográfica (segunda parte) 

Transcripciones de entrevistas de BFC 2 y 3. 

 

Enero  2022 
Mi segunda entrevistas realizada por una colega 

investigadora (BMPP, autora) 

 Nota. Elaboración propia a partir del trabajo de campo. 

 

No fue complicado acceder a las compañeras. Ayudó el vínculo fraternal que 

existe entre nosotras como ex becarias de la Fundación Ford. Como ellas mismas 

mencionaron, no podemos hablar de igualdad sin tener en cuenta nuestras voces y sin 

escucharnos entre nosotras. Sin embargo, enfatizaron que hablan poco de sus 

experiencias o no aceptan ser entrevistadas porque desconfían de algunas prácticas 

científicas coloniales extractivitas donde sólo se les ve como “informantes” y que 

escasean de visibilizar las experiencias de las mujeres indígenas. Por eso, el platicarles a 



101 
 

las colegas de la estrategia autoetnográfica articulada a los relatos vida, despertó su 

interés por acompañarme en esta labor investigativa. 

Así pues, visto desde un enfoque feminista respecto a la idea de reivindicar la 

dimensión personal de la vida, en todo el proceso investigativo se impulsó una reflexión 

conjunta de significados sobre las mismas experiencias compartidas por parte de las 

colegas. Una subjetividad necesaria para la construcción de conocimiento socioeducativo 

a partir de experiencias formativas únicas y reflexiones que apuestan por el cambio social.  

Tomando en consideración lo anterior, las preguntas de las entrevistas en 

profundidad incentivaron el diálogo, lo que, por supuesto fue favorable para la 

investigación, debido a que en cada encuentro se narraban experiencias formativas no 

sólo de orden educativa, sino también personal y familiar, que en otros escenarios 

metodológica no hubiera sido posible. De esta manera, las colegas se convirtieron en 

colaboradoras que daban cuenta de lo privado que se enunciaba con dificultad, cuando 

se utilizaban metodologías convencionales. 

 

Conclusiones del Capítulo 

 

Como ya lo he planteado antes, un rasgo metodológico predominante de esta 

investigación tiene que ver con la representación pragmática de las experiencias 

formativas antes, durante y después del doctorado, así como los procesos de 

reconfiguración identitaria de un grupo de mujeres mayas yucatecas; lo cual 

considerando la ruta metodológica llevada a cabo permite poner atención a las voces 

femeninas para visibilizar aspectos importantes de nuestra historia que han sido 

silenciados. Desde esta línea, Arfuch (2013) apunta que las narrativas desde el yo nos 

constituyen en los efímeros sujetos que somos y empoderan nuestra voz. Por ello, las 

experiencias contribuyen a erradicar imágenes estereotipadas y resultan una estrategia 

para comenzar a escucharnos entre mujeres. 

Explicitar desde dónde se partió y con qué información, procedimientos, 

referentes epistémicos, argumentos y experiencias, hizo parte de la ética de este proceso 

de investigación frente a una nueva y difícil situación sanitaria: la pandemia por Covid-

19. En este contexto, construir este capítulo no fue fácil. Más aún porque al proceso se 

sumó el aislamiento preventivo, la crisis económica, emocional y los vaivenes 

institucionales, entre otras circunstancias que se me fueron presentando.  



102 
 

Considerando lo anterior, estaba convencida de que necesitaba recuperar la 

memoria reflexiva, incluida la mía; es por ello que apoyarme en las vivencias –

experiencias formativas– resultaba clave. Entonces, aunque partí desde el enfoque 

autoetnográfico de lo que más conozco, que soy yo misma, dialogué a distancia con las 

más cercanas que tengo: mis compañeras ex becarias IFP con doctorado. Pues 

finalmente el narrar nuestras experiencias es una forma de posicionarnos políticamente 

frente al momento que nos toca vivir.  

La aproximación metodológica de esta investigación cualitativa con base en el 

método etnográfico feminista plantea que entender los fenómenos sociales desde la 

perspectiva de las mujeres es una forma de romper ese silencio que se nos ha impuesto, 

producto de una colonización que ha enseñado a las mujeres a callar y aguantar. Se trata 

entonces de usar la voz para reconstruir la memoria y articular nuevas posibilidades y 

formas de incidir en la realidad, como sucede con algunas mujeres indígenas aún en 

condiciones de existencia poco favorables (Calveiro, 2015). De este modo, 

reencontrarme con colegas mayas, ex becarias IFP, me sirvió para reencontrar la luz y la 

motivación por continuar en este proceso investigativo. 

En cuanto al proceso de investigación autoetnográfica es una continua 

construcción, reflexión y análisis, es decir un permanente ir y venir entre la 

información. Se trata de un ejercicio privilegiado y necesario científicamente porque 

permite fusionar posiciones y ámbitos de lo humano que nos siguen pareciendo 

irreconciliables (Esteban, 2004). Por eso para mí era importante recuperar las 

experiencias formativas de mis colegas, porque sus voces desde el método biográfico 

abonan al cambio y la crítica social; asimismo, este proceso abona a la construcción 

colectiva de conocimiento de un grupo de mujeres mayas que dialogan y comparten sus 

experiencias.  

Finalmente, es importante destacar que se respetaron los tiempos, derechos y 

creencias de las protagonistas del estudio, además de cuidar que se sintieran en 

confianza, respetando la decisión de abandonar las entrevistas en el momento que ellas 

estimasen conveniente (Mondragón, 2007). Ha sido reconfortante y, a la vez, difícil, 

porque implicó permanecer: dejarse afectar para narrar. La forma en que yo misma fui 

tejiendo el proceso metodológico me ha problematizado; sin embargo, también me ha 

llevado a aprehender otras maneras de hacer investigación y, por tanto, es un modo de 

abrir la reflexión sobre la forma de producir conocimiento científico desde una revisión 

y una crítica profundas de las ciencias de la educación en general. 



103 
 

Capítulo 4. Los Sentidos que Confieren las Mujeres Mayas Yucatecas a los 

Estudios de Doctorado  

 

A continuación, se presenta el constructo empírico conformado por las narrativas 

obtenidas a través de las diversas estrategias de análisis señaladas en el capítulo 

anterior, considerando los objetivos específicos de la investigación. 

He tratado de que las narrativas sean lo más cercano posible a lo que las colegas 

compartieron en las entrevistas en profundidad, con el fin de comprender las historias 

personales de las colegas y colaboradoras en el proceso investigativo. Así pues, las 

narrativas que se presentan cobran sentido y significado por sí mismas, ya que en ellas 

se resignifica la propia memoria de las colegas y colaboradoras. 

Es importante señalar que el componente autoetnográfico de esta tesis tiene dos 

dimensiones. La primera se refiere a la valorización de la propia experiencia desde una 

perspectiva situada; y la segunda dimensión se construye a partir de las entrevistas en 

profundidad con la colega Mtra. Miriam Uitz May, catedrática maya de la Universidad 

de Oriente en Valladolid de la Licenciatura en Lingüística y Cultura Maya y ex becaria 

de la Fundación Ford.  

En el presente capítulo, organicé la información de acuerdo con las 

constelaciones de sentido que las mujeres mayas colaboradoras otorgan a estudiar un 

doctorado, a partir de los elementos que se derivaron de las narrativas de Miriam Rubí, 

Cristina y Flor. En mi caso, al no ser entrevistada en esta primera dimensión, escribo un 

texto autoetnográfico a manera de carta. Sin duda, una de las mayores dificultades en el 

ejercicio de narrar como proceso de reconstrucción de la propia vida es el desafío de 

transitar de la oralidad a la escritura. Como señalan Ellis, Adams y Bochner (2015), las 

investigadoras que realizan autoetnografía poseen una identidad cultural particular. En 

otras palabras, me refiero a la recuperación de diferentes circunstancias que vivimos la 

mayoría de mujeres mayas yucatecas, no sólo en el espacio educativo, sino en espacios4 

cotidianos, como la familia, la comunidad y las relaciones que se entretejen en 

esos espacios, que pueden ser desde afectuosas hasta discriminatorias. 

 Con las discusiones en el seminario de tesistas y con las orientaciones de mi 

asesora, el proceso de análisis y el constructo empírico que se presenta a continuación 

se fueron tejiendo en un ambiente genuino y de confianza, elemento fundamental para 

lograr una aproximación autoetnográfica, donde las emociones son parte del análisis de 

las estructuras políticas de liberación y opresión. 



104 
 

 

4.1. El Sonar de Nuestras Voces: Cuatro Mujeres Mayas Científicas 

 

En este primer apartado comparto la descripción del perfil biográfico de cada una de las 

tres compañeras colaboradoras en el estudio. La primera colaboradora es doctora en 

Farmacología, la segunda es doctora en Lingüística, y la tercera es doctora en Estudios 

de Género; en mi caso, como cuarta participante, soy doctorante en Educación. Un 

elemento identitario fundamental y distintivo de este trabajo de investigación radica en 

que todas somos mujeres indígenas mayas yucatecas con una gran conciencia de cultura 

y lengua. Nuestra identidad, por lo tanto, es una herramienta para incursionar en el 

ámbito científico, artístico y político a fin de preservar nuestras experiencias para 

generaciones futuras. Trataré de explicar esto con cuatro imágenes narrativas. 

 

4.1.1. Miriam desde el campo de la Farmacología 

La mañana de un sábado de noviembre de 2020, acudí al parque de San Cristóbal, en la 

ciudad de Mérida, para encontrarme con Miriam Rubí y viajar a Oxkutzcab; se trata de 

una mujer maya yucateca científica de 52 años, soltera, oriunda de Mérida, Yucatán. 

Miriam define su situación económica como estable. Aunque no habla la lengua maya, 

entiende poco porque su papá es originario del municipio de Tekantó y su mamá del 

municipio Mama, ambos mayahablantes. Aquella mañana la percibí un poco seria pero 

convencida de participar en la investigación y, al parecer, muy contenta de que me 

hubiese sumado al equipo organizador del 5° Encuentro Internacional De Partería-

Medicina Tradicional (EIPAMET) “Intercambios de Palabras y Sentimientos Visionando 

Desarrollo Humano y Comunitario”. Miriam estaba muy animada por su año sabático, y 

ese día nos encontramos para visitar parteras tradicionales en Oxkutzcab y Seyé.  

En el viaje nos acompañó una sobrina de Miriam, quien había pasado unos días 

en su casa. Nos saludamos, fuimos a dejarla a su hogar –que está en el pueblo de Seyé–, 

y aprovechamos para realizar una visita rápida a una partera de dicha localidad. 

Durante el viaje, Miriam me dijo que es Doctora en Farmacología por la 

Universidad de Guadalajara. Su tesis de doctorado se tituló: Efecto adyuvante de un 

extracto de ajo para la vacuna de ADN VR1012-NH36 contra L. Mexicana y L. Chagasi. 

Actualmente, es profesora investigadora de la Universidad Autónoma de San Luis 

Potosí (UASLP), en el municipio de Tamazunchale. Ella narra que su papá y mamá no 

lograron terminar la educación primaria; pese a ello, motivaron a sus hijos e hijas para 



105 
 

realizar sus carreras universitarias; según comenta Miriam, tanto su papá como su mamá 

conceden mucha relevancia a los estudios de sus hijos e hijas. En el caso de su mamá, 

Miriam puso de manifiesto que se preocupaba por que estuvieran bien como personas 

(en lo físico y emocional) para así poder concentrarse en los estudios.  

Miriam comentó que una experiencia que marcó su vida fue obtener la beca de 

Posgrado para Indígenas (IFP, por sus siglas en inglés) de la Fundación Ford para cursar 

la maestría y el doctorado en Farmacología. Considera que fue afortunada al haber 

tenido la beca y, en la actualidad, al estar laborando como Profesora Investigadora 

Titular en la Universidad Autónoma de San Luis Potosí.  

 

4.1.2. Bella Flor desde el Campo de la Lingüística   

Bella Flor es una mujer maya, soltera, nacida en Timucuy, Yucatán. Es una apasionada 

por la fotografía y mayahablante. Fue ganadora de la Primera Bienal Continental de 

Artes Indígenas Contemporáneas en 2012 con la serie fotográfica Báalam. To’on k 

ch’i’ibalo’on. Cuando la llamé para establecer una primera conversación, me dijo que se 

encontraba trabajando en casa con motivo de la pandemia por Covid-19. Tras un 

confinamiento más largo de lo previsto, platicamos de la incertidumbre que nos causaba 

el empleo de las videollamadas para estar en contacto con nuestros seres queridos. 

 En 2014, Flor recibió el reconocimiento “Cum laude” por la defensa de su tesis 

doctoral titulada Uso, actitudes y aprendizaje del maya en la UIMQRoo.  

 Bella Flor es una profesionista que compagina su pasión por la fotografía con la 

docencia, enseñando su lengua materna. Entre las principales exposiciones colectivas en 

las que ha participado se encuentran: Metáforas de la luna: tradición y modernidad en 

el arte indígena (México, 2011); Mujeres creadoras (México, 2006 y 2007). Cuando 

estábamos en aquella primera conversación vía telefónica, surgió el tema de su gusto 

por seguir estudiando. Ella comentó lo siguiente:  

 

Supongo que somos afortunadas, que tenemos gente cerca que nos 

inspira de alguna forma, incluso indirectamente, ¿no? En mi caso, mi 

mamá [...] En un principio me gustaba mucho la oratoria, después me 

dejó de gustar y empecé a preferir leer en soledad; empecé leyendo 

libros de enfermería, pero mis favoritos eran los cuentos porque cada 

vez que avanzas pues tienes más preguntas y eso me gustaba. (Flor, 

entrevista, 2021). 



106 
 

 

4.1.3. María Cristina desde el Campo de los Estudios de Género 

María Cristina Puc Pech es una mujer maya con discapacidad física, originaria de 

Hoctún, Yucatán, donde vive actualmente. Realizó la Maestría en Ciencias en 

Desarrollo Rural Regional en la Universidad Autónoma de Chapingo, sede San 

Cristóbal de la Casas. Se tituló con la investigación El papel de las mujeres mayas en el 

mantenimiento de la unidad doméstica familiar en Chemax, Yucatán. 

En su labor como líder comunitaria, en el año 2000, antes de irse a estudiar el 

doctorado en la Universidad de Granada, fundó junto a otras cuatro mujeres mayas de 

Hoctún la asociación Ajal -Lol (Crear conciencia y cambiar actitudes), una asociación 

civil cuya misión es propiciar espacios de participación y mejorar el bienestar 

económico y social de personas en situación vulnerable de comunidades con altos 

índices de marginación en el estado de Yucatán. 

Al momento de realizar la presente investigación, Cristina tenía 55 años. Desde 

hace poco más de 20 años perdió a su esposo y a su única bebé en un accidente en 

carretera. Una experiencia que marcó su vida y que es imposible recordar sin humedecer 

nuestras emociones con algunas lágrimas, como lo mencionó Cristina en nuestras 

charlas: “es preferible llorar la pérdida para aliviar la tristeza y enjuagar el sentimiento 

que nos traen ciertos recuerdos”. 

Ella menciona que algo muy positivo en su vida fue ser parte de la segunda 

generación de becarios del IFP en México, pues gracias ello pudo cursar el doctorado en 

Estudios de la Mujer y de Género. Además, comentó que incursionar en los estudios de 

género le permitió, entre otras cosas, llevar de forma sensible el duelo por la pérdida de 

su esposo y su hija recién nacida; también señala que le ha servido para remover una 

serie de valores anquilosados, por lo que afirma que, independientemente de nuestro 

origen, como mujeres de origen maya debemos contribuir a mejorar la situación en 

nuestras regiones, pero sobre todo debemos buscar fortalecernos a nosotras mismas. 

Finalmente, María Cristina mencionó que creció escuchando hablar el idioma 

maya. Esa experiencia desarrolló en ella un sentido de empatía para con todas aquellas 

personas mayahablantes, porque sabe que, pese a todos los obstáculos, ella logró llegar 

a la ciudad para alcanzar estudios universitarios y de posgrado. 

 

 

 



107 
 

 

4.1.4. Mi Propia Experiencia en el Campo de la Educación 

 

Mi nombre es Bertha Maribel Pech Polanco, tengo 41 años, soy soltera, nací en 

Maxcanú, Yucatán, y migré a Mérida hace 20 años. Defino mi situación económica 

como estable, vivo en una casa de interés social de traspaso en la ciudad de Mérida. 

Estudié con varios contratiempos hasta llegar al doctorado. Estuve trabajando para la 

Universidad Iberoamericana en la Ciudad de México como asistente de investigación en 

el Instituto de Investigaciones para el Desarrollo de la Educación (Inide) y en el 

Programa de Género e Inclusión, en un proyecto sobre “Educación para la paz con 

perspectiva de género e intercultural” con jóvenes promotores de los pueblos Ñöhño 

(Otomí) de Querétaro.  

Posteriormente, a finales del año 2016, retorné a Yucatán para colaborar como 

docente en la Universidad Pedagógica Nacional, en la Licenciatura en Intervención 

Educativa, en la línea de Educación Intercultural; fue ahí donde se despertó mi interés 

por estudiar un doctorado en investigación.  

En 2018, decidí postular al Doctorado Interinstitucional en Educación, debido a 

que trabajando como profesora reflexioné sobre la importancia de la educación con 

perspectiva de género e intercultural, es decir, una educación que impulse a las mujeres 

mayas yucatecas a hacer lo que les apasiona, dejando a un lado prejuicios y estereotipos 

de género, de clase y étnicos. Es por esto por lo que ahora me encuentro desarrollando 

esta investigación; estoy convencida de que compartir nuestras historias puede resultar 

inspirador para las niñas, adolescentes y otras mujeres de pueblos originarios. 

Considero que el tema de la educación en igualdad es uno de los pilares de la 

lucha contra la violencia estructural y de la construcción de espacios interculturales que 

brinden, asistan y colaboren con el derecho a la educación de las mujeres integrantes de 

los pueblos originarios. Vale la pena mencionar que para realizar mis estudios de 

posgrado recibí apoyo por parte del Programa Internacional de Becas de Posgrado (IFP, 

por sus siglas en inglés). Gracias a esta beca pude realizar y concluir los estudios de 

maestría en Pedagogía en la Universidad Nacional Autónoma de México. Este programa 

de beca es una de las experiencias más significativas en mi vida porque me permitió 

colocarme en diversos escenarios y valorar mi identidad como mujer maya. 

 

 



108 
 

4.2. Sentidos de Estudiar un Doctorado para las Mujeres Mayas Yucatecas 

 

La intención de esta primera parte de la investigación fue deducir los sentidos acerca de 

estudiar un doctorado desde la voz de las compañeras mayas que participaron en el 

estudio. Tengo muchas emociones que narrar en este apartado, mismas que refieren de 

manera explícita a las sensaciones asociadas con el “estudiar el doctorado” y los 

procesos subjetivos que desplegaron las compañeras desde el momento en que 

decidieron continuar sus estudios por razones de superación personal.  

A continuación, se exponen situaciones relevantes extraídas de los relatos de las 

colaboradoras; además, es importante resaltar que los elementos teóricos del estudio se 

presentan de diferente manera en las vivencias de cada participante. Por ello, se 

construyó una tabla donde se agrupan las vivencias y se visibiliza su interacción. Es 

importante destacar que el análisis de la información se realizó considerando tres 

momentos clave en las experiencias de las protagonistas del estudio: antes, durante y 

después del doctorado. Este enfoque permitió reflejar cómo cada una de estas etapas 

impactó su vida, basándonos en las experiencias que compartieron durante las 

entrevistas. En la tabla 5 organiza la información según constelaciones de sentido. 

 

Tabla 5.  

 

Elementos que dan sentido a la experiencia de estudiar un doctorado 

Constelaciones de sentido          Etapa Vivencias 

 

Sentidos  

Antes del doctorado 

 

 

 

Antes del doctorado 

 

 

 

 

Durante el doctorado 

Toma de decisión 

(superación personal) 

La familia  

Algunos docentes 

La tesis de la maestría 

 

Ingreso – elección de 

programas  

(Ser becaria IFP) 

 

Definición del Plan de 

Postulación 

Instituto Internacional de 

Educación 

 

Recorrido curricular o 

programa  

(Investigaciones y tesis) 

Colaboración en proyectos 

Relación pedagógica tutor-

tutora y experiencias 

curriculares durante el 

doctorado 

Nota.  Elaboración propia con base en los resultados. 



109 
 

 

 

La pregunta principal en la entrevista en profundidad realizada a las 

colaboradoras en la investigación y sobre la cual se van narrando sus vivencias fue 

¿Cuáles son los sentidos que le otorgan un grupo de mujeres mayas yucatecas a los 

estudios doctorales? Por tanto, se puntualiza que el simple hecho de tener un título de 

doctorado no hace que nos sintamos especialmente identificadas o comprometidas con 

las responsabilidades que ese título académico conlleva.  

Si bien este no es un estudio comparativo, tales vivencias las propongo como 

perspectivas para reconstruir y reconocer las diversas formas de ser mujer maya con 

doctorado. A partir de este análisis, se propone también la creación de nuevos espacios 

para la reflexión e investigación educativa con perspectiva de género. El objetivo es 

contribuir al campo y enriquecer los espacios formativos en el nivel de posgrado para 

las mujeres de pueblos originarios. 

 

4.2.1. Ser Mujer, Ser Maya y Ser Doctora: Más allá de Tener un Título 

Para nosotras cuatro –compañeras mayas yucatecas, ex becarias de la Fundación Ford 

México– el doctorado ha ocupado un espacio y un sentir diferente. Si bien hay una 

notable similitud en el sentido de superación personal y profesional, es importante 

mencionar que a cada una nos habilitó de manera distinta para manejarnos con más 

solvencia en las áreas propias de nuestro interés, ya que ser doctora –como lo comenta 

la compañera Flor– nos permitió “ver otras herramientas que no veíamos antes” (Flor, 

entrevista, 2021). Otra idea que expresan las compañeras tiene que ver con el anhelo de 

ser un referente científico para la niñez, pues en el caso de Miriam, cuando le tocó elegir 

carrera, solamente escuchaba hablar de hombres como inventores de vacunas. Entonces 

le surgieron una serie de cuestionamientos como, por ejemplo, “¿por qué sólo los 

hombres son reconocidos inventores? Yo creo que sí puede haber mujeres inventoras de 

vacunas” (Miriam, entrevista, 2021).  

Por su parte, Cristina señaló como principal motivación para enrolarse en el 

doctorado un sentido social: “Soy socióloga, entonces cuando pensé en estudiar el 

doctorado deseaba contribuir al desarrollo personal y social de las mujeres mayas 

rurales, sobre todo promover la economía” (Cristina, entrevista, 2021). De esta manera, 

los sentidos de estudiar un doctorado se pueden traducir en un entramado de 

expectativas, intereses, motivaciones y nuevas oportunidades (Dávila y Ghiardo, 2018).  



110 
 

Los sentidos para estudiar un doctorado pueden clasificarse en cuatro tipos: a) 

razones personales, como la superación personal; b) apoyo profesional para fortalecerse; 

c) colaboraciones y desarrollo de proyectos de investigación; y d) ser becarias IFP 

México, una oportunidad para interactuar conocer y compartir  

 

a) Tener doctorado como superación personal 

 

Se puede afirmar que el sentido de los estudios doctorales está predeterminado por 

experiencias previas de la mayoría de las mujeres mayas yucatecas y no únicamente por 

los sucesos que acontecen cuando llegan a la universidad o al programa doctoral. En 

este sentido, varios fueron los testimonios que abordaron la decisión de estudiar un 

doctorado como una manera de superarse. Veamos cómo se fue dando este proceso en 

Miriam, Cristina y Flor:  

 

Yo sentía la necesidad de superarme, aprender y conocer más sobre 

las cuestiones naturales, y cuando terminé la licenciatura, estaba 

buscando una maestría que tuviera que ver con Biología, pero 

también me gustaba como la Química y aspectos de Medicina; es 

decir, tenía mucho interés en el área de la Salud. Fue así como caí en 

la cuenta de que la carrera de Químico Farmacéutico Biólogo (QFB) 

engloba todo (Miriam, entrevista, 2021). 

 

Mi tesis sobre las Unidades Agroindustriales de la Mujer (UAIM) en 

la licenciatura fue clave, significó el punto de arranque. Caí en cuenta 

de que las apreciaciones de las mujeres que participaban en la UAIM 

están relacionadas con la idea de valoración y superación personal. 

Por ejemplo, me compartieron que se les cuestionaba sobre cómo 

podían ir a pedir un crédito a un banco. Me reconocí en esa 

experiencia, porque crecí en una familia apegada al campo. Esa 

experiencia me motivó para iniciar la maestría en Desarrollo Rural 

Regional y después pensar en el doctorado (Cristina, entrevista, 

2021). 

 



111 
 

Estudié Antropología y tuve la fortuna de tener maestros que sí hacían 

trabajo etnográfico y abordaban los problemas sociales, y eso me 

llamó mucho la atención; claro, ellos ya eran maestros, doctores, y yo 

quería saber cada vez un poco más del trabajo que hacían, pues quería 

también poder hacer algo así, retarme, y eso fue lo que despertó mi 

interés de seguirme formando. Aunque digamos que me gusta 

estudiar mucho, abrir la mente, pero fue en la licenciatura donde 

empecé a interesarme más por la lingüística (Flor, entrevista, 2021). 

 

b) Apoyo profesional para fortalecerse en colectivo 

Otro aspecto interesante que mencionar respecto al sentido que tiene para las 

mujeres mayas yucatecas colegas estudiar un doctorado es la presencia de otras 

personas que las apoyaron e impulsaron en el camino de decidir estudiar un 

doctorado. Miriam, Cristina y Flor destacaron lo afortunadas que son por haber 

tenido personas cerca que las inspiraron y alentaron de alguna forma a seguir 

adelante; así lo refieren: 

 

Cuando tuve la idea de estudiar una maestría, lo pensé necesario para 

seguir avanzando, porque quería hacer investigaciones en Yucatán. 

Entonces tuve la opción –terminando la carrera– de hacer intercambio 

o scholarship con el Dr. Scott Chilton, Profesor-Investigador del 

Departamento de Botánica de la Universidad Estatal de Carolina del 

Norte en Raleigh, Estados Unidos; me eligieron por mi desempeño, 

pero tanto el Dr. Chilton como su esposa me adoptaron como una hija. 

Durante la estancia, iba al laboratorio del doctor Chilton para hacer 

investigación de fitomedicamentos. Esta experiencia me hizo pensar 

en la posibilidad de estudiar posgrado (Miriam, entrevista, 2021) 

 

Por mi parte, la tesis de maestría la realicé en la localidad de Chemax, 

y en ese proceso me encontré con María Cristina Mahla be, primera 

alcaldesa (1988-1991), quien inserta en estereotipos culturales, 

sociales y familiares, vivió una serie de atropellos que le impedían 

ocupar su cargo de elección popular, pues la gente de Chemax no se 

hacía a la idea de que una mujer gobernara. Constantemente se 



112 
 

cuestiona cómo una mujer iba a decidir el rumbo del pueblo, pero para 

mí conocer a doña Cristina me hizo comprometerme para reivindicar 

las exigencias de la mayoría de las mujeres mayas como yo y 

encontrarle sentido a seguir estudiando (Cristina, entrevista, 2021) 

 

En mi caso, en casa había mucha cultura de la lectura; o sea, había 

que leer por lo menos una hora diaria. Recuerdo que aprendí a leer a 

los cinco años libros de enfermería; primero, porque mi hermana 

todos los días leía, y segundo, porque mi mamá es enfermera, así que 

teníamos libros infantiles y enciclopédicos. Por eso, he de confesar 

que siempre me ha gustado leer (Flor, entrevista, 2021) 

 

Vale la pena mencionar que las experiencias que comparten las colegas 

participantes en el estudio no buscan cumplir con expectativas ajenas, sino alcanzar una 

meta fijada desde años anteriores. Estando conscientes de que para las mujeres como 

nosotras los estudios universitarios no se consiguen fácilmente, cuando logramos 

acceder a la educación superior, aprovechamos al máximo los apoyos que se nos 

brindan. 

Los programas de becas y apoyos económicos conseguidos en esa etapa jugaron 

un papel importante según los testimonios de las entrevistadas. Dentro de estos apoyos 

se identificaron la solicitud de becas del Consejo Nacional de Ciencia y Tecnología 

(Conacyt) y del Programa Internacional de Becas de Posgrados para Indígenas de la 

Fundación Ford. Algo interesante de la Beca de la Fundación Ford es que no se trató 

solamente de una beca económica o de manutención, ya que el Programa representaba 

desde la convocatoria una oportunidad para desarrollar capacidades y habilidades de 

liderazgo sin hacer un lado la lengua y cultura indígenas; es decir, el programa 

solicitaba como primer requisito que los y las postulantes se autoadscribieran como 

indígenas mayas. Para las mujeres mayas yucatecas colaboradoras, el solo aplicar a la 

beca significó la oportunidad de vencer el temor a salir de la comunidad o a realizar 

estudios en el extranjero. Además, según lo comparten las ex becarias entrevistadas, fue 

el primer paso para fomentar acciones que contrarresten o mitiguen los efectos de la 

desigualdad desde la vivencia propia.  

 

 



113 
 

c) Colaboraciones y desarrollo de proyectos de investigación 

 

Además, las compañeras profundizaron en su narrativa destacando cómo su tesis de 

maestría influyó de manera positiva en su elección programa de doctorado, así como a 

darle mayor sentido a la idea continuar estudiando un doctorado pese a todos los 

desafíos que para ellas eso representaba. En los siguientes testimonios se aprecia cómo 

las colaboraciones en proyectos de investigación y sus tesis de maestría son fuente 

importante de motivación y el sentido que asignan al hecho de estudiar un doctorado: 

 

En mi caso, como sociolingüista, realicé mi tesis con el tema del 

Bilingüismo y continuidad del maya yucateco entre la población de 

Timucuy. Previo a esto, no sabía que mi pueblo tenía un alto 

porcentaje de hablantes de lengua maya; creía que en otros lugares 

hablaban más. En ese proceso de delimitar mi tesis de maestría, unos 

amigos del INAH me dijeron que Timucuy es uno de los municipios 

con un alto porcentaje de mayahablantes, y entonces decidí investigar 

la transmisión intergeneracional, trabajé el uso de la lengua y la 

transmisión de la lengua en familias mayas, pero también me hizo 

mirar otro horizonte posible como doctora (Flor, entrevista, 2021). 

 

Yo, por mi parte, para el trabajo de la maestría me avoqué a investigar 

El papel de las mujeres mayas en el mantenimiento de la unidad 

doméstica familiar. Un estudio de caso en Kuxeb Chemax. Mi 

apreciación sobre los aportes económicos de las mujeres cambió, pues 

me percaté de que aportaban el 30 % del gasto en el hogar, pero este 

aporte no es reconocido ni valorado. Entonces me dije que hay que 

realizar investigaciones para identificar acciones que permitan 

romper esos estereotipos y reconocer el potencial de aporte de las 

mujeres. Así fue que me inspiré para hacer el doctorado y apoyar esta 

causa (Cristina, entrevista, 2021). 

 

A lo que a mí respecta, durante la estancia de investigación con el 

doctor Chilton, él me dijo que pensara en estudiar allá la maestría en 

Estados Unidos, pero dije: “quiero volver a México y hacer 



114 
 

investigación en mi país.” Volví al Centro de Investigación Regional 

Dr. Hideyo Noguchi como oyente; me sentía mal, pero me motivaba 

ser biomédica acá en Yucatán, quería aprender a hacer vacunas. 

Realicé mi examen y me aceptaron en la maestría, poco después me 

dicen que no hay beca y que tenía que renunciar a mi trabajo de 

técnico de laboratorio. Quizá para muchas personas no fue la mejor 

decisión, pero para mí sí. Me ilusionaba mucho la idea de estar en 

programa de maestría interinstitucional entre la Universidad de 

Guadalajara y la Universidad Autónoma de Yucatán (Miriam, 

entrevista, 2021). 

 

d) Ser becarias IFP México: una oportunidad para interactuar, conocer y compartir  

 

En relación con el sentido de acceder al doctorado como becarias IFP México, las 

colaboradoras identificaron aspectos como la importancia de haber definido el Plan de 

Postulación al programa doctoral con el acompañamiento del personal multicultural del 

Institute of International Education (IIE) para América Latina y el Caribe (LAC), así 

como el diálogo con ex becarios y ex becarias. Apuntaron también que el IIE y el IFP 

México fomentan la investigación y fueron el cimiento de un camino para igualar 

oportunidades. Así lo vislumbraron Cristina y Flor, en palabras de Flor: 

 

El primer paso de toda becaria electa era la definición del área y 

especialización. La elección adecuada de los programas de estudio 

depende de qué tan clara y específicamente tenemos definidas 

nuestras áreas de estudio, nuestros objetivos profesionales 

inmediatos, académicos, al igual que los objetivos de futuro. Por esta 

razón, el IIE-LAC nos brindó asesoría y orientación, considerando 

nuestros intereses, objetivos, perfiles y necesidades. Es decir, 

aspectos fundamentales para la definición del área específica de 

estudio (Flor, entrevista, 2022). 

 

 

 



115 
 

Sin embargo, aun cuando IIE-LAC nos asiste durante el período de becarias 

electas, el IIE-LAC no garantiza el acceso a la universidad. Por esta razón, es 

importante acatar las indicaciones del IIE-LAC, así como dar seguimiento continuo 

al proceso de nuestro plan de postulación. Cabe mencionar que la elección 

adecuada de los programas de estudios depende de qué tan claros están definidos el 

área de estudio, los objetivos inmediatos profesionales y los objetivos a futuro, que 

dan sentido a la decisión de estudiar un doctorado.  

A continuación, se narra las experiencias que contribuyeron a darle mayor 

sentido al hecho de estudiar un doctorado. Miriam comenta al respecto: 

 

La verdad es que tener la beca Ford me ayudó mucho, es una beca 

muy completa. Por ejemplo, con el apoyo del “Programa Sándwich” 

realicé un intercambio académico a Río de Janeiro, Brasil, en la 

Universidade Federal, del 2004-2005; estuve en el laboratorio de 

Biología y Bioquímica de Leishmaniosis con la Dra. Clarissa Palatnik 

de Sousa y la Maestra en Ciencias Edilma Paraguaia do Souza, donde 

realicé la parte experimental en ratones camondongos (en portugués). 

Estuve hospedada en un pensionado religioso, sólo para mujeres. Lo 

que debía durar seis meses se convirtió en un año. Los primeros meses 

fue con la beca del “Programa Sándwich”, y los otros seis me becaron 

del proyecto. Resumo mi estancia en Río de Janeiro como una 

bendición de Dios, pues fue una experiencia inolvidable que me hizo 

darle sentido al hecho de estudiar un doctorado (Miriam, entrevista, 

2021). 

 

 

Como se manifiesta a través de los testimonios de las protagonistas del estudio, 

la beca de la Fundación Ford representó en sus vidas una oportunidad para prepararse y 

contribuir con sus saberes y experiencias al desarrollo de sus pueblos y comunidades. 

Así como para fortalecer su liderazgo y encontrar su realización personal y profesional 

de acuerdo a sus valores y metas, causando un impacto positivo en las niñas y las 

mujeres de sus comunidades. Cristina lo expresa así:  

 

 



116 
 

Con la beca de la Fundación Ford hemos logrado trascender y romper 

con la marginación existente en el ámbito educativo en México, pero, 

aunque nuestro compromiso es con nuestras regiones de origen, no 

hay que olvidarnos de coadyuvar para lograr una vida digna para las 

mujeres de los 62 grupos étnicos de México. La beca de la Fundación 

Ford significó tener la oportunidad de culminar un posgrado en mis 

propias condiciones como mujer maya con una condición especial, 

así que fue una experiencia que abonó a entender que estudiar un 

doctorado va más allá de tener un título (Cristina entrevista, 2021). 

 

En mi caso, como ex becaria, una experiencia relevante que dio sentido a 

los estudios doctorales fue la comunicación que existió con nuestras asesoras del 

IIE-LAC, ya que la etapa del asesoramiento educativo fue determinante para que mi 

plan de postulaciones se ajustara a los intereses, objetivos, capacidades y 

necesidades tanto profesionales y familiares como académicas, así como a las 

políticas de la Fundación Ford y el IFP. En este proceso teníamos la opción de 

elegir entre las mejores universidades del país, incluidas las universidades 

privadas; esto, sin duda, fue un gran referente de sentido en mi decisión de estudiar 

un doctorado, me facilitó poner más atención en las situaciones favorables y pensar 

un futuro diferente a pesar de las adversidades que había venido superando. Por 

ello, estudiar un doctorado significó la oportunidad de contribuir con mi historia de 

lucha a favor de la educación de las mujeres y las niñas mayahablantes. 

 

4.2.2. Desplegar el Potencial Académico y Social: Sentido de Estudiar un 

Doctorado 

 

En este apartado se profundiza en algunas experiencias de las colegas mayas, 

relacionadas con su participación en proyectos de investigación e incidencia antes y 

durante el doctorado. Las vivencias que aquí se comparten se presentan como nuevas 

aristas que dieron sentido al hecho de estudiar un doctorado. Así, por ejemplo, Flor 

señala que su participación en el Proyecto de Revitalización, Mantenimiento y 

Desarrollo Lingüístico y Cultural (PRMDLC), dirigido por el Dr. José Antonio Flores 

Farfán, fue clave en su decisión de estudiar el doctorado en Barcelona: 

 



117 
 

Durante la maestría en el Centro de Investigaciones y Estudios 

Superiores en Antropología Social (CIESAS) de la Ciudad de México, 

conocí el proyecto PRMDLC. El Dr. José Antonio Flores me invitó a 

ser parte del proyecto, y formé parte del equipo de talleres durante 

seis años junto con Fidencio Chel en Yucatán. Ya cuando terminé la 

maestría, coordiné talleres en varias comunidades y realicé algunas 

traducciones; eso me me hizo darme cuenta de que me gusta mucho 

hacer trabajo académico y la incidencia social. Me motivó a seguir 

estudiando, vale la pena continuar (Flor, entrevista, 2021). 

 

De esta manera, el participar en proyectos de incidencia e investigación 

despierta aspiraciones académicas y abre camino hacia nuevas experiencias. Flor 

confirma esta idea con un relato de su colaboración durante un semestre como maestra 

de lengua maya en la Universidad Intercultural Maya de Quintana Roo (UIMQRoo) 

antes de irse a estudiar el doctorado. Flor menciona: 

 

Esa experiencia me hizo darme cuenta de que había problemas con el 

tema de la vitalidad lingüística. Incluso en las clases de maya no se 

usaba la lengua maya, y eso me empezó a frustrar. Constantemente 

me preguntaba: ¿cuáles son las razones de lo que está pasando?, ¿por 

qué ni siquiera en esos espacios, que se supone que se son para esa 

lengua, no se está usando? Y bueno, digamos, eso me animaba para 

motivar a los chicos a usar la lengua maya y seguir con el doctorado 

(Flor, entrevista, 2021) 

 

Posteriormente, Flor inició el doctorado en la Universidad de Barcelona. 

Estando en el programa, tuvo la oportunidad de impartir un taller –seis meses– de 

políticas lingüísticas, como parte de su investigación en la UIMQRoo. Sin lugar a 

duda, el trabajo de campo realizado en la UIMQRoo resultó una experiencia 

enriquecedora. Flor lo describe así: “El taller resultó un poco complejo porque los 

estudiantes están muy cómodos con las traducciones simultáneas en las 

conversaciones en lengua maya, pero en esta ocasión fue diferente: aunque los 

textos estaban en español, la discusión era en lengua maya” (Flor, entrevista, 

2021). 



118 
 

 

 Flor considera que su visión de estudiar un doctorado cambió porque pudo 

derribar la falsa idea de que sólo es posible hablar en maya de cosas cotidianas, y 

porque quienes participaron lograron discutir en lengua maya ideas escritas en 

otras lenguas. 

Miriam, por su parte, comentó que su labor en el Centro de Investigación 

Científica de Yucatán A.C. (CICY) resultó una experiencia decisiva y transformadora 

para aventurarse a estudiar el Doctorado en Farmacología de la Universidad de 

Guadalajara. Miriam sostiene: 

 

Yo sabía que quería seguir estudiando y ser inventora (sic). Así que 

empecé a trabajar en el Centro del Niño Yucateco (CECUNY) 

impartiendo los sábados talleres de ciencia para niños y niñas en un 

vagón de tren; luego pedí trabajo en la preparatoria del Instituto 

Comercial Bancario y me dieron unas horas a la semana. Después de 

eso, se abrió una plaza como técnico de laboratorio en el CICY, me 

presenté y me quedé (Miriam, entrevista, 2021). 

 

 

El trabajo en el centro de investigaciones del CYCY fue determinante en la 

vida de Miriam. Ahí estuvo por un periodo de tres años. Miriam comenta que sentía 

la necesidad de seguirse preparando y construir un mejor futuro para ella; entonces 

optó por renunciar a su plaza en el CICY para ir en busca de ese sueño. De hecho, 

ella comparte que fue una decisión muy cuestionada por sus colegas porque no es 

fácil para una mujer ganarse una plaza y lograr cierta estabilidad económica para 

luego renunciar. Sin embargo, destaca que trabajando en el CICY no tenía muchas 

oportunidades de salir a congresos pues su función principal como técnica consistía 

en extraer ADN de los henequenes para enviarle a su jefa directa, quien se encontraba 

realizando una estancia de investigación en los Estados Unidos. Miriam agrega: 

“Renunciar fue la decisión y no me arrepiento. En ese momento, personas cercanas 

me preguntaban: ¿cómo te atreviste a renunciar a tu plaza? ¿Por qué perdiste tu 

antigüedad? Y en parte quizá tenían algo de razón, mi maestría era de reciente 

creación y no tenía beca” (Miriam, entrevista, 2021).  

 



119 
 

En este sentido, sus sueños no se vieron frustrados; para ella, renunciar se 

trató de una estrategia que le permitió avanzar en su formación. Además, su 

testimonio refleja que las experiencias personales son las que en un momento dado 

dan pie a plantear o replantear el sentido que tienen los estudios en nuestras vidas 

y su impacto en nuestra identidad. 

Por su parte, Cristina hace mención a que por su trabajo en la Comisión 

Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas (CDI), para el año 1999-2000 

conoció personas que habían recibido la beca de la Fundación Ford para estudiar 

un posgrado. Cristina nos cuenta que, desde su percepción:  

 

Cuando me enteré de que había esa opción de postular a la beca por 

ser de un pueblo maya, me emocioné, pero al mismo tiempo pensé 

que mi principal limitación era mi discapacidad. Recuerdo que las 

personas del CIESAS me dijeron que el utilizar bastón no limitaba mi 

capacidad. Esas palabras sembraron la confianza que necesitaba 

para seguir con el proceso. Esa experiencia fue clave, valoro mucho 

en esta etapa el acompañamiento académico recibido, los consejos 

para que pudiera decidir el rumbo y camino que emprendería. 

(Cristina, entrevista, 2021) 

 

De ese modo, el sentido de estudiar el doctorado se asoció fuertemente con las 

experiencias de colaboración académica, el proceso de elaboración de la tesis de la 

maestría y proyectos de incidencia social; es decir, experiencias personales que rebasan 

lo visible pero que dan sentido al hecho de realizar estudios doctorales. De ahí que se 

pueda hablar de experiencias formativas que permitieron a las colegas pensar y repensar 

los beneficios individuales y colectivos de hacer estudios doctorales, así como 

fortalecerse para enfrentar, sobreponerse y reconstruirse por las experiencias vividas en 

su transitar educativo. Ello se ve reflejado en la siguiente experiencia de Miriam: “Ser 

doctora no lo es todo, no por tener título tienes todos los conocimientos, se necesitan 

actualizaciones y humildad. Se requiere aprender mucho de la gente para hacer 

investigaciones e incidir en la comunidad” (Miriam, entrevista, 2021). 

Lo anterior, como señaló Miriam, requiere de un compromiso social y de tomar 

conciencia sobre el propio sentido de pertenencia, porque abona a la transformación 

hacia una sociedad más igualitaria y justa. Tener un título puede abrir puertas que 



120 
 

permanecen cerradas con solo una maestría, pero es crucial reconceptualizarse y 

reposicionarse para transformar los desafíos en oportunidades. Así, el compromiso no 

sólo implica una toma de conciencia, sino que también resulta en acciones concretas. En 

sus propias palabras: 

 

Puedo decir que yo me volví más competente en el sentido de tener 

la confianza en mis capacidades y postular para ingresar a una 

institución, aplicar a un trabajo como investigadora. Entonces, más 

allá de los grados académicos, los puntos y la competencia con los 

demás, prepararnos es primordial para aumentar nuestra confianza 

y armarnos de paciencia. Entonces, eso le da sentido a tener un 

doctorado (Miriam, entrevista, 2021). 

 

En el discurso de Miriam se cuestiona la idea romántica de hacer un doctorado 

para tener éxito profesional. Ella también deja claro que el sentido de estudiar un 

doctorado tiene que ver con hacerse de herramientas, conocimientos y habilidades para 

hacer frente a las circunstancias que se presenten en la vida sin perder el ánimo y el 

entusiasmo, así como para abrirnos a la posibilidad de hacer investigaciones desde las 

instituciones o fuera de ellas. Miriam deja un mensaje que motiva e inspira para no 

desistir de la idea de ser una mujer científica. Miriam estaba segura de lo que quería y, a 

pesar de darse cuenta de que el camino no era fácil, se aferró y defendió su punto de 

vista respecto a la carrera que quería estudiar porque ella anhelaba ser científica. 

En un sentido similar, Cristina pensó que estudiar el doctorado le permitiría 

mejorar sus condiciones laborales, sin embargo, ocurrió todo lo contrario. Así lo 

comparte: 

 

Luego de regresar de terminar mi doctorado en España, me 

reincorporé a la Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos 

Indígenas (CDI). Laboré ahí de 2007- 2008, pero veía muy limitadas 

mis oportunidades. No me daban oportunidad de adentrarme al 

Programa de Organización Productiva para Mujeres Indígenas 

(POPMI), había mucho hermetismo, discriminación, celos 

profesionales y poca visión para afianzar el programa por parte de la 

delegada en turno (Cristina, entrevista, 2021). 



121 
 

 

Cuando Cristina plantea que enfrentó restricciones laborales de forma directa y 

clara, hace evidente que en todos los campos se reproducen las estructuras de racismo y 

discriminación por género, clase, etnicidad y discapacidad, pues la única pretensión es 

ubicar a las mujeres racializadas en posiciones de desventaja en el campo laboral. Este 

tipo de limitaciones, empleadas como medio para mantener dominación sobre las 

mujeres racializadas, se puede decir que son también estratégicamente funcionales para 

demarcar sus lugares y formas de participación en los diferentes espacios. En el 

siguiente fragmento de entrevista, Cristina profundiza en su experiencia: 

 

La delegada de ese entonces no veía bien que cuestionara o hiciera 

algunas propuestas para la mejora del programa; poco después la 

cambiaron y la situación empeoró. Entonces, consideré que el camino 

más viable para mí era salirme por invalidez. Me cansé de la 

situación, de nada me servía quedarme ganando sólo como $100 al 

día, y además siendo marginalizada. Mi doctor me apoyó para el 

trámite del retiro por invalidez, y en mayo del 2009 fue aprobado. Me 

retiré con media pensión. Me hubiera gustado hacer más, pero no 

hubo apoyo (Cristina, entrevista, 2021). 

 

Si bien para las compañeras este tipo de experiencias no constituyen el lado más 

positivo de estudiar un doctorado, comparten que no es acertado afirmar que todo tiene 

que ser perfecto o exitoso porque tener el título no es el final del proceso. 

 Tanto Miriam como Cristina señalan que la reinserción laboral después de 

estudiar el doctorado constituye otra etapa difícil, llena de frustraciones, problemas y 

nuevos desafíos que, sin embargo, dotan de sentido el hecho de haber alcanzado el título 

de doctora, porque se enfrentan a ese escenario con nuevos conocimientos, emociones y 

visiones; esto quiere decir que las barreras de la exclusión y la discriminación no 

desaparecen por el hecho de obtener un título. Sin embargo, estudiar un doctorado tiene 

sentido porque te empodera para tomar decisiones, para ver puntos adicionales de cada 

evento y armarte de paciencia. Además, de manera individual permite hacer frente de 

forma valiente a la infravaloración y la infrarrepresentación de las mujeres mayas 

yucatecas en los espacios sociales, labores y educativos; entender que se trata de efectos 



122 
 

de estructuras racistas que se reproducen socialmente y no están asociadas con la 

preparación profesional. 

En relación con lo anterior, Flor enfatiza que ser doctora no se trata sólo de 

conocimientos curriculares y de actitudes predefinidas, pues no existe una sola manera 

de enfrentarse a las situaciones que la vida nos plantea. El ser doctora conlleva sacar lo 

mejor de cada persona; el título es solo un membrete. En cambio, el decirse doctora 

implica asumir una mirada consciente, responsable, empática y respetuosa hacia la 

diversidad sociocultural y lingüística de nuestro país. En definitiva, ser doctora es la 

oportunidad para asumirse con la capacidad y el poder para decidir, incidir y salir 

adelante como mujer maya. Respecto a esta reflexión, Flor comparte lo siguiente: “Ser 

doctora va más allá de un título; no le quito el mérito al doctorado, pero hace falta 

preocuparse más por el tema social. Por ejemplo, la educación como una herramienta 

para construir una sociedad con menos desigualdades” (Flor, entrevista, 2021). 

El planteamiento de Flor nos hace considerar que contar con estudios doctorales 

nos garantiza herramientas para que las mujeres mayas yucatecas enfrenten los distintos 

tipos de discriminación. Tener estudios doctorales, representan un camino hacia la 

igualdad de oportunidades. Para ilustrar este argumento, se cita otro breve relato de 

Flor, quien comenta: 

 

En mi caso he querido apoyar con talleres para la lectura en español 

a otras mujeres mayahablantes, sin hacer a un lado la lengua maya y 

sin considerar que por tener un título de doctora ya lo sé todo. Pensar 

de esta manera ha sido importante para seguir preparándome y tener 

apertura hacia otros temas. Y quizá no hago grandes aportaciones a la 

ciencia, pero considero que con una pequeña acción se van abriendo 

posibilidades y construyendo oportunidades (Flor, entrevista, 2021). 

 

Por su parte, Cristina cierra diciendo que para ella el doctorado le brindó una 

formación muy completa; además, considera que fue algo muy positivo porque fue una 

vía para hacer amistades no sólo con los compañeros y compañeras, sino también con su 

tutora de tesis, vínculos sociales que aún mantiene. Cristina menciona lo siguiente:  

 

 



123 
 

Si tuviera necesidad de estar en Granada tengo donde alojarme porque 

algunas compañeras me insertaron a su familia y eso lo valoro mucho. 

Aunque con mi primera asesora asignada no logré adaptarme, no 

coincidía mi interés con su línea de investigación, con la segunda sí 

logré avanzar, y con su apoyo pude aprobar el examen de posgrados 

que se llama Diploma de Estudios Avanzados (DEA), junto con mi 

otra asesora de aquí de Mérida, la Dra. Beatriz Castilla Ramo, con 

quien también tengo buena relación (Cristina, entrevista, 2021). 

 

Este comentario hace evidente que el sentido de estudiar un doctorado está 

sostenido también por los vínculos que traspasan los muros de la universidad, de 

modo que no se trata solamente de cumplir con un programa. Más allá del éxito 

que se pueda obtener teniendo un título, el valor de hacer estudios doctorales 

radica también en vivencias transformadoras en el colectivo, en el apoyo y la 

solidaridad.  

En una línea de análisis similar, Flor subraya el vínculo con otras mujeres 

durante los estudios doctorales; específicamente, destaca la buena relación con su 

asesora de tesis, un vínculo que no solamente le facilitó avanzar en su trabajo de 

investigación, sino que también la motivó para seguir investigando e intercambiar 

experiencias con colegas de otras latitudes como Ecuador y Mondragón, España. 

Flor plantea lo siguiente: 

 

Mi relación con mi asesora fue muy buena, todavía estamos en 

contacto. Tengo que reconocer que fue un apoyo constante, me 

extrañaba que no me presionara, pues yo estaba acostumbrada a que 

me presionaran respecto a mis avances. Sin embargo, ella no, 

simplemente me decía: “si tienes algo me lo mandas”, e incluso su 

tono era más relajado, amigable y de apoyo. Y cuando le mandaba 

mis avances siempre estaba muy interesada de saber más o de lo que 

había escrito, y eso me motivaba. Eso te alienta a seguir porque dices 

“ay, es interesante lo que estoy haciendo, o al menos para esta persona 

resulta interesante”. Entonces vale la pena continuar. Mi asesora, la 

Dra. Carme Junyent, lideraba el Grupo de Acompañamiento de 

Lenguas Amenazadas (GALA), y quizá por eso mi investigación le 

https://es.wikipedia.org/wiki/Guip%C3%BAzcoa


124 
 

interesó bastante. Pero todo lo contrario pasa cuando te asignan 

alguien que no tiene espacio para ti o no conoce tus intereses, 

situaciones así no abonan y, hay que decirlo, no debemos callarnos 

(Flor, entrevista, 2021). 

 

A Flor, el hecho de relacionarse bien con su asesora le permitió ir 

avanzando, no abandonar el objetivo y continuar su formación académica 

con entusiasmo. Si de algo estaba segura Flor era de que su investigación 

se encaminaba a fortalecer las estrategias de revitalización lingüística de la 

lengua maya. 

Para cerrar, otra cuestión importante por resaltar –y que guarda 

estrecha relación con lo anterior– es que cuando conocí a Cristina, yo era 

tesista en mi segunda licenciatura. Esa tarde andaba preocupada por conseguir 

la recomendación bibliográfica que me había encargado mi asesor de tesis. 

Tengo guardado con especial cariño el recuerdo de aquella tarde cuando llegué 

al Centro de Investigación, Información Documentación de los Pueblos 

Indígenas de México en Yucatán. En esa visita, Cristina fue quien me recibió 

con mucha empatía, y quizá leyó mi rostro de preocupación. Establecimos una 

breve plática donde me habló del Programa Internacional de Becas de 

Posgrado para Indígenas de la Fundación Ford, con la cual había cursado sus 

estudios de doctorado en la Universidad de Granada, España. Hablar con 

Cristina esa tarde de 2009 ha sido sin duda uno de los momentos que dieron 

mucho sentido a mi formación profesional y a la idea de estudiar un doctorado. 

Hoy puedo dimensionar lo afortunada que fui de haberme cruzado con Cristina 

y de que me hablara de las becas de la Fundación Ford porque, sin saberlo, esa 

tarde Cristina me regaló esperanza y la oportunidad de mirar un nuevo camino 

que me llevaría a estar hoy escribiendo una tesis de doctorado. 

 

4.3. El Comienzo de mi Nuevo Camino como Científica 

 

Me es difícil dirigirme a ustedes sin conocerles, pero les hablaré de acuerdo con mi 

experiencia, compartiré algunas vivencias que para mí fueron clave para darle sentido al 

sueño de ser Doctora en Educación.  



125 
 

Lo primero es que cuando decidí estudiar el Doctorado Interinstitucional en 

Educación, sentí pasión por la búsqueda de conocimiento desde mi propio origen, mi 

propia voz, historia y lengua. Tal búsqueda fue también eso que me impulsó a un 

proceso de aprendizaje continuo en el que considerar mis experiencias, vivencias, 

decepciones e intereses ha sido fundamental. Y es así como, estando a la mitad de mis 

estudios doctorales, viví el fallecimiento de mi abuelita a consecuencia de la pandemia 

de Covid-19. De repente, me cuestioné muchas cosas. Principalmente, porque en los 

tiempos de mi abuelita una mujer apenas tenía personalidad familiar y muy poco podía 

expresar sus deseos de estudiar. Así, ahora que pienso en el estar a punto de lograr ser 

doctora, después de más cinco años, tengo muy presente que mi abuelita decía: “nada es 

fácil en la vida, todo lo que queremos lograr tiene sus propias complicaciones, por eso 

hay que sentirse contenta cuando avanzamos, aunque sea poco”.  

No puedo dejar de reflexionar que, pese a que las mujeres hemos conseguido ya 

derechos que nos hacen pensar en una supuesta “igualdad” personal, social, familiar y 

educativa, y por tanto en tener las mismas oportunidades que los hombres y que otras 

mujeres no indígenas, seguimos siendo discriminadas, excluidas e incluso asesinadas 

por rebelarnos a las creencias impuestas, como lo son nuestro rol reproductivo y las 

responsabilidades familiares centradas en las tareas de cuidado de otros. Entonces, hacer 

un doctorado no se trata solamente de obtener todos los créditos, sino de tener las 

herramientas y estar más fortalecidas para enfrentar los siguientes desafíos que en la 

vida se nos presenten porque sólo así se llega a la meta, la cual –en mi caso– no se 

traduce en un título, sino en sobrellevar todos los desafíos con optimismo y aprender de 

cada experiencia. 

Recuerdo que cuando regresé a Yucatán, después de hacer la maestría y vivir 

siete años en la Ciudad de México, no tenía claro si quería estudiar un doctorado. Sin 

embargo, sí tenía la intención de que –de hacerlo– quería que resultara una fructífera 

experiencia en mi vida. Me ilusionaba pensar que tenía todas las capacidades para 

llevarlo a cabo; quizá hubiera facilitado las cosas tener un gurú académico, pero el gurú 

con esa magia no apareció. Entonces, como yo bien sabía, era necesario tener paciencia, 

persistir y enfrentarme a los engorrosos procesos de admisión una vez más. 

 Algunos acontecimientos ocurridos durante los años previos a mi elección de un 

programa doctoral avivaron en mí el sentido de estudiar un doctorado. A continuación, 

comparto algunas experiencias que me llevaron a proyectarme más allá de lo que alguna 

vez imaginé para emprender este camino académico. 



126 
 

  La beca Fundación Ford. En 2009, obtuve el financiamiento de la Fundación 

Ford para estudiar una maestría. El obtener esta beca representó una oportunidad clave 

para hacerme responsable de mis decisiones académicas y profesionales. Al mismo 

tiempo, me permitió mirar mi experiencia personal como una historia valiosa, lo que no 

había hecho por perderme en un ambiente familiar. Ser becaria Ford me hizo cambiar el 

rumbo de mi conciencia; fue el preámbulo para pensar en la posibilidad de seguir 

preparándome con el afán de comprender diferentes eventos sociales, pero también de 

comprenderme. De cierta manera, el convivir con mis compañeras y compañeros me 

hizo darme cuenta de que la ciencia está mucho más conectada con el activismo, 

incluido el amor por las culturas de otros pueblos, los conocimientos, el diálogo sobre 

derechos humanos y las experiencias propias. 

 La familia. Es posible que mi historia de lucha por mi educación haya 

contribuido aún más a deteriorar el matrimonio de mi padre con mi madre, pero en 

positivo; siempre me he sentido apoyada por mi madre y esto ha sido fundamental para 

mí. Ambas hemos roto el pacto patriarcal del silencio, lo que ha supuesto un aprendizaje 

para toda mi familia porque, de hecho, hemos roto el tabú respecto el rol de las mujeres 

y su sentido de existencia misma. Poco a poco, ambas nos vamos sustrayendo de 

cualquier señalamiento o sensación de culpa que de repente nos turbaba. Sí, ha sido un 

proceso largo y difícil, porque no es fácil negociar ese “permiso” o “consentimiento” de 

tu familia para lograr salir de tu comunidad y migrar a la ciudad, lo que significa 

desafiar la construcción de imágenes y prácticas de género, producto de estereotipos 

femeninos que contribuyen a nuestra desvalorización y a la falta de reconocimiento de 

nuestras capacidades.  

 Mi paso por la maestría. Quiero compartirte también que en mi paso por la 

maestría en la Universidad Nacional Autónoma de México me encontré con personas 

amables y solidarias. Sin embargo, no tuve ningún profesor o profesora indígena. 

Respecto a los modos de aprendizaje, la mayoría de los contenidos vistos en los 

seminarios tenían como punto de partida realidades del mundo occidental y autores del 

mismo origen, problemas de la ciudad, conflictos políticos, económicos, culturales y de 

género blancos / mestizos. Aunque cabe recalcar que en el Programa Universitario de 

Estudios de Género (PUEG), ahora Centro Investigaciones y Estudios de Género (CIEG), 

encontré un espacio muy bonito para construir desde los giros de las teorías de género y 

la crítica cultural con Marisa Belausteguigoitia Rius. A partir de esto, comprendí que, 

pese a los logros graduales, aún no podemos hablar de igualdad de oportunidades. 



127 
 

Existen espacios donde el acceso y la permanencia siguen siendo muy difíciles; entre 

ellos, se encuentra cursar una maestría o un doctorado y posteriormente permanecer en 

el terreno científico. 

 El doctorado. Y bueno, hoy que estudio el doctorado, tampoco he tenido un 

profesor o profesora indígena, pero eso sí, algunas compañeras y compañeros del 

doctorado, así como algunos docentes, han mostrado interés por conocer sobre mi 

cultura y trayectoria. Es por ello por lo que pensar en el camino seguido para llegar al 

doctorado genera en mí un sentimiento de alegría. Estoy consciente de todo el esfuerzo 

que tuve que hacer desde pequeña para buscar incesantemente programas de becas, y en 

este nivel no fue la excepción. 

 El camino para lograr ingresar al doctorado fue algo complejo, tuve que 

entender las lógicas y los tiempos en que funcionan las universidades, luchar contra el 

desánimo, y sobrellevar los efectos emocionales que provocan las distancias, las 

pérdidas y las rupturas. Pese a ello, nunca perdí la esperanza y el aliento para seguir por 

el camino elegido. 

Durante este proceso, también asumí la responsabilidad de no romantizar la idea de 

que los sacrificios son necesarios para ver materializados nuestros propios derechos; por 

ello, consideré continuar preparándome con la firme intención de entender a fondo el 

porqué de la brutal desigualdad que enfrentamos las mujeres, y más las mujeres que 

venimos de pueblos originarios. Fue todo un reto; hablar del doctorado es darme cuenta 

de que ser diferente es un aspecto irrenunciable: ser mujer maya ha sido determinante en 

términos de cómo he transitado por mi existencia y por mi experiencia educativa. Estoy 

plenamente convencida de que, desde muy pequeña, he sufrido a nivel inconsciente un 

proceso de asimilación cultural-racial para encajar y para que mi existencia no sea 

cuestionada en un mundo mestizo, pues la discriminación institucional tiene como uno 

de sus efectos más perversos la “estigmatización” de quienes provenimos de pueblos y 

comunidades mayas, bajo la premisa romática de que somos “población en desventaja”.  

En este sentido, estudiar un doctorado empezó con tener la claridad de qué era lo 

que deseaba, pues estando en el proceso mismo muchas veces escuché decir que 

incursionar en el terreno científico no es nada fácil, ya que cada vez es mayor la 

competencia por los recursos económicos para desarrollar proyectos de investigación o 

conseguir un espacio laboral. Sin embargo, hoy –ya en la recta final– puedo decir que la 

satisfacción personal respecto a lo que decidí me da aliento para continuar el recorrido. 



128 
 

 Finalmente, en mi tránsito por el doctorado me he dado cuenta de que ha sido 

importante estudiar porque muchas mujeres como yo se quedan en el camino, no por 

falta de interés o capacidad, sino por la discriminación en el acceso, la permanencia y la 

pertinencia de la educación que se nos ofrece. Por ejemplo, en mi caso, ya no acepto 

más sentir temor de no cumplir con las expectativas de un programa o de una 

universidad porque tengo claro que para contribuir a la lucha contra la discriminación y 

el racismo es necesario cobrar conciencia del daño moral que sufrimos cuando 

aceptamos ser invisibilizadas, discriminadas y asimiladas a una cultura que nos lleva a 

olvidar nuestras raíces, nuestros procesos y los valores de nuestras lenguas y culturas. 

Porque como bien dice mi mamá: “No basta con saber, hay que hablar”; una forma de 

hacerlo es situarme frente a mi historia y reconocer el importante papel social que las 

mujeres indígenas mayas tenemos en la construcción de una educación con justicia 

social, como lo hago en esta tesis. Así que puedo decir que estudiar el doctorado tiene 

mucho sentido porque mi decisión de hacerlo está vinculada al compromiso con mi 

identidad, lengua, cultura e historia. Desde niña supe que me apasionaba la educación y 

la ciencia, fue como una sensación o una inquietud que sentía cuando caminaba rumbo a 

mi casa después de cada jornada escolar. Tenía muchos sueños de mejorar la condición 

de las niñas y las mujeres de mi pueblo; parecía difícil cumplirlo porque constantemente 

me encontraba con obstáculos económicos y familiares, pero me emocionaba mucho 

pensar en la posibilidad de conocer e inventar nuevas formas de estudiar, conocer, 

aprender y, sobre todo, me emocionaba mucho pensar en seguir estudiando. 

Pese a que al principio –cuando empecé a escribir esta tesis– me sentía 

paralizada, me considero una mujer afortunada porque jamás bajé la guardia. 

Consideraba que era complicado seguir después de cada seminario de evaluación. No 

fue fácil entender las críticas, orientaciones y consejos del Comité Evaluador; me perdía 

un poco respecto a cada avance. A veces pensaba que lo que hacía no era suficiente, mi 

cuerpo me indicaba que ya eran demasiados desvelos y que no lograba concretar nada.  

Sin embargo, algo positivo es que el doctorado me ayudó a ver la importancia 

que tiene seguir trabajando conmigo misma, dándome tiempo para conocerme cada día 

más y poder expresarme sin miedo, tal cual soy, sin juzgarme. Hoy tengo muy claro que 

lo vivido y sentido en mi paso por el doctorado –momento malos y buenos– me ayudan 

a ser mejor persona, a tomar aire, a relacionarme mejor y a entender con mayor claridad 

las situaciones de la vida. Por eso, ser una mujer maya con doctorado significa ser 

rotundamente yo, la persona rebelde que he decidido ser, pero también la persona que 



129 
 

tengo derecho a ser. La persona que tiene una historia que viene mucho más atrás de 

500 años, cuya hermosura no está solamente en sus rasgos físicos y su color de piel, 

sino también en su historia, memoria y lucha. Una profesionista que lucha todos los días 

por denunciar la invisibilización étnica y afromexicana en diferentes ámbitos 

profesionales, sociales y políticos. Una mujer que ya no quiere ser nombrada, sino que 

decide nombrarse. Me gusta ser maya, a mucha honra; he tenido que defender mi propia 

voz porque el ser maya es considerado sinónimo de atraso, ignorancia y miedo, incluso 

en la academia.  

 

Reflexiones Finales del Capítulo 

 

El capítulo se construyó partiendo de la premisa de que los relatos nos permiten acceder 

al mundo de ideas que acompañan a las colaboradoras en este estudio y construir 

sentido sobre una realidad concreta como lo es estudiar un doctorado. En el entendido 

de que dicho sentido no se limita a los conocimientos teóricos que se adquieren en el 

transitar formativo, sino que se construye en comunidad con otras colegas. Así, se hace 

evidente que tener doctorado tiene muchos sentidos, y puede significarse de diferentes 

maneras; no obstante, lo que se muestra en este estudio deja claro que su sentir 

trasciende como un punto de partida y no de llegada.  

Es por ello que los sistemas de posgrados deben tener presente que para una 

mujer es más difícil convertirse en investigadora, pero esto no tiene que ver con la 

capacidad o voluntad de serlo, sino con cómo se plantea la formación y producción en el 

mundo académico. Un mundo académico que no considera que las mujeres indígenas 

hemos tenido que superar barreras económicas, sociales y personales para llegar al 

doctorado, por lo que estudiar un doctorado no se limita al acto de tener un mejor 

trabajo o buscar el acceso a escenarios de mayor reconocimiento social. Aunque 

seguramente hay quienes sí lo vean así, pero no es el caso de nosotras cuatro. 

Los sentidos de estudiar un doctorado fueron clasificados por las colegas y 

colaboradoras en cuatro según su fin hacia el desarrollo profesional, la incidencia social, 

el crecimiento personal y el emocional. Por lo anterior, resultó interesante evidenciar las 

experiencias que motivaron a las compañeras a continuar con sus estudios después de la 

maestría. En síntesis, respecto a la decisión de estudiar un doctorado se encontraron 

constelaciones de sentido que cruzan las experiencias de las cuatro mujeres, como: 

apoyos académicos previos, el obtener una beca, accesibilidad de la información, 



130 
 

experiencias educativas previas y experiencias durante el doctorado; sin embargo, la 

investigación también pone de manifiesto que los sentidos conferidos a los estudios de 

doctorado son múltiples, se entrecruzan, se confrontan y se negocian de acuerdo con 

cada etapa formativa.  

Resulta interesante señalar también cómo las colaboradoras y colegas construyen 

el sentido de los estudios doctorales como parte del sentido de sus propias vidas. De 

igual manera, todas coinciden en que a pesar de las dificultades y las barreras que 

fueron encontrado en el camino, sienten satisfacción y orgullo por su trayecto como 

mujeres mayas y expresan que el doctorado –si bien no les ha abierto las puertas a 

muchas oportunidades de desarrollo profesional– en el campo personal todas han 

podido cultivar cierto tipo de relaciones sociales, así como valorar sus logros y el 

esfuerzo que tuvieron que imprimir durante su trayecto. Esto indica que no hay que 

perder la pasión por completar el camino y llegar a la meta, pues pese al grado 

conseguido, las colegas consideran que deben seguir preparándose con mucha 

convicción y pasión. 

A manera de reflexiones finales, considerando lo compartido por las compañeras 

Miriam, Flor y Cristina, quisiera compartir los siguientes mensajes: 

1. Que tengan la valentía de continuar pese a las dificultades. Estudiar un 

doctorado brinda la oportunidad de enriquecernos académica y personalmente. 

2. Es importante hacer buenas relaciones y redes durante el doctorado. Esto se 

logra no solamente con el desempeño académico, sino también con la solidaridad 

académica, la experiencia y la inspiración.  

3. Es básico llevar una buena relación con la persona que te acompaña para 

realizar tu tesis, no sólo durante el periodo en que se estudia el doctorado, sino más allá, 

pues con el paso del tiempo es posible continuar formándose en un grupo de otros 

profesionales. 

4. Que confíen y tengan mucha fe en lo que hacen, saben y aportan a la ciencia. 

Aprender a trabajar en equipo es clave, pero no cambien sus convicciones por dinero o a 

costa de obtener únicamente un beneficio económico. 

5. Dar día con día lo mejor de cada una es primordial, sin que eso signifique 

descuidar otros aspectos de nuestras vidas como mujeres. El estudio es parte importante 

de la vida, pero no debe alejarnos de la convivencia social y familiar. El doctorado no 

siempre garantiza éxito profesional, pero no por ello perdemos o nos quedamos sin 



131 
 

nada: evocar nuestra propia historia y adoptar un compromiso serio con ella nos hará 

valorar de una manera trascendental el tener o hacer un doctorado. 

Por último, la organización de las vivencias de cada una de las colegas permitió 

vislumbrar que la familia representa un elemento muy importante durante la etapa de 

formación, no sólo en la toma de decisiones respecto a la continuación de los estudios 

después de la maestría, sino en su motivación durante todo su trayecto.  

Con esto finaliza la parte referente a los sentidos que confieren este grupo de 

mujeres mayas yucatecas a los estudios de doctorado. En el siguiente capítulo se 

presenta y examina la cuestión de la capacidad de agencia de las mujeres mayas 

colaboradoras con respecto a la reconfiguración de sus identidades. Cabe por último 

señalar que la estructura en la que se presentan los bloques de resultados no es cuadrada, 

y cada capítulo cobra sentido en sí mismo a través de las voces de las cuatro 

protagonistas del estudio. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



132 
 

Capítulo 5. Agencia de las Mujeres Mayas Yucatecas con Doctorado 

5.1. Las Voces de las Mujeres Mayas con Ciencia y Agencia  

En este apartado se presentan de manera específica las constelaciones de sentido 

derivadas de las entrevistas realizadas, que evidencian cómo la mayoría de las mujeres 

mayas yucatecas inciden en diversos espacios como un acto político que trasciende la 

victimización, mostrando así su agencia. 

La agencia en este trabajo es entendida como la capacidad y el poder de las 

mujeres y otros grupos marginalizados para actuar de manera autónoma, tomar 

decisiones y ejercer control sobre sus propias vidas y cuerpos (Alkire, 2008). Esta 

noción de agencia desafía las estructuras patriarcales que históricamente han limitado 

las posibilidades de acción de las mujeres y enfatiza la importancia de valorar las 

experiencias y voces de las mujeres, promoviendo su empoderamiento para incidir en la 

transformación de las dinámicas de poder en la sociedad y en el destino de sus propias 

historias de vida. Asimismo, este trabajo se centra en la interseccionalidad, 

considerando cómo diferentes formas de desigualdad –asociadas con el género, la raza, 

la clase y la sexualidad– afectan la capacidad de las mujeres para ejercer su agencia de 

manera plena y significativa. 

  Para esta investigación se considera los tres modos de agencia propuestos por 

Bandura (2001): “persona, proxy, and collective” (p. 13); este mismo autor considera 

que la agencia surge del conocimiento de los esquemas culturales, así como de 

la capacidad de las protagonistas del estudio para reflexionar acerca de la 

correspondencia entre sus pensamientos y su habilidad de aplicarlos a nuevos contextos. 

Los relatos que se presentan en este apartado fueron recuperados de las 

entrevistas en profundidad, y también en las notas de campo, por lo que se realiza un 

acomodo del texto de acuerdo con una serie de constelaciones de sentido. Dichos 

apartados permiten entender la capacidad y poder de agencia de las mujeres mayas 

yucatecas con doctorado, colaboradoras en el estudio, cada una de ellas siguiendo 

estrategias diferenciadas. Para ello, se ubica al lector en los tres tiempos específicos que 

son antes, durante y después del doctorado. 

Para empezar, se plasma una breve semblanza biográfica de Miriam, Flor, 

Cristina y la autora de esta tesis. 

 



133 
 

Miriam Rubí Gamboa León es química farmacéutica y bióloga, originaria de 

Mérida, Yucatán. Realizó sus estudios de Doctorado en Farmacología en la Universidad 

de Guadalajara. También realizó una investigación posdoctoral para la Universidad de 

Tulane, New Orleans, en el estado de Luisiana, Estados Unidos. Esta investigación trató 

sobre la Seroprevalencia de Trypanosoma cruzi (causante de la Enfermedad de Chagas) 

en madres y bebés recién nacidos en comunidades mayas de Yucatán. Actualmente, es 

Profesora Investigadora SNI I, de la Universidad Autónoma de San Luis Potosí-Campus 

Huasteca Sur. 

Bella Flor Teh Canché es lingüista egresada del doctorado en Lingüística 

Teórica, Computacional y Aplicada de la Universidad de Barcelona. Originaria de 

Timucuy, Yucatán, ha dedicado su actividad intelectual y de incidencia a trabajar para 

el fortalecimiento de la lengua maya. Sus áreas de interés son actitudes e ideologías 

lingüísticas, educación intercultural, revitalización lingüística y análisis del discurso. 

Actualmente, es investigadora independiente y cursa una estancia posdoctoral en el 

Centro Peninsular en Humanidades y Ciencias Sociales, Universidad Nacional 

Autónoma de México, México. 

María Cristiana Pech Puc estudió el Doctorado en Estudios de las Mujeres y de 

Género en la Universidad de Granada, España; cursó la maestría en Ciencias en 

Desarrollo Rural Regional en el Sistema de Centros Regionales Universitarios (SCRU) 

de la Universidad Autónoma Chapingo; es licenciada en Sociología en el Instituto de 

Ciencias Sociales de Mérida (ICSMAC). Su historia laboral se remonta al año 1992, 

cuando ingresó al Instituto Nacional Indigenista, tarea que simultáneamente fusionó con 

su interés de trabajar en favor del empoderamiento económico de las mujeres mayas 

yucatecas. Actualmente es parte de la junta directiva de la organización civil Ajal Lol.  

Yo, Bertha Maribel Pech Polanco, soy activista, gestora cultural y de proyectos 

y docente. Como promotora de la participación y los derechos políticos de las mujeres 

mayas yucatecas, expongo la necesidad de fortalecer la presencia de mujeres indígenas 

en los espacios académicos y de toma de decisiones. Igualmente, resalto la importancia 

de trabajar en una educación intercultural sustentada en la perspectiva de género que 

logre construir las posibilidades de movilización de las mujeres dentro y fuera de la 

comunidad. Actualmente soy docente de la Universidad Pedagógica Nacional en 

Yucatán, Consejera Electoral Distrital en Mérida y soy Integrante de la Asamblea 

Consultiva del Consejo Nacional para Prevenir la Discriminación en México 

(CONAPRED). 



134 
 

5.2. Agencia y redes de apoyo entre mujeres durante el doctorado 

 

Cada día son más las mujeres que según sus sensibilidades se agrupan para tejer redes 

sociales creativas que nos permiten soñar futuros más humanos (Varela, 2008); por 

ejemplo, las redes de mujeres sororas y otros espacios seguros y amorosos para las 

mujeres que rompen los estereotipos marcados por la sociedad patriarcal. 

Como se ha planteado, el establecimiento de alianzas entre mujeres es un 

aspecto de suma importancia para las mujeres mayas yucatecas protagonistas del 

estudio. Según sus testimonios, este tipo de conexiones resultan importantes para 

promover el intercambio de saberes y contribuir a solucionar problemáticas locales. 

Además, la creación de alianzas académicas entre mujeres es crucial para fortalecer su 

presencia y liderazgo en el ámbito científico y educativo. Estas colaboraciones no sólo 

facilitan el intercambio de conocimientos y experiencias, sino que también potencian la 

investigación interdisciplinaria, promoviendo la inclusión de perspectivas diversas en el 

análisis de problemáticas complejas. En el caso del presente estudio, estas alianzas 

permiten visibilizar sus contribuciones y saberes culturales, lingüísticos y de la 

naturaleza, enriqueciéndolos con enfoque intercultural. Así, se fomenta un entorno 

académico más equitativo y se abren nuevas oportunidades para su desarrollo personal y 

profesional, contribuyendo de manera significativa al bienestar regional.  

En el siguiente fragmento, Miriam habla sobre cómo el realizar estudios de 

doctorado contribuyó a forjar un sentimiento de sororidad con otras mujeres:  

 

[…] Siempre he dicho que las mujeres tenemos que unirnos para 

abrirnos camino juntas. Cuando estudié el Diplomado Proyectos 

Sociales: Gestión Social del Conocimiento en Comunidades de 

Aprendizaje, de la Unidad de Proyectos Sociales de la Universidad 

Autónoma de Yucatán (UADY), coincidí con Ángeles Tangoa y con la 

Mtra. Margarita Zarco, con quienes necesité aliarme para concretar 

algunos proyectos fuera de lo institucional. Recuerdo cuando Ángeles 

me dijo que podía hacer trabajo en la comunidad, y me aconsejó que 

terminara la investigación que tenía a mi cargo en el Centro de 

Investigación Regional para poder incidir en algún pueblo, es decir, 

empezar un proyecto con niñas y niños (Miriam, entrevista, 2021). 



135 
 

Miriam comparte también que el sentimiento de sororidad entre ella y Ángeles 

se fortaleció cuando fue su asesora de tesis en la Maestría en Educación. En dicho 

trabajo realizaron un estudio de salud respecto a la situación de la enfermedad de 

Chagas, cuyo objetivo fue la concientización de la enfermedad en escuelas primarias de 

la comunidad de Timucuy. Dicha experiencia resultó muy significativa para Miriam, 

pues según lo comenta: “Tanto la maestra Margarita como Ángeles tienen la una 

apertura a colaborar y compartir conocimientos para trabajar en pro de las comunidades 

mayas, así como sensibilidad y apertura para hacer equipo y plantear proyectos 

comunitarios con otras mujeres” (Miriam, entrevista, 2021).  

En este extracto se destaca que el sentido de sororidad y agencia que no se limita 

a círculos cercanos o a mujeres con las que se haya tenido una interacción previa en la 

familia. Sino que tiene que ver con una identificación positiva entre las mujeres, que se 

fundamenta en esta conciencia de incidir a favor del reconocimiento de la diferencia y 

los derechos humanos de las comunidades mayas desde una postura no 

institucionalizada. En contraparte, desde los espacios institucionalizados, Miriam hizo 

mención de que la Dra. Carmen Suárez es una gran aliada para ella, pues actualmente 

juntas trabajan en un programa internacional de divulgación científica denominado 

Niñas y mujeres haciendo ciencia, el cual se enfoca en apoyar y fomentar el desarrollo 

de vocaciones científicas y la inclusión de las mujeres a la ciencia. Algo que motiva 

mucho a Miriam de este programa es la posibilidad de incluir a parteras en el proyecto, 

pues ellas enfrentan muchos desafíos cotidianos en sus prácticas diarias dentro del 

sistema de salud, donde se articulan diferentes sistemas de conocimientos. 

En este marco, la colaboración entre la Dra. Carmen Suárez y Miriam en el 

programa “Niñas y mujeres haciendo ciencia” ejemplifican cómo la sororidad puede 

impulsar iniciativas significativas que aborden los desafíos específicos de las mujeres 

indígenas, integrando conocimientos tradicionales y científicos. Este tipo de alianzas no 

sólo amplifica las voces y las contribuciones de las mujeres en la ciencia, sino que 

también refuerza el tejido social y cultural de las comunidades, y promueve un cambio 

positivo y sostenible que también fortalece el tejido social y cultural de las 

comunidades. 

De igual manera, las vivencias en tejer redes de Flor que impactaron su itinerario 

formativo van más allá del espacio escolar; ella enfatizó que en su caso la importancia 

de establecer alianzas entre las mujeres tiene como objetivo el apoyo mutuo y las 



136 
 

reivindicaciones colectivas como elemento importante de su identidad como mujer 

maya. Lo anterior se evidencia en el siguiente fragmento:  

 

[…] si algo ofrece esta vida son las amistades, entonces –partiendo 

de eso– pude crear redes con un grupo de amigas en Barcelona; eran 

artistas en su mayoría, eso me ayudó para no sentir la soledad de 

estar lejos de México. Lo más bonito es que cuando nos reuníamos 

discutíamos los temas de investigación, compartíamos nuestras 

preocupaciones y también hablábamos de otras cosas para sacar el 

estrés y apoyarnos (Flor, entrevista, 2022). 

 

El objetivo de Flor era compartir información con otras mujeres sobre sus 

proyectos y procesos formativos. Aquí destaca el sentido de sororidad y agencia como 

parte del bienestar emocional y también como un estandarte unificador que sirve como 

estrategia política para mujeres en un país extranjero.  

A su vez, Cristina rememora las redes de contacto que construyó en su estancia 

en el doctorado en Granada, España, las cuales le brindaron un gran apoyo con cosas 

cotidianas que, sin embargo, eran complejas al estar en el extranjero y tener una 

discapacidad. Cristina cuenta que no se atrevía a subir a un autobús y caminar sola por 

las calles durante la noche, pero con el apoyo de una amiga tuvo la confianza de 

hacerlo. Cristina habla de esta situación: “Una discapacidad no es una limitante para 

salir adelante, puedes tener proyectos; por ejemplo, el doctorado me brindó la 

oportunidad de repensar para seguir de frente con mi discapacidad porque no hay que 

olvidar que hay personas dispuestas a apoyarnos” (Cristina, entrevista, 2021). 

En su relato, Cristina destaca la importancia de tejer redes que van más allá del 

espacio educativo y que impactan directamente la vida. No se trata solamente de redes 

de relaciones que facilitan el paso por el programa o la malla curricular, sino que 

también proporcionan ayuda para enfrentar obstáculos, potenciando el 

autoconocimiento y la confianza en una misma. Cristina comenta: 

 

 

 



137 
 

Tuve la fortuna de coincidir con un matrimonio que me ayudó a 

encontrar un lugar para vivir. Después de dos malas experiencias con 

roomies, esta pareja también me apoyó para mi mudanza; ese evento 

hizo que fuera abriendo más los ojos para valorar doblemente a las 

personas y los vínculos, sin importar el credo, las condiciones o la 

edad. Terminé compartiendo departamento con una compañera de 84 

años y fue una convivencia tranquila durante los últimos dos años de 

mi estancia en Granada, en donde mi salud mejoró muchísimo 

(Cristina, entrevista, 2021). 

En definitiva, la sororidad, entendida como el apoyo y la solidaridad entre 

mujeres, se manifiesta de múltiples formas y en diversos contextos, trascendiendo las 

fronteras de la familiaridad y los lazos preexistentes. Este sentimiento de hermandad se 

basa en la empatía y la comprensión de las experiencias compartidas, fomentando un 

entorno en el que las mujeres se sienten respaldadas y valoradas. En el ámbito 

académico y profesional, la sororidad se convierte en una herramienta poderosa para 

derribar barreras y construir redes de apoyo que promuevan la equidad, la inclusión, la 

trascendencia y la incidencia antes, durante y después del doctorado. 

En mi narración sobre este mismo tema, yo hablo de las redes y sus efectos 

positivos en el bienestar emocional, académico y en el empoderamiento ante situaciones 

complicadas, pues para mí:  

 

[…] las redes académicas, constituyen un aspecto positivo durante el 

doctorado y se convierten en una condición indispensable para la 

permanencia en el mismo, así como para superar momentos de 

desolación y desánimo. Con esto quiero decir que no se trata sólo de 

pensar ser productivas académicamente, sino que las redes de apoyo 

nos permiten valorar otras formas de relacionarnos desde la 

solidaridad (Bertha, entrevista, 2022). 

 

 

 



138 
 

Para mí, la pandemia y el encierro representaron un cambio significativo en la 

forma de interactuar con sus compañeros y compañeras del doctorado, así como con 

otras redes, ya que reconocí que, antes de la pandemia, la comunicación se daba 

principalmente en los seminarios de concentración del doctorado. No obstante, a raíz de 

la emergencia de salud tomaron fuerza otras formas de comunicación que me hicieron 

darme cuenta de que las redes de apoyo a distancia son una estrategia para hacer frente a 

los obstáculos y tomar valor ante los momentos más desesperanzadores. A veces, como 

lo mencioné en la entrevista, “nos toca sufrir, pero hay que redoblar las energías para 

salir adelante y continuar construyendo en red” (Bertha, entrevista, 2022). 

En la entrevista también resalté la importancia de “[…] contar con vínculos 

académicos con un enfoque mucho más humano, más sensible y empático” (Bertha, 

entrevista, 2022), como en mi caso fue mi tutora, quien cada vez que platicaba con ella 

colocaba ciertas preguntas para recuperar reflexiones de carácter introspectivo como 

parte de mi proceso de investigación. En este mismo sentido, Cristina, por su parte, 

cierra diciendo que el apoyo que recibió de una de sus tutoras fue fundamental para 

seguir adelante: “[…] hace ocho años mi tutora de tesis vino a Yucatán, me acompañó a 

las comunidades y me ayudó a saber cómo hacer el trabajo de campo que me faltaba; 

también conoció a mi familia y a mi asesora de Mérida. Es de esas experiencias que 

recordaré siempre” (Cristina, entrevista, 2021). 

Tanto Cristina como yo destacamos que la interacción directa y sincera con 

nuestras tutoras ha sido clave para recuperar el ánimo y poder continuar escribiendo la 

tesis. Esto cobra relevancia en un nivel profesional porque para nosotras se trata de 

mujeres interesadas en la reivindicación de otras mujeres en el campo científico. 

 Por lo anterior, se puede afirmar que las redes de apoyo entre mujeres durante el 

doctorado son percibidas con más cercanía y tienen el objetivo de desarrollar lazos de 

amistad que permitan vínculos interpersonales más profundos –incluso después de 

terminar el programa de doctorado– así como construir prácticas alternativas de acuerdo 

con sus temas de interés y la demanda social de reconocimiento de la diferencia, la 

igualdad y los derechos humanos de las mujeres mayas yucatecas en este caso. 

En conclusión, estas redes no sólo nos proporcionan un espacio de contención 

emocional y compañerismo, sino que también se convierten en plataformas para 

intercambiar conocimientos y experiencias que enriquecen tanto nuestro desarrollo 

académico como personal. Además, estas redes contribuyen a crear comunidades 

académicas más inclusivas y equitativas, más allá del doctorado. Se trata entonces de 



139 
 

resistir en red, fortalecer nuestra identidad y hacer alianzas sororas que pueden influir 

positivamente en nuestras carreras profesionales, a un reconocimiento más amplio a 

nuestros derechos y en la generación de proyectos que respondan de forma respetuosa a 

las necesidades específicas de nuestras comunidades.  

De ahí la importancia de analizar estas vivencias desde el enfoque interseccional 

para procurar miradas más finas, que más que una categoría teórica, pretende recuperar 

el sentido de experiencias de las mujeres mayas yucatecas y sus expectativas para 

alentar transformaciones sociales y educativas a partir de sus circunstancias particulares. 

Podemos concluir que las situaciones que atraviesan las mujeres indígenas mayas, en 

los procesos formativos requieren que podamos evitar generalizaciones. 

 

5.2.1. Redes Institucionales y Familiares Antes y Durante el Doctorado 

En los relatos de las tres colaboradoras del estudio y del de la autora de este, resulta 

significativa la coincidencia respecto a la conformación de redes institucionales y 

familiares que nos permitieron sostener planes, sueños y esperanzas para configurar 

caminos futuros, así la construcción de redes son un indicativo de la agencia. Respecto a 

las redes institucionales, Flor, Bertha, Cristina y Miriam hacen alusión al apoyo recibido 

por Fundación Ford. Para todas ellas, la beca representó una oportunidad para estudiar 

un posgrado en México o en el extranjero, pero además les permitió vincularse con otras 

instituciones para despegar sus carreras profesionales. 

Para Miriam el apoyo de Fundación Ford implicó:  

[...] me otorgaron una beca para la maestría, la cual se extendió y 

estudié el doctorado. Una vez egresada, continué con la Red 

Interdisciplinaria de Investigadores/as de los Pueblos Indios de 

México (Red IINPIM A.C.). La beca de la Fundación Ford me aportó 

mucho en la creación de redes, no sólo con los colegas del doctorado, 

sino con colegas externos como consultores, y también con un grupo 

de investigadores con los que realicé el posdoctorado de la 

Universidad de Tulane, New Orleans, estado de Luisiana, en Estados 

Unidos, con quienes todavía tengo comunicación (Miriam, entrevista, 

2021). 

 



140 
 

 Por lo tanto, estudiar el doctorado no puede ser visto como algo que se realiza en 

solitario, sino como un proceso que dialoga y se renueva constantemente junto con otras 

colegas, y en donde la reconfiguración identitaria resulta un proceso de suma 

importancia para el desarrollo profesional. En consecuencia, Flor resalta que la beca de 

Fundación Ford fue un gran logro porque le permitió conectar desde lo institucional con 

colectividades vinculadas con su tema de interés: 

[…] antes del doctorado ya venía trabajando en la revitalización 

lingüística de la lengua maya, entonces estudiar en Barcelona en un 

programa que se ajustaba a mis temas y motivaciones, me brindó la 

oportunidad para participar en el seminario internacional de vitalidad 

lingüística con el Grupo de Estudios de Lenguas Amenazadas (GELA), 

así como realizar el diplomado en Desarrollo de lenguas e identidades 

originarias en Modragon Unibertsitae en el País Vasco y, en el ámbito 

cultural, colaborar como coordinadora de eventos con Linguapax 

Internacional, una organización dedicada a la revitalización de la de 

la diversidad lingüística mundial (Flor, entrevista, 2021). 

Para Cristina, otra experiencia de vinculación institucional fue que la 

universidad le permitió tomar clases de natación terapéutica, cursos extracurriculares y 

una diplomatura sobre Derechos Humanos por parte de la Organización de los Estados 

Americanos (OEA). Al respecto menciona: “[…] la discapacidad no es limitativa; el 

estigma, el prejuicio y discriminación son los que limitan a las mujeres y a las personas 

con discapacidad” (Cristina, entrevista, 2021). En el siguiente pasaje, Cristina habla 

sobre cómo fue para ella estar en la universidad de Granada:  

[…] ya en la universidad de Granada, me sorprendió que una persona 

de la institución fuera por mí al aeropuerto a esperar; estaban 

pendientes de mí, incluso la directora de la institución fue la que me 

recomendó dónde vivir, yo no tuve que lidiar a mi llegada con el 

hospedaje, sino que ella me recomendó con personas de su confianza 

para que me brindaran el hospedaje unos días, eso en un primer 

momento me permitió estar tranquila (Cristina, entrevista, 2021). 

 



141 
 

Lo que se ha señalado hasta el momento permite observar que las redes 

institucionales actúan como un motor primordial para la inserción de más mujeres 

mayas yucatecas en distintos espacios académicos, comunitarios y laborales. Asimismo, 

en mi caso se puede apreciar cómo la familia también tuvo un papel importante. Así lo 

relaté en mi entrevista: “[…] en el año 2021, la pandemia me hizo darme cuenta de la 

importancia de fortalecer redes familiares, puedo decir que la pandemia me devolvió la 

sensación de pertenecer a una misma comunidad [...] y eso al final impactó mi proceso 

formativo en el doctorado” (Bertha, entrevista, 2021).  

Los relatos anteriores ayudan a enriquecer la reflexión sobre cómo las redes de 

apoyo no solo actúan como pilares fundamentales durante la etapa académica, sino que 

también juegan un papel crucial en la construcción de identidades creativas y 

empoderadas. Las interacciones constantes y el respaldo recibido fortalecen la 

capacidad de las colaboradoras para enfrentar desafíos y superar obstáculos, 

contribuyendo significativamente a su desarrollo personal y profesional. En este caso en 

particular, el apoyo familiar influye en la transformación de las mujeres como sujetas de 

derecho y en su proyección en la interacción social antes, durante y después del 

doctorado. En consonancia con lo anterior, se da cuenta de los siguientes testimonios:  

 […] mi pequeña familia, mis dos hermanas, fueron quienes me 

motivaron en todo momento a continuar con el doctorado, 

diciéndome que no soltara la meta. Una de mis hermanas, la menor, 

me hacía hincapié en mi capacidad para poder hacerlo; su confianza 

estaba depositada casi exclusivamente en mi esfuerzo para poder 

vencer las adversidades (Bertha, entrevista, 2021). 

[…] crecí con mi familia muy apegada hacia la comunidad y sus 

problemáticas; entonces, desde niña, mi papá me fue concientizando 

de cómo la unión familiar puede apoyar tu participación en la 

comunidad, y fomentó confianza en sus hijas. Que no se pierda esa 

costumbre de enseñarle a las nuevas generaciones (Cristina, 

entrevista, 2021). 

 

 



142 
 

[…] mi hermana y mi mamá siempre estuvieron muy pendientes, 

mandando buenas noticias y quedándose con las malas; de principio, 

ellas dos. También tengo muy buena relación con mis primos. Todo 

eso ayudó a amortiguar las condiciones de llegada a un país extranjero 

y posteriormente a generar acciones para seguir y no decaer (Flor, 

entrevista, 2021). 

En sus relatos, las colaboradoras subrayan la importancia de la existencia de 

redes de apoyo, entre las que destacan la familia y algunas instituciones, como clave 

para el éxito académico y profesional. A través de estas redes, las mujeres no sólo 

encuentran un refugio emocional y motivacional, sino que también acceden a 

oportunidades de mentoría y orientación que las preparan mejor para sus futuras 

carreras. Este proceso de acompañamiento y apoyo continuo fomenta un sentido de 

pertenencia y comunidad, crucial para su bienestar y éxito. En última instancia, las redes 

de apoyo se convierten en un motor de cambio, permitiendo a las mujeres redefinir su 

papel en la sociedad y avanzar hacia la igualdad de género en todos los ámbitos de su 

vida. En este sentido, estas redes de apoyo resultan clave para crear expectativas, 

reivindicar su presencia en la universidad, contribuir activamente en la sociedad en la 

que se vive y, sobre todo, redefinir paulatinamente la posición de género que ocupan en 

los espacios que habitan. 

5.3. El Doctorado: Emociones y Agencia 

 

Las entrevistadas experimentan diversas emociones según sus experiencias, contextos y 

sus expectativas una vez finalizado el doctorado. De esta manera, las protagonistas del 

estudio tuvieron experiencias que también les hicieron sentir y compartir diferentes 

emociones, como la alegría, la inseguridad, incertidumbre, decepción, satisfacción, 

insatisfacción, impotencia y esperanzas. Comprender y validar estas experiencias 

emocionales, permite crear un ambiente más empático y solidario, donde las 

dificultades pueden ser abordadas con sensibilidad y apoyo adecuado. Al integrar el giro 

afectivo en la academia, se promueve una cultura que valora no sólo el intelecto, sino 

también el bienestar emocional de las investigadoras, ya que las emociones influyen 

significativamente en el rendimiento y bienestar de las estudiantes de doctorado. 

 



143 
 

Los resultados que se presentan en este bloque ejemplifican claramente que la 

agencia difícilmente puede materializarse si no se tienen al alcance las oportunidades 

para desarrollar el talento, la inteligencia y las emociones. En este caso, las colegas y 

colaboradoras del estudio hacen hincapié en la desigualdad social y de oportunidades 

que viven la mayoría de las mujeres mayas yucatecas cuando se trata de acceder a 

espacios para hacer investigación una vez terminado el doctorado, dejando claro que no 

todas las mujeres mayas yucatecas tienen acceso a las oportunidades que brindan las 

instituciones. En el siguiente fragmento de entrevista, Miriam explica lo siguiente: 

 

Para nosotras existe una mayor desventaja, y eso a veces desanima; 

sin embargo, nos toca compartir nuestra experiencia, así como 

información sobre becas y apoyarnos entre nosotras. Es decir, hacer 

unidad para vencer el miedo, la duda y la discriminación. Hay que 

tener presente que la mayoría de las mujeres mayas sufrimos una 

triple opresión en el trabajo y en los estudios (Miriam, entrevista, 

2021). 

Miriam menciona que realizar estudios de doctorado constituye, hasta hoy, una 

meta inalcanzable para un amplio segmento de estudiantes y profesionales 

mayahablantes. Hay cuestiones que aún quedan por resolver para lograr que el mundo 

laboral sea más equitativo. En este sentido, Flor menciona:  

Me causa impotencia la desigualdad de la educación en el país. Yo 

estudié la primaria en el pueblo Timucuy, y en los pueblos medio 

estudias. Cuando vine a estudiar la secundaria a la ciudad de Mérida 

me topé con pared, a pesar de que en mi casa nos inculcaron el gusto 

por la lectura, las matemáticas, había otras materias de las que no se 

hablaba. Entonces te das cuenta de que tu nivel es distinto, y cada 

vez que avanzas tienes que buscar herramientas que te ayuden para 

seguir, algo que puede resultar frustrante (Flor, entrevista, 2022). 

Pese a las adversidades, Flor no se rindió y continuó estudiando; pensó 

que mientras más preparada estuviese podría obtener una plaza de profesora-

investigadora en alguna universidad para desde ahí apoyar a otras mujeres y 

niñas mayahablantes. Sin embargo, actualmente manifiesta sentirse un poco 



144 
 

triste y decepcionada, dado que no lo ha conseguido. Para ella, la razón por la 

cual es tan difícil obtener la plaza de profesor-investigador es la falta de apoyo a 

las mujeres mayas yucatecas en la ciencia: casi no se habla de ellas, se 

invisiviliza su presencia en el campo científico y no existe “piso parejo” para 

que sean contratadas como investigadoras. Además, hay que reconocer que los 

centros donde tradicionalmente se realiza investigación son las universidades, lo 

que torna más burocrático el acceso y la participación plena.  

Sobre el mismo tema, Cristina sostiene que se requiere promover 

programas específicos para impulsar la diversidad de género y la inclusión de 

las personas con discapacidad en el campo científico, principalmente mujeres. 

Al respecto, ella compartió: 

 

Cuando nos proporcionaron la capacitación como becaria electa de la 

Fundación Ford, se me quedó muy grabado que hay que romper los 

paradigmas y estereotipos. Considero que eso he venido haciendo con 

mucha convicción. Primero, aprovechar todas las oportunidades para 

abrir espacios en los lugares donde las mujeres mayas estamos poco 

representadas. Pienso que somos ejemplo de tenacidad e inteligencia, 

porque hemos aprovechado las oportunidades que nuestro propio 

contexto de desigualdad no ha ofrecido, en mi caso como mujer maya 

con discapacidad (Cristina, entrevista, 2021). 

Debido a esta situación, Cristina considera sentirse muy contenta y orgullosa de 

haber podido estudiar un doctorado en la Universidad de Granada; pese a que no ha 

podido titularse, dice sentirse satisfecha, no considera haber mal invertido su tiempo 

cuatro años de su vida. Aunque reconoce que a veces se preocupa y la invade un 

sentimiento de tristeza, está convencida de que no fue fácil porque como mujeres mayas 

enfrentamos condiciones de vida muy distintas al resto de la población, y a veces los 

títulos no los consideramos tan apremiantes. Como menciona Cristina en el siguiente 

fragmento: 

A nosotras las mujeres mayas yucatecas se nos han negado las 

oportunidades, ya sea por nuestros rasgos faciales, el color de piel, 

nuestra situación económica o porque no tenemos algún padrino 

mágico para ocupar un puesto. Causa indignación que todavía haya 



145 
 

gente que piensa que nosotras no tenemos derecho a aspirar a ciertos 

puestos o tener representación en ciertos espacios. Entonces, no sólo 

se trata de vencer estereotipos de género, sino de trabajar para 

cambiar la mentalidad racista de la sociedad; porque, aunque no se 

reconozca, el racismo existe, y te das cuenta cuando te tratan distinto 

por tu color de piel, tus rasgos físicos, tu forma de hablar, o sólo por 

cómo te ven, en mi caso con mi bastón (Cristina, entrevista, 2021). 

De forma similar a Cristina, Flor relata de qué manera ha percibido el modo en 

que las desigualdades se presentan y naturalizan, incluso desde lo institucional, cuando 

no se ofrecen las mismas oportunidades en contextos diversos. Flor menciona: 

México es un país que lee poco, por lo tanto, escribe poco, pero el 

realizar una tesis implica el ejercicio de leer y escribir. En mi caso, 

aunque ya he realizado dos tesis, siempre ha sido complicado y ha 

sido fundamental el apoyo. Yo tuve dificultades; por ejemplo, hice 

varios cursos mientras estaba en Barcelona. Me inscribí a cursos de 

redacción, y ahora me siento más segura y satisfecha, pero eso 

implicó todo un proceso que tiene que ver con la posibilidad de 

brindar igualdad de oportunidades dentro las mismas escuelas y 

universidades del nivel que sea, pero pareciera no importar (Flor, 

entrevista, 2022). 

Asimismo, para mí persisten los desafíos en materias de distribución del 

ingreso, equidad de género y no discriminación en la educación superior. Por eso, 

menciono: 

[...] que el Estado deberían de tener un papel relevante para impulsar 

a las mujeres que cuentan con doctorado, mujeres mayahablantes 

como nosotras, aprovechar nuestra formación, conocimientos y 

experiencias en favor de la población maya para avanzar hacia la 

construcción de una sociedad más justa, donde ningún talento de las 

mujeres se pierda por falta de oportunidades para desarrollarse. 

(Bertha, entrevista, 2022). 

 



146 
 

Reconozco, que en ocasiones me he sentido desmotivada por mi forma de 

avanzar en mi tesis para obtener el título de doctora en Educación, no he dudado ningún 

instante en admitir que ha sido una experiencia que también me ha dejado muchas 

alegrías. Me ha resultado un tanto “pesado” el proceso mismo de avanzar en los tiempos 

considerados por el programa, pero mi motivación y alegría por concluir y obtener el 

grado ha sido reforzada por la felicidad de sus tres compañeras colaboradoras de este 

estudio; estas sensaciones parecen ser más fuertes que las de incertidumbre y decepción 

respecto mi propio avance, pues a pesar de que a veces no es valorado tener el 

doctorado en el campo laboral, me se siento contenta porque todas las experiencias 

compartidas en esta investigación me ha permitido comprender la importancia de dar 

visibilidad a las experiencias de mujeres científicas yucatecas y, con esto quiero decir 

también que logré interseccionalizar el análisis enriqueciendo así mi investigación. 

Para cerrar este apartado, las experiencias de Miriam, Flor y Cristina ilustran 

cómo, a través de la agencia, las mujeres mayas yucatecas se posicionan como líderes y 

referentes en sus campos, contribuyendo a la transformación social y cultural desde una 

perspectiva de empoderamiento y agencia, es decir materializar la agencia haciendo uso 

de sus recursos materiales, psicológicos, intelectuales, sociales y culturales. Por 

consiguiente, teniendo en cuenta las narraciones, la agencia es un proceso de liberación 

consciente que implica una continua negociación de identidades y roles dentro de estos 

escenarios institucionales. De esta manera, la mayoría de las mujeres mayas yucatecas 

no sólo se adaptan y responden a las demandas externas, sino que también reconfiguran 

y desafían las estructuras establecidas a través de sus acciones y decisiones cotidianas. 

Esta capacidad de agencia se fortalece mediante el acceso a redes de apoyo y la 

solidaridad entre pares, lo que les permite compartir estrategias y recursos para 

enfrentar las barreras impuestas por la desigualdad. En este sentido, la agencia no es 

resistencia, sino una forma de protagonismo activo en la construcción de nuestras 

propias trayectorias de vida y en la promoción de cambios que beneficien a nuestras 

comunidades. Presento dos testimonios más que reafirman lo planteado anteriormente:  

 

En un mundo científico donde las mujeres mayas yucatecas no somos 

sólo una minoría, sino que estamos lejos de ser protagonistas en la 

formulación de políticas destinadas a esta área, es urgente hablar de 

nuestra presencia en los espacios académicos y no académicos. Es 

decir, la mayoría de las mujeres mayas yucatecas necesitamos una 



147 
 

estrategia para aumentar nuestra presencia en la ciencia y que existan 

trabajos bien remunerados y políticas institucionales que nos 

permitan avanzar (Miriam, entrevista, 2021). 

A su vez, en mi caso, expresé lo siguiente: 

Es fundamental visibilizar nuestras historias porque brindan la 

posibilidad de conformación de nuevas realidades, en tanto facilita 

visualizar de qué manera se va desarmando una matriz de desigualdad 

y discriminación estructural hacia las mujeres como nosotras. Estoy 

convencida de que no podemos seguir invisibilizando nuestros 

valiosos aportes al conocimiento, porque si no hablamos de nosotras, 

estamos menoscabando nuestro propio camino y no podemos ser 

cómplices de esta violencia que vivimos (Bertha, entrevista, 2022) 

Como se expuso con anterioridad, los testimonios de las mujeres mayas 

yucatecas entrevistadas, protagonistas del estudio, permiten advertir que incursionar en 

el campo de las ciencias no es una tarea fácil, esto ante la discriminación y la falta de 

reconocimiento hacia ellas, lo que repercute en su desarrollo personal y profesional. Sin 

embargo, el contar con estudios doctorales les ha permitido ser capaces de visualizar las 

posibilidades de trabajo en un contexto ambiguo e incierto. Al mismo tiempo, las 

emociones también son una forma de responder a las dificultades del contexto y ejercer 

un poder individual. En este mismo punto, las cuatro mujeres mayas yucatecas 

consideramos que estudiar un doctorado nos brindó también herramientas para 

transformar nuestro camino y enfrentar de mejor manera diversas adversidades dentro o 

fuera del sistema educativo, lo que a su vez significa tener una visión más amplia, 

comprensiva, crítica y diversa del mundo. 

5.4. La agencia y estrategias para combatir la discriminación 

Las protagonistas del estudio perciben que la discriminación por su condición de género 

y su origen étnico persiste en el ámbito científico. En este sentido, han movilizado sus 

propias estructuras de oportunidad para ejercer su capacidad de agencia en el ámbito 

científico y combatir la discriminación durante su proceso formativo. El testimonio de 

Flor refuerza lo anterior: 

 



148 
 

Para nosotras, las mujeres mayas con doctorado, ha sido muy difícil 

incursionar en ciertos ámbitos académicos, hay muchos prejuicios. 

Por ejemplo, para quienes son mamás se piensa que van a estar más 

pendientes de los hijos, y para quienes no tienen hijos, se piensa que 

trabajar es un plus, es decir, algo extra, algo adicional, pero 

secundario (Flor, entrevista, 2021). 

 

El golpe más fuerte de discriminación para la mayoría de las mujeres mayas 

yucatecas se manifiesta cuando impacta directamente las oportunidades laborales. Al 

respecto, Bertha destaca: “hasta la fecha, no he encontrado una convocatoria para 

financiar proyectos de investigación dirigidos exclusivamente a mujeres indígenas, en 

este caso, mayahablantes” (Bertha, entrevista, 2022). Por su parte, Miriam menciona 

que: “[...] el reto para posicionarse académicamente es mayor para las mujeres que para 

un hombre, y no es por nuestra falta de capacidad, sino porque es muy difícil sobresalir 

en un campo donde las reglas las diseñaron los hombres” (Miriam, entrevista, 2021). En 

esta misma línea de análisis, Bertha añade: “[…] la mayoría de las mujeres mayas 

yucatecas competimos contra múltiples desigualdades en comparación con los hombres 

y las mujeres no mayas. No por falta de ganas o motivación, sino por las desigualdades 

de género en el ámbito científico” (Bertha, entrevista, 2022). 

 Ante situaciones como las descritas, las experiencias de las protagonistas del 

estidio son la puerta de entrada a una nueva visión de agencia femenina. Por esta razón, 

para comprender la capacidad de agencia es importante entender las situaciones 

particulares que afectan positiva o negativamente la posibilidad de acción educativa de 

las colegas y colaboradoras, como lo destaca Miriam: 

 

[...] si quieres destacar o hacer algún concurso como mujer y tienes 

más de 45 años, debes de tener artículos científicos, un grupo de 

investigación sólido, publicaciones o libros; digamos, así eres 

competencia. Por ejemplo, antes la beca del Sistema Nacional de 

Investigadores (SNI), podrías ser candidata hasta los 42 años para 

mujeres. Eso parece que ya cambió y qué bueno, lo negativo es que 

algunas universidades adoptaron ese criterio para la contratación. 

(Miriam, entrevista, 2021) 



149 
 

 A lo anterior se suma lo señalado por Bertha y Flor respecto a la urgencia de 

cuestionar la narrativa de la improductividad a cierta edad. Pues en el caso de las 

mujeres científicas, el edadismo se manifiesta en estereotipos y prejuicios basándose en 

la idea de que una persona mayor de 40 años ya no es “productiva”. De ahí que la 

experiencia de discriminación por edad es diferente según los cuerpos que la viven y 

según el contexto, puesto que cada experiencia permite analizar hasta qué punto se 

vulnera la capacidad de agencia. 

En este contexto, las posiciones sociales de origen y la cuestión de género 

determinan la manera en que las mujeres mayas yucatecas pueden incidir en una 

estructura de oportunidades en el ámbito científico. Es decir, la discriminación ha 

logrado tener un impacto adverso en cuanto a la igualdad de género en diversos ámbitos 

de la vida académica y social. Así lo relata Cristina: “[…] por diversas circunstancias 

familiares no puedo trabajar fuera de Hoctún; el viajar a diario a la ciudad resulta muy 

desgastante. Así que, desde aquí, mi pueblo, empecé a buscar formas de trabajar para 

incidir en la comunidad” (Cristina, entrevista, 2021). A pesar de la discriminación por 

su discapacidad, Cristina no ha desistido de la idea de integrarse a diversos ámbitos de 

la vida social y académica. En consecuencia, menciona que todavía existen condiciones 

familiares que desafiar y estrategias familiares que intensificar para sobreponerse a la 

discriminación y activar la agencia.  

Cristina comenta otra experiencia al momento de regresar a México: 

 

Nos han negado oportunidades como mujeres y como mayas, no sé 

cuál sería la palabra, pero esta discriminación se refleja en nuestras 

posibilidades laborales, en el acceso limitado al sistema de salud, la 

falta de respeto a nuestros derechos culturales, y la exclusión social 

que nos afecta como pueblo maya. Por ejemplo, los criterios de 

acceso a ciertos puestos hacen evidente que a la gente le causa temor 

que lleguemos a ciertos espacios. Entonces, ante esta falta de 

sensibilidad, hay que actuar para combatir la discriminación hacia 

mujeres mayas con discapacidad (Cristina, entrevista, 2021). 

Con respecto a lo anterior, Flor plantea que: “[…] las mujeres mayas tenemos 

derechos civiles, culturales, políticos y lingüísticos que debemos ver reflejados en el 

campo académico, pero un prejuicio común, efecto del racismo, es considerar que 



150 
 

nuestra lengua es un obstáculo para avanzar” (Flor, entrevista, 2021). Sobre el mismo 

tema, nuevamente Cristina puntualizó: “[…] a los hombres todavía les cuesta reconocer 

nuestro esfuerzo; nos consideran personas de menor categoría o capacidad y si tienes 

una discapacidad te consideran incapaz” (Cristina, entrevista, 2021). En este contexto, 

las colegas señalan que es necesario pasar de los documentos oficiales a una práctica 

efectiva, donde tanto hombres como mujeres tengan las mismas oportunidades 

colectivas e individuales para su desarrollo en el ámbito educativo y científico. 

Reconocer y abordar estas barreras es fundamental para promover un entorno más 

inclusivo y equitativo. 

De igual manera, el hecho de que existan pocos indicios de la presencia de 

mujeres mayas científicas en las instituciones educativas y otros espacios de 

representación puede explicarse por el fenómeno de la discriminación histórica que ha 

sufrido el pueblo maya. En esta misma línea de discusión, las protagonistas del estudio 

coincidieron en que si miramos un poco a nuestro alrededor podemos percatarnos de 

que esto es producto de esa discriminación que ha estado no sólo latente sino actuante 

en el estado de Yucatán. Es por ello que las experiencias de discriminación y exclusión 

no sólo han afectado a las generaciones pasadas, sino que continúan impactando a las 

mujeres mayas en la actualidad. Este contexto de discriminación estructural ha limitado 

las oportunidades educativas y profesionales para muchas mujeres mayas, perpetuando 

la invisibilidad de sus contribuciones en la ciencia y otros campos.  

Reflexionar sobre la intersección de género y pertenencia étnica permite 

visibilizar las luchas y resistencias de las mujeres mayas protagonistas de esta 

investigación, destacando su capacidad de agencia como un proceso colectivo que 

desafía y transforma las estructuras opresivas. Este reconocimiento es fundamental para 

construir un futuro más justo y equitativo, donde todas las voces y experiencias sean 

escuchadas y valoradas. Por tanto, se ahonda en la idea de hacer visible la desigualdad 

de género, y dotar de valor sociopolítico a las vivencias de las mujeres indígenas, puesto 

que la agencia es un proceso que ocurre desde una colectividad. En este marco, las 

mujeres indígenas mayas tenemos que empezar por desarrollar agencia frente a las 

relaciones de desigualdad y colonialismo de las perspectivas científicas preponderantes, 

enriqueciendo con nuestra práctica investigativa las metodologías horizontales, a fin de 

construir agencia colectiva que permita la transformación de producción de 

conocimiento unas y otras a la vez.  

 



151 
 

5.5. Nuevos Espacios de Agencia para la Incidencia Científica  

En este apartado se hace un análisis de las narraciones para evidenciar los distintos 

espacios de agencia utilizados por las mujeres mayas yucatecas, protagonistas del 

presente estudio, después del doctorado. Ahondar en esta cuestión desde la perspectiva 

interseccional supone considerar las experiencias formativas que han permitido a las 

colaboradoras configurar nuevos espacios de incidencia personal y profesional, así 

como potenciar estrategias para gestionar su acción social, al tiempo que fortalecen y 

reconfiguran su identidad maya. En consonancia con este planteamiento, se presentan 

los testimonios siguientes: 

En mi caso, desde la sociedad civil, la población con la que más me 

gusta incidir son las personas jóvenes y adultas; en este incidir he sido 

invitada a dar pláticas en secundaria en mi localidad y en una 

preparatoria en Mérida. Entre los temas que me interesa impulsar 

están los derechos a la tierra, los derechos económicos y los derechos 

humanos; también me gusta establecer diálogos sobre la vida en las 

comunidades rurales y las problemáticas que enfrentamos las 

mujeres. (Cristina, entrevista, 2021) 

Para mí, el ámbito educativo es un referente para seguir 

contribuyendo desde mi formación, la Universidad. Nos hermana el 

mundo académico, aunque no debemos olvidar trabajar desde la 

pedagogía social directamente con la gente en la comunidad, con 

jóvenes, campesinos, agricultores, niños, mujeres. Ese es uno de mis 

anhelos, hacer trabajos más desde la comunidad (Miriam, entrevista, 

2021) 

Considero que nuestro papel es clave dentro de nuestros pueblos y 

comunidades en lo que se refiere a la transmisión de nuestra historia, 

la lengua, la educación y los derechos a la participación política de 

las mujeres mayas. También la universidad sigue siendo un espacio 

clave para desarrollar proyectos de investigación con incidencia 

social, aunque tiene sus propios retos y limitaciones (Bertha, 

entrevista, 2022) 



152 
 

Me enfoco a la investigación y consultoría independiente; también 

realizo traducciones en lengua maya. Un ejemplo de ello fue mi 

colaboración en el blog Chilam Balam, y mi participación en el Grupo 

de Acompañamiento a Lenguas Amenazadas (GALA). Estoy 

trabajando en un curso de redacción académica en español para 

mujeres mayahablantes, con un pequeño apoyo que conseguí con el 

Institute of International Education (IIE). Pero no ha sido fácil, una 

pensaría que con el doctorado todo es más fácil, pero no es así (Flor, 

entrevista, 2021) 

Es indiscutible que diversos factores –como la situación económica, la etnia, la 

edad y el nivel de escolaridad– están relacionados con el desarrollo de la agencia y las 

posibilidades de participación en diferentes espacios. Algunas de las protagonistas del 

estudio perciben que su capacidad de agencia para influir en el desarrollo de sus 

comunidades a través de las instituciones públicas está limitada; pese a ello, reconocen 

que ante este panorama se requiere hacer uso de recursos emocionales, sociales y 

políticos para autoincentivarse, reinventarse y emprender la acción. Este análisis 

también revela que, a pesar de los desafíos institucionales y estructurales, la mayoría de 

las mujeres mayas yucatecas encuentran formas innovadoras y revolucionarias de 

ejercer su agencia. A través de la educación, la investigación, la consultoría y el trabajo 

comunitario, estas colegas mayahablantes están redefiniendo los límites de su 

participación y creando nuevos espacios de incidencia. Al enfrentarse a un entorno 

institucional a menudo burocrático y restrictivo, han desarrollado estrategias que 

incluyen la colaboración con organizaciones de la sociedad civil, la creación de redes de 

apoyo y la utilización de plataformas digitales para amplificar sus voces y compartir 

conocimientos. Estas acciones no sólo fortalecen su identidad y cohesión comunitaria, 

sino que también desafían las narrativas hegemónicas que han subestimado 

históricamente su contribución. La capacidad de agencia de estas mujeres para adaptarse 

y persistir en sus esfuerzos demuestra una notable fuerza, determinación y pasión, 

subrayando la importancia de reconocer y apoyar su papel vital en la construcción de 

una sociedad más justa e inclusiva. 

 

 



153 
 

En el caso de Flor, ella explica que enfrentó dos adversidades; por un lado, no 

había vacantes laborales con su perfil, y las que había se quedaban en la burocracia, lo 

cual no asegura nada para una mujer mayahablante con doctorado. Al respecto, 

menciona que: “pareciera dársele preferencia a las áreas de Ciencia, Tecnología, 

Ingeniería y Matemáticas (STEM), pero la realidad es que tampoco se apoya a las 

mujeres mayas en ese campo” (Flor, entrevista, 2021). Ante estas situaciones, es 

importante la comunicación con redes académicas, colegas y las organizaciones con las 

que se establece un vínculo durante el doctorado. En su narración, Flor comparte: “(…) 

hace poco me contactó la organización Centinelas del Agua A.C., quienes están 

realizando una evaluación ambiental estratégica en la península de Yucatán; me dijeron 

que necesitaban de un mayahablante. Estuve en la reunión de grupos con comunidades 

mayas, estoy muy interesada en participar” (Flor, entrevista, 2021). Al ahondar en el 

significado que tiene para Flor esta invitación, ella reitera que la organización civil 

organizada ha sido un espacio que le ha permitido ejercer su agencia mediante la 

coordinación de proyectos que tienen que ver con la recuperación de la lengua y la 

construcción de sus propios medios comunicativos. 

Por otro lado, Cristina comenta sobre su experiencia, que le ha posibilitado 

incidir desde la organización civil: 

 

Como parte de Ajal- Lol, he tenido oportunidad de trabajar en la 

prevención de la desnutrición, así como de liderar campañas para el 

cuidado de la salud integral de las mujeres. Además, la 

organización me ha permitido capacitarme en temas de mi interés 

como género y salud. Por ello es que contactamos con la 

organización “Visión Compartida”, gente muy preparada, con la 

intención de seguir mejorando y de ampliar nuestros horizontes” 

(Cristina, entrevista, 2021) 

 

Por mi parte, en mi narración pongo de relieve que “en la actualidad es más 

difícil el ejercicio de la docencia en el nivel superior, principalmente debido a que no 

hay plazas, casi todo son contratos horas -clases”. Flor coincide conmigo respecto a que 

tener estudios doctorales no facilita la incidencia en algunos ámbitos institucionales. No 

obstante, ambas reconocemos que el doctorado representa una oportunidad para 



154 
 

reinterpretar las normas sociales en un contexto en el que las mujeres mayas 

experimentamos situaciones de desigualdad y discriminación.  

Mi testimonio plantea mi postura y propuesta: 

[…] debemos insistir en trabajar por una ciencia inclusiva y 

antirracista, así como la incorporación de mujeres mayahablantes en 

los espacios académicos; se requiere para ello de convocatorias 

antirracistas para la plena y efectiva participación de las mujeres 

mayahablantes, las personas con discapacidad y las personas 

indígenas, pues en una sociedad intercultural nadie es más o menos 

(Bertha, entrevista, 2022) 

 Como puede evidenciarse, la relación entre la agencia y las instituciones (tanto 

formales como informales) configuran escenarios donde las mujeres mayas yucatecas 

podrían actuar o tener un papel sustancia; sin embargo, las protagonistas del estudio 

consideran que se trata de espacios a los que no todas tienen acceso, y el tener doctorado 

no brinda esta posibilidad. De esta manera, los testimonios hacen patente que, para tener 

presencia en diferentes espacios, las mujeres mayas yucatecas protagonistas del estudio 

han tenido que construir iniciativas propias y tejer redes de solidaridad para ampliar su 

horizonte de agencia según los intereses y el proyecto de vida de cada una. Es este mi 

caso que “como consultora independiente tengo mucho interés en seguir promoviendo los 

derechos políticos-electorales de las mujeres mayas para el cumplimiento de las acciones 

afirmativas” (Bertha, entrevista, 2022). Esta causa representa para mí un nuevo espacio 

de incidencia social y política. 

 Todo lo planteado hasta ahora, resulta positivo en cuanto se trata de 

experiencias que permitieron a las colaboradoras releer el sentido de los prejuicios 

y actitudes discriminatorias de pares, colegas e instituciones. Simultáneamente, les 

permitieron darse cuenta de que su posibilidad de agencia está atada a un sentido 

de responsabilidad con respecto a su identidad, su historia, lengua y profesión. Para 

tal efecto, el tener estudios doctorales las ha incentivado a realizar un análisis 

interno acerca de sus roles y su poder de negociación constante. 

 

  



155 
 

5.6. El Doctorado: Camino hacia la Educación Científica Intercultural  

Es importante reflexionar sobre que, si bien las motivaciones para estudiar un doctorado 

son diversas, en el caso de las protagonistas de esta investigación, el aprovechamiento 

de la oportunidad de realizar estos estudios fue gracias a la agencia que cada una tiene, 

potenciada por las redes familiares e institucionales, la postulación a becas, las 

emociones, los conocimientos y el encadenamiento de una serie de acciones sobre la 

base de la experiencia. Las vivencias que aquí se citan ilustran cómo estudiar un 

doctorado le permitió a cada una de las colegas un nuevo comienzo. A manera de 

ilustración leamos el siguiente testimonio de Miriam: 

[…] en mi práctica como profesora-investigadora de la UASLP, a 

partir del doctorado he impulsado el intercambio de experiencias 

entre médicos tradicionales y parteras de la Huasteca Potosina y la 

región maya peninsular, con la convicción firme de conversar acerca 

de cómo las mujeres pueden tener un parto seguro y en libertad, 

respetuoso de sus convicciones. Así como he realizado talleres 

dirigidos a mujeres para elaboración de pomadas y jabones (Miriam, 

entrevista, 2021) 

 

Mediante el planteamiento anterior, Miriam deja claro que los saberes 

ancestrales, como el uso de plantas medicinales y la partería, son tan importantes 

como los conocimientos de la medicina occidental, pues ambos fortalecen el 

sistema científico. Además, Miriam mencionó que en el doctorado encontró una 

oportunidad para desarrollar dos líneas de investigación en las que había venido 

trabajando desde la maestría: la primera es el estudio epidemiológico de la 

enfermedad de Chagas en el sector de salud pública, y la segunda, la 

investigación sobre fitomedicamentos, como el extracto de ajo. Para ella, la 

posibilidad de vincular los conocimientos de investigación biomédica y la 

sabiduría de medicina tradicional es clave. 

Por su parte, Flor considera que el doctorado la ha convertido en una mujer 

mucho más desarrollada intelectualmente, lo que le ha permitido tomar decisiones con 

más conocimientos y transformar su práctica educativa. En su testimonio, Flor nos 

brinda un ejemplo de lo anterior: 



156 
 

 

[...] siento la necesidad de dar clases, me gusta mucho, aprendo 

mucho; siento que puedo compartir cosas que aprendí en el 

doctorado. También como consultora independiente estoy enfocada a 

un proyecto que se llama Qui’-Chak, en atención a la necesidad de 

espacios de equidad lingüística y cultural (Flor, entrevista, 2021) 

 

En consonancia con lo anterior, Flor menciona que ha sabido aprovechar cada 

oportunidad; de una o de otra manera, estudiar el doctorado en Barcelona le permitió 

construir redes para conjuntamente trabajar en la vitalidad lingüística de la lengua maya, 

que es algo que le ha interesado mucho. Hoy, está convencida y comprometida con la 

necesidad de motivar a los jóvenes para que utilicen este idioma en diferentes espacios. 

Al respecto, Flor enfatiza: “Se trata de demostrar que no sólo se puede hablar maya de 

cosas cotidianas, sino que podemos explicar ideas escritas en otras lenguas; es decir, se 

puede explicar todo en lengua maya, eso pude demostrarlo en la tesis del doctorado” 

(Flor, entrevista, 2021). Mediante este testimonio, Flor también hace patente que el 

doctorado le permitió tener una visión más amplia de las prácticas educativas, sobre 

todo en lo relacionado con la enseñanza de la lengua maya porque –para ella– el mayor 

valor que tiene la identidad del pueblo maya es su propia lengua, eso es la base de todo. 

El análisis de los testimonios de Miriam y Flor revela una profunda 

interconexión entre la formación académica y la valoración de los saberes ancestrales, 

culturales y lingüísticos. Miriam subraya la importancia de integrar conocimientos 

tradicionales y científicos, destacando su trabajo con médicos tradicionales y parteras, y 

su investigación en fitomedicamentos. Este enfoque no sólo enriquece el campo de la 

salud con una perspectiva holística, sino que también respeta y preserva las prácticas 

culturales que han sido fundamentales para sus comunidades. Por otro lado, Flor 

evidencia cómo el doctorado ha expandido su capacidad intelectual y práctica, 

permitiéndole influir significativamente en la vitalidad lingüística de la lengua maya. A 

través de su proyecto Qui’-Chak, Flor se compromete a promover la equidad lingüística 

y cultural, demostrando que la lengua maya puede ser una herramienta poderosa para 

transmitir conocimientos complejos y diversas ideas. Ambos testimonios resaltan que la 

educación superior no sólo proporciona herramientas académicas avanzadas, sino que 

también puede ser un medio para revitalizar y empoderar las prácticas y lenguas 



157 
 

indígenas. La agencia de las protagonistas del estudio se manifiesta en su capacidad 

para utilizar su formación doctoral como un puente entre el conocimiento científico y 

las tradiciones culturales, fomentando una visión más inclusiva y diversa de la ciencia y 

la educación. Esto demuestra que la integración de saberes tradicionales en el ámbito 

académico no sólo es posible, sino esencial para un desarrollo más equitativo y 

respetuoso de todas las formas de conocimiento. 

Cristina, por su parte, hace referencia a la organización civil que ella, junto a 

otras compañeras de su pueblo, construyeron. En su testimonio resalta lo siguiente: 

 

[...] en el año 2002, antes de entrar al doctorado, junto con otras 

compañeras empezamos a formar la organización civil Ajal-Lol en 

mi pueblo, en Hoctún. Después del doctorado, como en 2007, volví 

a retomar esta actividad de forma menos interrumpida. Hemos 

trabajado por construir una estrategia de apoyo a las comunidades 

por medio de empresas aliadas, esto con el fin de contribuir a 

mejorar la calidad de vida de personas adultas mayores, mujeres, 

infantes y personas con discapacidad (Cristina, entrevista, 2021) 

A propósito de la constitución de la organización civil, Cristina mencionó que 

desde las organizaciones es posible hacer lecturas de la realidad compartidas con otras 

mujeres, las cuales sirven de motor para actuar frente a situaciones interpretadas como 

injustas y necesarias de revertir. A partir de estas acciones, Ajal Lol busca transformar la 

condición de injusticia en la que se encuentran muchas mujeres mayas yucatecas, pero, 

además resignificar el papel de las propias integrantes frente situaciones que perciben 

como injustas. A resultas de todo lo anterior es que podría sumarse a la capacidad de 

agencia un sentido de compromiso colectivo. 

Otro ejemplo vinculado al doctorado como la oportunidad para abrirse un nuevo 

camino, se relaciona con enfrentar las barreras de la exclusión y la discriminación en la 

ciencia. En mi caso puedo compartir lo siguiente: 

 

[…] me interesa mucho centrar mis esfuerzos en difundir la historia 

de mujeres científicas mayas como yo, para inspirar a más mujeres 

y niñas mayahablantes y aumentar su participación plena en la 

ciencia. Cuando digo promover la participación plena, me refiero a 



158 
 

que pocas veces se habla de las estructuras racistas que rodean esos 

logros, y que atraviesan las vidas de quienes los caminamos. 

(Bertha, entrevista, 2022) 

 

En mi relato, señalo que las desigualdades raciales, lingüísticas y de género se 

entretejen de tal manera que la posibilidad de dedicarse a la ciencia disminuye aún más 

para la mayoría de las mujeres mayas yucatecas, por lo que considero que profundizar 

en nuestras experiencias es clave para identificar nuestras capacidades de agencia y de 

transformación de situaciones adversas. 

Continuando con la idea anterior, es necesario destacar que todas las colaboradoras 

coinciden que la inclusión se traduce en beneficio para las mujeres y la comunidad en su 

conjunto. Por ello, Miriam anhela en un futuro pertenecer a una asociación civil que 

trabaje a nivel comunitario, pese a que ello implique, paradójicamente, la renuncia a ser 

parte del Sistema Nacional de Investigadores de México, en la medida en que considera 

la posibilidad de trabajar sus investigaciones con mayor libertad desde las necesidades 

de la comunidad.  

Como podemos apreciar, los intereses y acciones de las colaboradoras en el estudio 

son diversas, sin embargo, todas van encaminadas a contribuir en la construcción de una 

sociedad más justa e igualitaria, desde sus propias trincheras y experiencias, con la 

esperanza puesta en la promesa de que las condiciones de vida de la mayoría de las 

mujeres mayas yucatecas mejoran con más educación intercultural antirracista. Como se 

ha comentado en este análisis, lograrlo no tiene que ver únicamente con la agencia 

individual, sino también con las posibilidades reales de incidir colectivamente.  

 

Apuntes de Cierre del Análisis: Aproximarse a la Agencia Femenina  

El análisis de los resultados se estructura a partir de cuatro ejes principales: el papel de 

las redes de apoyo, el papel de las emociones, estrategias para combatir la 

discriminación y los márgenes de agencia para la incidencia científica, los cuales actúan 

como conectores teóricos-epistemológicos.  

En el marco de los relatos presentados en esta investigación, se plantea que la 

agencia no puede verse como una potencia individual. Si bien en su materialización 

influyen capacidades individuales como el autoestima, autoconfianza, aspiraciones y 

metas, hay que ver la agencia como toda una red de redes o poderes que permiten –en 



159 
 

este caso a la mayoría de las mujeres mayas yucatecas– relacionarse con otras mujeres, 

grupos, organizaciones y colectivos que –a su vez– les permiten influir en otras 

mujeres, resistir juntas y ser influidas por ellas. Considerando lo planteado, algunos de 

estos grupos o colectivos son la familia, el comité tutoral, colegas del programa 

doctoral, redes académicas internacionales, mentoras académicas, parteras, activistas, 

etc. Entonces, hacer grupo y tejer redes es primordial pues “muchas veces nos falta 

seguridad, confianza y empoderamiento para poder transitar los retos acompañadas, del 

nivel que sea, pero no hacerlo autolimita nuestra incidencia” (Cristina, entrevista, 

2021). Aunado a ello, Miriam externó: “Una investigación no la puede hacer una sola 

persona. A mí me encantaría hacer investigaciones de incidencia comunitaria que 

respondan a problemáticas comunitarias, sin tantas cuestiones burocráticas, intereses 

políticos y restricciones presupuestarias; así que no puedo hacerlo sola” (Miriam, 

entrevista, 2021). 

El paradigma de la interseccionalidad es uno de los planteamientos teóricos de 

esta tesis doctoral, básicamente porque la agencia no puede analizarse sin considerar los 

factores contextuales que se conjugan en cada historia. De esta manera, las experiencias 

formativas son una herramienta importante para entender cómo las protagonistas del 

estudio van reconfigurando su identidad mediante su accionar consciente. Por ejemplo, 

en el caso de Miriam, Flor, Cristina y la autora de esta tesis, se observan espacios o 

esferas de agencia como la universidad, la comunidad, casas de salud, la radio, 

organizaciones de la sociedad civil, colectivas de mujeres, redes internacionales, 

proyectos independientes de consultoría, la familia y el espacio personal de género. En 

la Tabla 6 se resume los resultados del análisis realizado en este bloque. 

Por otra parte, entre los recursos colectivos que permiten el ejercicio efectivo de 

la agencia (Alkire, 2008), en el caso particular de las colaboradoras, se encuentran: el 

sentido de pertenencia a la cultura y el pueblo maya; su participación en diversos 

programas y proyectos que brindan apoyos a población mayahablante, tales como el 

Instituto para el Desarrollo del Pueblo Maya (Indemaya); el proyecto Unidad Agrícola 

Industrial para la Mujer Campesina, (UAIM) en 1994; el Consejo Nacional de Fomento 

Educativo (Conafe); la Comisión Nacional para el Desarrollo de Pueblos Indígenas (CDI) 

y el Programa de Fondos Regionales Indígenas; el Programa Internacional de Becas de 

Posgrado de la Fundación Ford en México, por mencionar algunas. 

 



160 
 

Tabla 6. 

Aproximarse a la agencia de las mujeres mayas yucatecas con doctorado 

 

Análisis de la literatura Constelaciones de sentido 

Formas de agencia: la agencia personal o 

autónoma, la mediada (lenguajes y 

diferentes herramientas de apoyo), y la 

interactiva-colectiva (trabajo colaborativo / 

comunal) (Bandura, 2001). 

 

La agencia como toda una red de redes o 

poderes que permiten a las mujeres mayas 

yucatecas relacionarse con otras mujeres, 

hacer alianzas, grupos y transitar 

acompañadas los desafíos. 

 

Esferas o espacios de agencia: política, 

social, económica y cultural (Alkire, 2005). 

Familia, la virtualidad, medicina tradicional, 

centros de salud, la universidad, medios de 

comunicación, comunidades de aprendizaje, 

organizaciones de la sociedad civil (OSC) y 

espacio personal. 

 

Desigualdades de género: barreras políticas, 

legales, sociales, económicas, culturales, 

que limitan las capacidades y libertades de 

las mujeres, perpetuando las desigualdades 

(Alkire, 2007). 

Vinculadas a maternidad, discapacidad, 

lengua indígena, falta de apoyo económico, 

discriminación de género, discriminación por 

edad, inestabilidad laboral y bajos salarios. 

La agencia femenina (Domínguez y 

Contreras, 2017): escenarios contemplados a 

futuro por las mujeres mayas yucatecas. 

Universidades públicas y privadas, centros de 

investigaciones, OSC, colectivos, programas 

sociales, bibliotecas, agencias de consultoría 

y centros de educación comunitaria. 

Nota.  Elaboración propia, teniendo como referente las transcripciones de las entrevistas. 

 

 

 



161 
 

 

Con lo que ha sido discutido en este apartado, en su trayecto formativo tanto 

Miriam, Cristina, Flor y Bertha, han superado obstáculos y han evolucionado, pero 

como ellas mismas mencionan en sus experiencias, el entorno en que deben insertarse 

no ha cambiado y muchas barreras se mantienen; por ello recurrir a la agencia es una 

forma de enfrentar los desafíos de manera distinta. De este modo, la capacidad de 

agencia es transformadora en tanto genera un cambio que puede ser juzgado en términos 

de los propios valores y posicionamiento político de las agentes (Alkire, 2008). No 

obstante, se requiere indagar más para conocer mejor experiencias colectivas, pues –

como las colegas entrevistadas lo mencionaron– todavía existen factores en la estructura 

o tejido social que fomentan prácticas que generan desigualdades Al respecto, Cristina 

comenta su experiencia a continuación: 

 

Hay que recordar que todo parte de una realidad social, y a su vez lo 

social nos hace ver la realidad de forma no aislada. Por ejemplo, mi 

labor como Directora del Centro Coordinador de la CDI en Maxcanú 

marcó mi vida. Durante ese tiempo, mi compromiso era apoyar a las 

mujeres mediante capacitación, proyectos productivos y 

fortalecimiento organizativo. Es decir, lo primordial era que los 

fondos regionales llegasen a la comunidad para mejorar las 

condiciones de existencia de las mujeres. (Cristina, entrevista, 2021) 

.  

Por último, como se ha visto, las experiencias formativas durante el doctorado, las 

circunstancias del mercado laboral, el contexto familiar y las nuevas motivaciones e 

intenciones van configurando el poder de agencia de la mayoría de las mujeres mayas 

yucatecas con doctorado. Asimismo, como el estudio revela, hay que ver la agencia 

como todo el espectro de poderes que nos permite como mujeres hacer red; por tanto, se 

puede decir que la agencia considera un proceso que va más allá del género, ya que los 

factores de etnia, situación económica, escolaridad y discapacidad juegan un rol crucial 

para entender las condiciones necesarias para transformar nuestras vidas y su proceso de 

reconfiguración identitaria.  

 



162 
 

Los relatos presentados en este capítulo nos permiten comprender la amplitud de 

formas de vivir y entender la agencia, y nos brindan la oportunidad de encontrarle un 

sentido desde la diferencia. Un ejemplo de ello es apreciar como las colaboradoras 

durante su proceso formativo actuaron protagónicamente, como agentes, ante la 

inequidad y la falta del “piso parejo” de su formación para avanzar con sus estudios 

mediante la capacitación en las áreas que ellas consideraban necesitar. 

Siguiendo con el proceso de análisis de la presente investigación, en el siguiente 

capítulo se abordará de manera particular, a través de breves relatos de vida, los 

procesos de reconfiguración identitaria de la experiencia de ser mujer maya con 

doctorado; en un contexto en el que la mayoría de las mujeres mayas yucatecas son 

doblemente discriminadas, tanto por su origen étnico como por su condición de género 

y, en el caso de Cristina, por su condición de discapacidad. Es decir, en el último 

capítulo se discute de manera más específica las experiencias de reconfiguración y 

constitución de las vidas de quienes dan sentido a este estudio, cuatro mujeres mayas 

yucatecas cuyas identidades se construyen y reconstruyen en referencia a sus 

circunstancias específicas, a sus trayectorias formativas y a su capacidad de agencia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



163 
 

Capítulo 6. Una Mirada Interseccional a la Reconfiguración de Identidades de 

Mujeres Mayas Yucatecas con Doctorado 

En este capítulo se muestra una versión editada y resumida de los relatos de vida 

recuperados para desarrollar esta investigación, con la idea de presentar de manera 

directa, a través del lenguaje, el ser y hacer de cuatro mujeres mayas yucatecas con 

doctorado, sus experiencias de reconfiguración identitaria desde una mirada 

interseccional. Los relatos que se presentan editados con el énfasis de la investigadora y 

los objetivos de la investigación; han sido retomados de las entrevistas en profundidad 

realizadas a las colegas mayas, por lo que las constelaciones de sentido fueron 

estructuradas de acuerdo con en tres tiempos específicos: antes, durante y después del 

doctorado. 

En el caso concreto de la investigación que nos ocupa, la comunidad étnica de 

procedencia de las mujeres mayas protagonistas del estudio cumple un papel 

fundamental como regulador de la condición de género asignado a las mujeres dentro de 

ella; son de gran aportación también las categorías sociales de género, discapacidad, 

edad, escolaridad, lengua indígena y situación económica (formas de interconectarse). 

En este sentido, empleo la teoría de interseccionalidad por considerar que permite 

analizar dinámicas sociales complejas que dan lugar a formas particulares de 

posicionamiento de la mayoría de las mujeres mayas yucatecas. A través del método 

etnográfico feminista y la autoetnografía se ha reconstruido las constelaciones de 

sentido que narran el proceso de reconfiguración de identidades de las cuatro mujeres 

mayas colaboradoras, experiencia que transcurrió dentro de un proceso de movilidad 

geográfica. Aun en medio de ello, el lugar de origen, la familia y la lengua son el primer 

vínculo reconocido como base de la raíz étnica / maya. Ciertamente, ser mujer en el 

pueblo maya implica reconocerse a sí mismas como un grupo con características 

culturales diferentes al resto de la población del país; en ese proceso, la identidad 

individual se articula con la identidad del grupo de pertenencia, que nos ha transmitido 

la memoria histórica, una visión de la vida y una lengua para comunicarnos. Vale la 

pena añadir que el reajuste intergeneracional a la comunidad y a la unidad familiar 

tienen un peso importante en la reconfiguración de identidades de mujeres mayas 

yucatecas como nosotras. 

 



164 
 

La organización de este segmento se presenta de la siguiente manera: en la 

primera sección, se exponen los relatos de todas las colaboradoras, incluidos los de la 

autora de esta tesis; en un segundo momento, se realiza el análisis sobre el proceso de 

reconfiguración de identidades desde el enfoque interseccional, así como algunas 

reflexiones al respecto. Finalmente, se plantean algunas reflexiones finales del capítulo. 

6.1. Las Voces de las Entrevistadas: Relatos de Vida desde una Mirada 

Interseccional 

6.1.1. Relato 1. Miriam Rubí, 52 años. La joven universitaria que soñó con crear 

vacunas y trabajar en un laboratorio. 

Ser mujer maya… Me siento una mujer orgullosa de mi cultura, nací 

en tierra maya y así me reconozco. Me siento maya; lo llevo en la 

sangre porque mi papá y mi mamá son mayas. Las mujeres mayas 

todavía nos enfrentamos a la discriminación por género y por ser 

mayas, hay mayores dificultades para una mujer que desea seguir 

estudiando si tiene hermanos hombres.  

No hablo maya, porque no me enseñaron la lengua maya. Así que 

para algunas personas no soy maya, hay quienes saben maya y son 

muy inteligentes en su lingüística, en sus tradiciones, etcétera, pero 

no quiere decir que todas seamos así. Todavía hay muchos prejuicios. 

En una ocasión, un compañero me cuestionó y me dijo: “como maya 

no deberías pintarte el cabello, las mujeres indígenas no se pintan el 

cabello. ¡Tú quieres ser güera, una maya rubia!” A lo que reviré: “no 

tengo que limitarme, hago lo que quiera con mi cuerpo y eso incluye 

pintarme el cabello del color que quiera” (Miriam, entrevista, 2021). 

 

Miriam expresa con orgullo su identidad maya, destacando que su conexión con la cultura 

proviene de su linaje y de haber nacido en tierras mayas. Sin embargo, también menciona 

la complejidad de cómo se define ser maya, ya que no habla la lengua maya, lo cual 

genera cuestionamientos por parte de otras personas sobre su “autenticidad” como maya. 

Esta situación subraya un conflicto interno y externo en torno a lo que significa ser parte 

de una cultura. La identidad no sólo está ligada a aspectos lingüísticos o tradicionales, 



165 
 

sino que es una construcción más amplia y diversa que puede incluir aspectos subjetivos 

y emocionales.  

Miriam rechaza la idea de que su valor cultural esté determinado únicamente por 

si habla o no la lengua maya, lo que sugiere una visión más inclusiva e interseccional de 

la identidad étnica. A pesar de las diferencias entre los que mantienen prácticas 

tradicionales y aquellos que no, Miriam resalta la multiplicidad de ser maya, una 

comunidad rica y variada en sus expresiones culturales. 

Por otro lado, el testimonio pone de relieve un problema persistente de 

discriminación tanto por género como por etnia. Como mujer maya, Miriam enfrenta 

obstáculos adicionales en comparación con los hombres, especialmente en cuanto al 

acceso a la educación. Lo anterior, pone en evidencia la estructura patriarcal que prioriza 

a los hombres y limita las oportunidades para las mujeres. La discriminación no sólo está 

basada en el hecho de ser mujer, sino también en el contexto étnico: el ser maya agrava 

esta situación, haciendo que las mujeres mayas enfrenten una doble marginalización. 

Este aspecto refleja un contexto social en el que las mujeres indígenas, a pesar de 

los avances en igualdad de derechos, aún deben lidiar con barreras estructurales tanto 

dentro de sus comunidades como en la sociedad más amplia. 

Un aspecto destacado en el testimonio es la reafirmación de la autonomía 

personal, que se expresa en la decisión de la narradora de pintarse el cabello. Esta acción, 

aparentemente simple, es un símbolo de su libertad individual y de su derecho a decidir 

sobre su cuerpo, además de que desafía las expectativas y estereotipos impuestos tanto 

por miembros de su comunidad como por la sociedad en general. La crítica de su 

compañero, quien sugiere que como mujer indígena no debería pintarse el cabello, refleja 

los estereotipos que aún persisten en torno a cómo deben comportarse las mujeres 

indígenas mayas. 

La respuesta de Miriam es una manifestación de agencia: reivindica su derecho a 

ser ella misma y a no ser limitada por normas tradicionales o expectativas externas. Este 

acto también habla de una lucha por redefinir lo que significa ser una mujer indígena en 

el mundo contemporáneo, donde la identidad puede coexistir con la autonomía y la 

individualidad. 

Este testimonio es un poderoso ejemplo de las tensiones que enfrentan las mujeres 

mayas en la intersección entre identidad cultural, discriminación y autonomía personal. 

La narradora articula con claridad su orgullo por su herencia, pero también denuncia las 

barreras que enfrenta por su género y etnia. Asimismo, resalta su deseo de ser reconocida 



166 
 

no sólo como parte de una cultura, sino también como una mujer con pleno derecho a 

tomar decisiones sobre su cuerpo y su vida. El testimonio invita a reflexionar sobre la 

complejidad de las identidades en el mundo actual y los desafíos de romper con los 

estereotipos y las expectativas impuestas por la sociedad. 

 

Estudiar un doctorado… Haber recibido la beca de la Fundación 

Ford para estudiar el doctorado fue muy importante en mi vida porque 

me llevó a valorar más mi origen. Me dieron una gran oportunidad. 

El doctorado me hizo asumir aún más mi compromiso social, 

cimentar una perspectiva comunitaria. También el doctorado me 

permitió mostrarme tal cual soy, no esconder mis propios conflictos 

de identidad, no sentirme mal cuando me juzgan por no hablar maya 

y defender mis puntos de vista.  Por ejemplo, en mi defensa de tesis 

del doctorado, me otorgaron mención honorífica. Además, le 

permitieron a mi padre leer el acta de examen, durante el cual 

manifesté mi gratitud porque sentía que ese título también era de mi 

padre y mi madre, porque sin su apoyo yo no hubiese podido lograrlo 

(Miriam, entrevista, 2021).  

 

Este relato da cuenta del impacto de la educación, el conflicto y la resolución de la 

identidad cultural, el rol de la investigación y la medicina tradicional, y el 

reconocimiento y apoyo familiar. Más allá del logro académico, el doctorado se 

convierte en una herramienta que permite reevaluar y fortalecer la identidad, 

haciendo que la persona valore más su origen y su cultura. Este tipo de 

transformación muestra cómo la educación, especialmente a nivel avanzado, no 

únicamente otorga conocimiento, sino que puede profundizar el sentido de 

pertenencia cultural y fomentar una perspectiva comunitaria. El doctorado también 

facilitó un espacio de autoafirmación. Miriam menciona que se sintió capaz de 

mostrarse tal como es, sin esconder sus conflictos de identidad, lo que indica que 

el proceso educativo no sólo ocurrió en el ámbito técnico o académico, sino que 

fue profundamente personal. La educación aquí es vista como un vehículo para 

hacer crecer la agencia y enfrentarse a los juicios externos, como cuando se la 



167 
 

criticaba por no hablar maya. En este sentido, el testimonio refleja cómo los 

estudios pueden ofrecer una plataforma para el fortalecimiento personal y la 

defensa de las propias convicciones. Además, en esta narrativa el doctorado juega 

un rol importante en la resolución de dichos conflictos. La realización del 

doctorado permitió a Miriam encontrar un equilibrio, así como un espacio donde 

expresar su identidad sin miedo a los juicios externos, consolidando su perspectiva 

comunitaria y su compromiso social. 

Como docente-investigadora… Como doctora también me queda 

claro que hay que repensar el rol de las mujeres mayas en la academia, 

ya que el mundo académico es de hombres, y es una trampa de género. 

Te hacen creer que eres parte de ese grupo de poder por ser doctora, 

pero no es así, pues tiene un costo, como pasar muchas horas frente a 

una computadora, estar en un escritorio, en ocasiones, renunciar a tus 

propios valores, a tus principios éticos y, a veces, alejarte de tu 

familia. Así que, en mi caso, empecé a cuestionar la categoría 

“mujeres investigadoras” como un grupo homogéneo en donde existe 

la exclusión de mujeres indígenas, así que prefiero pensar en la 

categoría de mujeres mayas en la academia. Considero que es 

importante para las mujeres que tengamos la libertad de trabajar en 

nuestras investigaciones sin ninguna duda respecto a nuestra 

capacidad. Pues cuando sólo se valoran las publicaciones científicas 

se olvidan de las personas, se priorizan las publicaciones, lo que 

muchas veces no genera ningún cambio y todo queda en el escritorio. 

El reto para nosotras las mujeres que ya estamos en un mundo de 

hombres, es convertirnos en aliadas, dignificar los espacios 

académicos con nuestra presencia. No estoy diciendo que sea fácil. 

Reconociendo lo anterior, en mi práctica docente me esmero por crear 

espacios de intercambio con personas de la comunidad como médicos 

tradicionales, parteras, músicos y personas adultas mayores. O sea, 

por incentivar espacios de conversación que permitan a las y los 

estudiantes valorar la vida de la comunidad y mantener vivo ese 

orgullo por su origen teenek o náhuatl. Es decir, no sentir vergüenza 

por hablar una lengua indígena. Eso ha dado pie a que algunos 



168 
 

profesores me digan: “oye doctora, ¿va a hacer la semana cultural? 

Yo sé náhuatl”. Entonces es evidente la necesidad de adoptar una 

perspectiva intercultural, en la que se reconozcan nuestros aportes a 

la ciencia y no se ponga en duda nuestra capacidad (Miriam, 

entrevista, 2021). 

Este análisis sugiere que la participación de las mujeres en la academia no 

necesariamente desafía las estructuras patriarcales subyacentes. Al contrario, 

muchas veces las refuerza, ya que las mujeres deben adaptarse a un entorno que 

prioriza la productividad y las publicaciones sobre las relaciones humanas y los 

compromisos comunitarios. La crítica se enfoca en la forma en que la academia 

puede deshumanizar el trabajo y reducir la investigación a publicaciones que no 

generan cambios reales en las comunidades. 

El testimonio de Miriam aboga por la creación de un espacio académico 

distinto para las mujeres mayas, uno que reconozca sus experiencias únicas y sus 

aportes específicos a la ciencia. Esto implica que las mujeres mayas yucatecas no 

sólo deben luchar por ser reconocidas, sino deben reconocerse como 

investigadoras, portadoras de una perspectiva cultural y comunitaria que es 

esencial para enriquecer el mundo académico. Miriam reivindica que las mujeres 

mayas no deben dudar de su capacidad y que es crucial trabajar en investigaciones 

que no únicamente tengan valor académico, sino también un impacto real en las 

comunidades. 

Reconfigurar mi identidad… Mi papel en la universidad me llevó a 

repensar ese espacio donde no sólo ocurren cosas importantes entre 

estudiantes, también confluye su historia, su comunidad; por eso, he 

invitado a diversas personas a los eventos de la universidad –como a 

sus abuelas, al médico tradicional, parteras, artistas indígenas, entre 

otros. La universidad no puede mantenerse indiferente a la 

comunidad, porque debilitaría la identidad de sus estudiantes. 

En la Universidad Autónoma de San Luis Potosí (UASLP), en 

Tamazuchale, donde laboro, la comunidad estudiantil viene con un 

bagaje cultural teenek (idioma huasteco) y náhuatl. Cuando ingresan, 

las y los estudiantes simulan no ser hablantes de sus lenguas, es ahí 

donde considero que el sistema educativo parece haber tenido éxito, 



169 
 

desde dentro se impulsa la premisa de que los y las estudiantes saldrán 

de su atraso cultural si dejan atrás sus lenguas, historia y memoria. 

Me resulta muy triste ver cómo semestre a semestre van cambiando, 

y se ve mermado su orgullo por su origen y su lengua. Por ello las 

universidades deben adaptarse a las y los estudiantes para fortalecer 

su identidad y no lo contrario. Por eso, con el apoyo de aliados, insistí 

en seguir manteniendo la semana cultural y el encuentro de partería 

tradicional como parte de las actividades sustanciales de la UASLP, 

propiciando espacios donde las y los estudiantes participan, cantan, 

recitan en teenek o náhuatl, donde puedan ser ellos y ellas tal como 

son, tal vez más reales. Para mí, estas acciones hacen un eco porque 

llegan a más personas (Miriam, entrevista, 2021). 

 

Este testimonio es una reflexión crítica sobre el papel que juega la universidad en la 

preservación o debilitamiento de la identidad cultural de las estudiantes indígenas. 

Miriam denuncia el proceso de asimilación cultural que promueve el sistema educativo, 

el cual lleva al estudiantado a abandonar su lengua y el orgullo por su origen. Sin 

embargo, también ofrece una visión alternativa, donde la universidad puede ser un 

espacio inclusivo que se adapta a la realidad cultural y fomenta el orgullo por su identidad. 

La creación de espacios como la semana cultural y el encuentro de partería 

tradicional son ejemplos concretos de afirmación identitaria y de resistencia frente a la 

asimilación. A través de estas acciones se busca fortalecer la conexión de las y los 

estudiantes con su comunidad y su cultura, demostrando que la educación no tiene que 

estar en conflicto con la identidad cultural y puede ser una herramienta para preservarla 

y dignificarla. Esto invita a repensar el papel de la universidad no sólo como un espacio 

de transmisión de conocimiento académico, sino también como un espacio de 

fortalecimiento de la identidad y la diversidad cultural, donde los estudiantes puedan 

sentirse auténticos y orgullosos de su origen. 

 

 

 

 

 



170 
 

6.1.2. Relato 2. Flor Canché, 43 años. La doctora guardiana de la herencia 

cultural y lingüística de Timucuy  

En el relato de Flor Canché se puede ver cómo las mismas categorías se interseccionan 

de maneras distintas y complejas:  

Ser mujer maya… Nací en la comunidad de Timucuy, Yucatán. He 

tenido un vínculo bastante estrecho con la comunidad. Mi abuelo era 

el médico empírico de la comunidad, mi mamá la enfermera, y yo me 

convertí en la antropóloga del pueblo; eso te marca, al darle sentido a 

mi ser maya. Ser maya implica también una responsabilidad por dos 

motivos; primero, porque tengo experiencias que debo compartir, y 

segundo, porque todavía me falta aprender mucho con respecto a mi 

proceso identitario. Lo que tengo claro es que la comunidad te enseña 

muchas cosas, entonces la identidad se ve enriquecida; por ejemplo, 

cuando participas en ceremonia ch’a’ cháak y cuando hablas la 

lengua maya. 

Reconozco que mi condición como mayahablante me permite 

identificar la dificultad que hay con la lectura y la escritura, desafíos 

que enfrentan, viven y sienten las mujeres mayahablantes. Al mismo 

tiempo, esto me compromete a no sólo contar con doctorado, sino a 

diseñar y brindar apoyo en el tema de la redacción de textos 

profesionales en español. Cuando pienso en maya, una característica 

que tengo es que digo las cosas como cuentos, historias, no como 

cosas académicas.  

En mi familia se valora mucho la lengua maya, desde pequeña me 

hablaron en maya, y por mi formación como doctora en Lingüística 

Aplicada he podido sentir y observar cómo en la escuela no hay 

convicción de enseñar y hablar la lengua maya. Entonces los niños y 

niñas no hablan maya, si lo hacen es porque los obligan. Entonces, 

cuando están en su casa dejan de hablar maya al considerarlo 

innecesario. Esto es muy desafortunado, porque se piensa que es en 

la familia donde se debe transmitir la lengua, mientras al estado le 

restan responsabilidades (Flor, entrevista, 2021). 

  



171 
 

Este comentario constituye una crítica hacia las políticas lingüísticas que dejan la 

preservación de las lenguas indígenas en manos de las familias, sin ofrecer el apoyo 

institucional adecuado. Flor propone una visión en la que la preservación de la lengua 

no es un asunto privado o familiar, sino que requiere un compromiso más amplio y 

sistémico, donde el Estado asuma un rol activo en la enseñanza y promoción de las 

lenguas indígenas. Asimismo, utilizando su agencia ha buscado incidir en diversos 

contextos interculturales y abrirse camino en sus áreas de interés como son: las actitudes 

e ideologías lingüísticas, educación intercultural, revitalización lingüística y análisis del 

discurso. 

 

Estudiar el doctorado… Cuando decidí estudiar el doctorado 

vinieron muchos cambios. Al llegar a Barcelona, donde iba a estudiar 

el doctorado, me encontré con un mundo totalmente diferente. Pero 

algo muy reconfortante fue el respeto que le tienen a la cultura maya; 

eso me hizo sentirme en confianza y orgullosa de mis raíces. Tuve la 

fortuna de obtener la Beca Ford; algo muy positivo de esa experiencia 

como mujer maya es que el comité que llevó la evaluación eran 

personas muy sensibles hacia las diferencias culturales, entonces en 

ese aspecto fortaleció mi autoestima. 

Durante el doctorado, tuve la posibilidad de realizar una estancia 

académica en el País Vasco por tres meses, esa experiencia me 

permitió mejorar en mi práctica docente con mis clases de maya, me 

hizo sentirme más preparada y orgullosa de mis raíces. Así como 

compartir todo lo aprendido como lo hice en mi investigación de 

doctorado “Uso, actitudes y aprendizaje del Maya en la UIMQroo”. 

(Flor, entrevista, 2021). 

 

Este testimonio refleja cómo la educación de posgrado puede ser una plataforma para el 

fortalecimiento de la identidad cultural y el crecimiento personal. Flor encontró en su 

experiencia en el extranjero un espacio de respeto y reconocimiento hacia su cultura 

maya, lo que facilitó su adaptación a un contexto internacional y reforzó su orgullo y 

confianza en sus raíces. Esto es un fuerte llamado de atención a la academia de nuestro 

país, que constitucionalmente se reconoce como pluricultural. 



172 
 

 

El testimonio de Flor también resalta la importancia de los entornos académicos 

inclusivos y culturalmente sensibles y respetuosas a la diversidad, que no sólo reconocen 

las diferencias culturales, sino que las valoran activamente. Esta inclusión tiene un efecto 

directo en la autoestima de los estudiantes indígenas y refuerza su identidad en lugar de 

diluirla o debilitarla. 

 

Como investigadora independiente… El hecho de haber concluido 

el doctorado no favoreció mi ingreso a ninguna universidad para 

laborar, no he tenido oportunidad y, quizá por eso, veo pocas 

opciones en las universidades. Recién egresada del doctorado, acudí 

a la Universidad Autónoma de Yucatán (UADY) para dejar mis 

papeles, y me dijeron que no había ninguna vacante. Fui positiva, 

aunque en esa ocasión no me dieron las horas. Haciendo un balance 

concluí que no resulta fácil encontrar un espacio laboral que brindé 

tranquilidad. 

Estuve un tiempo adscrita a la Universidad Maya de Quintana Roo 

(UIMQRoo), pero después del doctorado no he estado adscrita a la 

institución como tal, he estado leyendo tesis de algunos 

exestudiantes mayas que me han mandado sus trabajos de la 

UIMQRoo. Ese tipo de cosas hacen que me sienta bien porque da 

gusto sentir que reconocen tu trabajo, es una distinción a mi labor, 

aunque como no colaboro en la universidad no aparezco como 

lectora. Sin embargo, estoy convencida de que lo importante es 

apoyar a las nuevas generaciones para que no se pierda nuestra 

lengua. Tiene importancia contar con una asesora en tu idioma. 

En los últimos años he trabajado –por contrato– en la Coordinación 

de Humanidades del Centro Peninsular en Humanidades y Ciencias 

Sociales (CEPHCIS) de la UNAM, me he identificado con sus 

temáticas académicamente, pero el papel principal en toda etapa 

para motivarme y permanecer se lo lleva mi familia porque siempre 

me impulsan a seguir adelante (Flor, entrevista, 2021). 

 



173 
 

Este testimonio ilustra los retos de la precariedad en el mundo laboral y académico, 

así como la necesidad de encontrar reconocimiento y satisfacción más allá de las 

estructuras institucionales tradicionales. Flor muestra un compromiso continuo con 

su labor y con su comunidad, destacando la importancia de apoyar a las nuevas 

generaciones, incluso en contextos de inestabilidad laboral. 

Resignificación de los roles de género… En mi caso, una de mis tías 

decía que las mujeres no deben estudiar mucho; constantemente me 

decía que como he estudiado bastante debería descansar, y cuando se 

enteró que estaba estudiando el doctorado, se impresionó demasiado. 

Entendí la postura de mi tía. Como pueblo maya arrastramos la 

relación entre ser maya y ser de escasos recursos económicos, eso 

hace que tome fuerza la idea de que los estudios no son para las 

mujeres. Entonces, ya con doctorado no puedes evitar cuestionar tu 

papel como mujer; sobre todo no pasar por alto que, en las familias 

mayas con mayores recursos económicos, el destino de la mujer ya 

no se reduce a casarse y tener hijos, pero en familias con recursos 

limitados estudiar grados superiores es percibido por la familia como 

una carga económica. Por ello, hay que seguir cuestionando estas 

ideas, porque estudiar también es un derecho que tenemos las 

mujeres. En este sentido, existen circunstancias como la maternidad, 

la edad, la discriminación, los salarios y los estereotipos que limitan 

nuestra incursión en los ámbitos públicos. Todavía prevalece la idea 

de que las mujeres no necesitamos trabajar como los hombres. En 

otras palabras, trabajar en el caso de las mujeres mayas es visto como 

algo que suma, pero no del todo necesario. 

Afortunadamente, mi abuelo siempre me apoyó y me dijo que lo 

único que me podía heredar era mi educación, esa fue su filosofía 

porque así lo hizo con sus hijos y con sus nietas, no hizo distinción. 

 (Flor, entrevista, 2021). 

 

Este testimonio refleja las tensiones que existen en la comunidad maya en torno a 

los roles de género y las expectativas sobre el papel de las mujeres. A través de la 

narrativa de Flor, vemos cómo la educación puede ser una herramienta poderosa 



174 
 

para desafiar las normas tradicionales y abrir nuevas oportunidades para las 

mujeres. Sin embargo, el testimonio también resalta las barreras económicas y 

culturales que continúan limitando el acceso de las mujeres a la educación superior, 

especialmente en familias con menos recursos. 

Reconfigurar mi identidad … La presencia de la discriminación 

hacia las mujeres, dentro y fuera del ámbito escolar, es una práctica 

tan cotidiana que no es fácil darse cuenta. Estamos tan acostumbradas 

y no las vemos o no las queremos ver, pero ahora –en mi posición 

como mujer, como doctora, investigadora y como maya– me detengo 

a pensar y repensar este tipo de experiencias. 

Por otra parte, el doctorado me permitió convencerme aún más de la 

importancia de conquistar ciertos espacios que por derecho nos 

corresponden, por ejemplo, abogar para que las personas que 

imparten ciertas asignaturas, como Antropología de la Cultura Maya, 

fueran mayahablantes y, al menos, provinieran de un pueblo maya. 

Esto, pese a otras voces que dicen lo contrario. Pero no basta con tener 

los conocimientos de los contenidos, surge otra pregunta gigante: 

¿qué es lo que van a compartir?, ¿qué es lo que van a enseñar sin 

entenderlo y sentirlo? 

Al final de la discusión, estas voces afirman nuevamente: si es 

mayahablante es un “plus”, si es parte de la cultura maya es un “plus”, 

pero así es como se usurpan los pocos lugares que son para las 

personas profesionistas mayas. Prevalece la idea de que existen 

personas “disponibles” para cubrir un puesto y ejecutar el trabajo y 

basta con que lo haga. Es decir, no hay que complicarnos con 

pretender que cumplan otros requisitos, pero ya no podemos ser 

cómplices como mujeres (Flor, entrevista, 2021). 

 

Este relato subraya la importancia de que las profesionistas mayas ocupen los espacios 

académicos relacionados con su cultura, y critica la tendencia a considerar a las personas 

mayas como un “plus” en lugar de reconocerlas como esenciales para una enseñanza 

auténtica. La usurpación de estos espacios por personas externas a la cultura maya es un 



175 
 

tema clave que resalta la marginalización continua de la comunidad maya en el ámbito 

académico. 

Finalmente, el relato concluye con un llamado a la acción para que las mujeres, 

especialmente aquellas en posiciones de poder, no sean cómplices de estas dinámicas de 

exclusión y tomen un papel activo en la lucha por la igualdad de género y el respeto a la 

identidad cultural maya. Flor aboga por una mayor responsabilidad y solidaridad en la 

lucha contra la discriminación, destacando la importancia de no sólo conquistar, sino 

también proteger, defender y fortalecer los espacios que corresponden a las mujeres 

mayas en la academia y más allá. 

 

6.1.3. Relato 3. Cristina Pech Puc, 55 años. Mi Discapacidad Me Motivó Para 

Estudiar un Doctorado en el Extranjero  

Cristina Pech habla desde la interseccionalidad de tener una discapacidad y ser una 

mujer maya: 

Ser maya... Nací en el pueblo Hoctún, crecí en una familia muy 

apegada a la comunidad. Mis padres me decían que nuestros abuelos 

valen por todas sus experiencias y por todo el legado que nos heredan. 

También nos enseñaron que nuestro ser maya implica servir y apoyar 

a la comunidad, sobre todo a las personas más necesitadas, eso me 

permitió tener conciencia de mi entorno, así como la lengua maya y 

el trabajo en el campo. Mi mamá nos decía que es importante 

concientizarnos de nuestro medio para una vida en armonía y respeto 

(Cristina, entrevista, 2021). 

Este relato pone de manifiesto cómo la identidad maya no es estática, sino que se 

forma a través de la interacción con la comunidad, la tierra y las generaciones 

anteriores. La transmisión de la lengua y los valores culturales a través de la familia 

es fundamental para mantener viva esta identidad, mientras que el servicio a los 

demás y la conciencia ambiental reflejan una ética de vida que prioriza el bienestar 

colectivo y la sostenibilidad. 

Estudiar el doctorado... Estudiar el doctorado me permitió romper 

paradigmas, pues comprendí que utilizar un bastón no te imposibilita 

para hacer realidad tus sueños y alcanzar tus metas, porque puedes 



176 
 

apoyarte en otras personas y en otro tipo de habilidades para seguir 

adelante.  

El reto más significativo durante el doctorado en la Universidad de 

Granada fue realizar el examen del Diploma de Estudios Avanzados 

(DEA). Para ello me registré como instructora de alfabetización de un 

grupo de mujeres gitanas en España. Al convivir con ellas me di 

cuenta de que eran familias muy discriminadas y, pese a los logros 

conseguidos, aún enfrentan situaciones de discriminación hacia sus 

derechos. Esta experiencia fortaleció mi sentido de colectividad, 

sororidad y me conectó mucho con mi ser mujer maya. Encontré 

coincidencias con las mujeres gitanas, pues persiste una imagen 

negativa sobre ellas; es decir, se piensa que son mujeres flojas y 

manipulables, sin comprender su forma de pensar y su cosmovisión. 

También cursé en Costa Rica un seminario de la Organización de los 

Estados Americanos (OEA), en donde abordamos la defensa de los 

derechos humanos. El compromiso era replicar lo aprendido en 

nuestros lugares de origen, así que en 2012 organicé un taller con el 

apoyo de la Comisión de Derechos Humanos del Estado de Yucatán. 

También recuerdo que, junto con el compañero Lázaro Tuz, participé 

como panelista en la mesa “Legislación en materia indígena en 

Yucatán”, organizada como parte de las actividades del Día 

Internacional de la Lengua Materna. Me causa emoción recordar esas 

experiencias (Cristina, entrevista, 2021). 

 

En esta parte del relato, Cristina subraya la importancia de la identidad colectiva y 

la responsabilidad de quienes han alcanzado altos niveles de educación de regresar 

a sus comunidades y contribuir al bienestar común. Al compartir su historia, 

demuestra cómo el conocimiento académico puede utilizarse no sólo para el 

crecimiento personal, sino también para la promoción de la justicia social y los 

derechos humanos. Su trabajo, tanto en el ámbito académico como en la defensa 

de los derechos, es un testimonio del poder transformador de la educación y el 

activismo, así como de la importancia de conectar las experiencias personales con 

las luchas colectivas. 



177 
 

Como investigadora independiente… Me parece primordial 

reconocer el trabajo que hacen las mujeres mayas y las mujeres 

gitanas desde sus diferentes trincheras, ya que desafortunadamente 

la retribución económica que reciben es discriminatoria. Me interesa 

también cuestionar las prácticas estereotipadas y producto de la 

desigualdad histórica que han vivido. Otra experiencia que 

marcó mi vida y mi carrera como investigadora es que tuve 

problemas con la primera asesora que me habían asignado en el 

programa de doctorado, no me escuchaba, era muy hermética, poco 

empática y te asignaba el tema a trabajar para tu tesis considerando 

su línea de investigación. Yo quería trabajar sobre el rol de las 

mujeres en el medio rural, pero no entraba en su campo de interés y 

eso me orilló a solicitar un cambio de asesora. Entonces me 

recomendaron a una psicóloga, ella fue quien me asesoró para 

presentar el DEA, me brindó confianza que se haya interesado en mi 

tema. En 2014, vino a visitarme y me brindó sugerencias para cerrar 

la investigación y poder titularme (Cristina, entrevista, 2021). 

Este relato pone de manifiesto la necesidad de cuestionar y transformar las estructuras 

académicas que limitan la investigación sobre temas que desafían las normas 

establecidas. La experiencia de Cristina revela que el éxito en la investigación no 

únicamente depende de la capacidad personal, sino también de la capacidad de crear 

redes de apoyo y de encontrar mentores que comprendan la importancia de los temas 

que son significativos para las comunidades en situación de marginación. De esta 

forma, Cristina ejerció su agencia y puso en marcha su poder de decisión al cambiar de 

asesora, buscó las estrategias y las redes de apoyo que le permitieran investigar su tema 

de interés. Esta experiencia nos deja ver cómo el ejercicio de la agencia debela también 

la manera en que Cristina fue articulando sus estudios en áreas científicas con las 

necesidades de sus entornos comunitarios, específicamente su localidad. 

 

Resignificación de los roles de género… Considero que el simple 

hecho de ser mujer ya nos pone en desventaja por el sistema 

socioeconómico que no nos favorece. En ese sentido, estudiar el 

doctorado me hizo darme cuenta de que la actitud es importante; no 



178 
 

sólo de esperar a que las cosas se den o sucedan, sino hay que salir 

y gestionar para lograr mejorar nuestras vidas. Una experiencia fue 

una tarde de lluvia que impidió impartir la clase de lectura y 

escritura, pero en lugar de sentarnos a mirarnos y a esperar a que 

cesara la lluvia, las mujeres gitanas se pusieron a cantar y bailar, así 

de forma muy espontánea. Esa tarde quedé muy agradecida y 

sorprendida, porque una vez más me di cuenta de que son mujeres 

muy decididas, alegres, aguerridas; mujeres que no se autolimitan 

por el temor al “qué dirán”, aprendí sobre la importancia que tiene 

ser una mujer segura que ama y acepta su cuerpo, que se niega a 

vivir con miedo y no vive comparándose con nadie, a ellas no les 

importa si tienen treinta o sesenta años, ellas disfrutan vivir. 

La experiencia anterior, me hizo consciente de la importancia de los 

temas de la liberación de la mujer, del yugo de las tradiciones, para 

mí es una forma de honrar la memoria de las mujeres impulsoras del 

Primer Congreso Feminista en Yucatán. Recuerdo también cuando 

asistí a un foro en Guadalajara y uno de los ponentes explicó sobre 

los feminicidios en Ciudad Juárez; me asombró escuchar porque no 

son simples muertes, sino crímenes. Comencé a cuestionarme: ¿por 

qué en Yucatán no es común encontrar ese tipo de conversaciones? 

 Esas son las razones por la que considero importante 

compartir mi historia y conectar con las juventudes, por eso imparto 

charlas y conferencias para contribuir a romper los estereotipos. En 

el medio rural, las mujeres son madres muy jóvenes. Además, en 

algunas familias mayas todavía suele otorgarse un mayor estatus 

social a los hombres, pues los hijos varones son más valorados que 

las hijas, y eso es un síntoma de injusticia, por eso me he propuesto 

contribuir para cambiar esos prejuicios (Cristina, entrevista, 2021). 

 

En esta poderosa sección del relato de Cristina, se destaca la importancia de la 

educación, la sororidad y el activismo para empoderar a las mujeres y transformar 

las estructuras patriarcales que limitan sus oportunidades. Cristina se presenta 

como una defensora del cambio, comprometida con continuar el trabajo de las 



179 
 

mujeres que la precedieron, al mismo tiempo que inspira a las nuevas generaciones 

a luchar por sus derechos y su autonomía. 

Ser mujer maya y tener una discapacidad… En mi caso, como 

mujer maya con discapacidad, no ha sido fácil; he enfrentado 

muchas adversidades y discriminación. Estuve tres meses en coma, 

andando con muletas y silla de ruedas, debido a un accidente sufrido 

en carretera; pese a todo eso y lo que decían dada mi condición, 

vencí los obstáculos para irme a estudiar un doctorado en el 

extranjero. Por ello, para mí fue muy gratificante en mi autoestima 

que una de mis asesoras publicara un artículo muy emotivo donde 

me ponía como ejemplo de superación; sentí muy bonito, me sentí 

identificada. Hoy, la preparación que tengo me compromete a hablar 

del tema. Todavía debemos seguir luchando por el respeto, la 

dignidad y derechos humanos de las personas con discapacidad, en 

especial de las mujeres.  

Se requiere más sensibilización en las escuelas públicas para la 

aceptación de personas con discapacidad y así brindarles las 

facilidades para que la discapacidad no sea una limitante para 

acceder a un empleo con salario digno. Ahora tengo la claridad de 

que es clave nuestra presencia en los ámbitos públicos; se debe de 

naturalizar que las mujeres con discapacidad encabecen espacios de 

liderazgo, tomando decisiones; podemos empezar dando a conocer 

nuestro trabajo nuestras opiniones y nuestro sentir (Cristina, 

entrevista, 2021). 

 

Este relato subraya la intersección de género, etnicidad y discapacidad. 

Cristina, una mujer maya con discapacidad, describe los múltiples desafíos que ha 

enfrentado debido a su condición y cómo ha logrado superar las adversidades para 

convertirse en una académica comprometida con la defensa de los derechos de las 

personas con discapacidad. El análisis de este testimonio resalta en varios temas 

clave: la superación personal frente a la discriminación, el empoderamiento a través 

de la educación, la importancia de la representación en los espacios públicos, y la 



180 
 

necesidad de sensibilización y lucha por los derechos de las personas con 

discapacidad, especialmente de las mujeres. 

Reconfiguración de la identidad… Todo lo que hago hoy en día en la 

sociedad civil Ajal Lol representa la mitad de lo que soy, la otra parte 

es mi dedicación por la familia y el cuidado a papá y mamá, la casa, 

además del cariño que tengo por todos mis sobrinos. Pero he tenido el 

valor de plantarme y de decirle a mi familia que mi mamá también tiene 

derecho a descansar, eso nunca lo hubiera dicho de no haber fortalecido 

mi confianza al prepararme, estudiar y saber sobre género. 

 Cuando era niña desconocía el término injusticia, pero conforme 

empecé a estudiar lo fui entendiendo. Hoy tengo en cuenta que no hay 

que callar un acto de discriminación o cuando se abuse de nuestro 

desconocimiento sobre algún tema, por eso mi interés en hablar sobre 

nuestros derechos humanos desde la asociación. Anhelo que todos 

sepan el valor que tenemos como personas y como mujeres, así como 

el derecho a disfrutar de la vida.  

Hoy como mujer maya con doctorado estoy convencida que la labor 

más hermosa, valiente, e importante de las mujeres es continuar 

sacando adelante a nuestras familias, seguir preparándonos, buscar 

superarnos con más educación, eliminando prácticas machistas, sin 

olvidar cuáles son nuestras raíces y las características que tenemos que 

nos hacen únicas. Por eso, hablar de reconfigurar nuestra identidad, es 

hablar de exigir nuestros derechos. Ahora hay más avance en la Ley 

Agraria, es decir, ya hay nuevas disposiciones para incentivar nuestra 

participación (Cristina, entrevista, 2021). 

 

La experiencia de Cristina da cuenta de una reflexión rica sobre la transformación 

personal y colectiva de una mujer maya que, a través de la educación y el conocimiento 

de sus derechos, ha reconfigurado su identidad de género y su lugar en la sociedad. 

Cristina encuentra un equilibrio entre su dedicación a la familia y su trabajo en la sociedad 

civil, pero también cuestiona y desafía las normas tradicionales que limitan a las mujeres, 

como el machismo y la desigualdad en el reparto de las responsabilidades del hogar. 



181 
 

La agencia que ha desarrollado Cristina, gracias a su formación doctoral, la ha 

llevado a asumir un papel activo en la defensa de los derechos humanos, especialmente 

de las mujeres con discapacidad, y a trabajar para eliminar prácticas machistas que afectan 

a su comunidad. Al mismo tiempo, reconoce la importancia de la participación de las 

mujeres en espacios públicos y celebra los avances legislativos que han permitido un 

mayor acceso de las mujeres a roles de liderazgo. 

 

6.1.4. Relato 4. Bertha Pech, 41 años. Las Mujeres Mayas Yucatecas Tienen 

Mucho que Aportar al Mundo Científico-Tecnológico 

Ser mujer maya… Nací en el pueblo Maxcanú, mi camino por el 

autoreconocimiento como maya inició cuando tenía once años y era 

becaria del Instituto Nacional Indigenista (INI). Aunque eso no 

significaba reconocerme como indígena, puesto que en casa nunca 

se tocaba ese tema, tuve conocimiento de lo “indígena” leyendo 

sobre el Ejército Zapatista de Liberación Nacional. Para mi padre, 

mi abuela y mi madre, ser maya es conocimiento, orgullo de nuestra 

historia y nuestra lengua. Puedo decir, sin sentir miedo a ser 

rechazada, que siento orgullo por ser parte de una cultura y un 

pueblo con mucha historia. Tengo muy presente que en nuestro ser 

maya convergen herencia y responsabilidad, por eso nadie debe 

negar quién es (Bertha, entrevista, 2021). 

Mi propio relato destaca las tensiones entre la visibilidad y la invisibilidad de la 

identidad indígena en ciertos entornos familiares, mostrando cómo, en algunos 

casos, las familias pueden no discutir abiertamente su herencia por diversas 

razones, pero que esto no significa una negación total de la identidad. A través de 

la educación y reflexiones personales, he transformado mi identidad en una 

afirmación consciente y llena de orgullo, en donde el conocimiento de mi historia 

y el compromiso de continuar con esa herencia van de la mano. 

Estudiar el doctorado… El doctorado me brindó la oportunidad de 

conocer personas de otros estados, con maneras distintas de pensar. 

Esta diversidad constituyó un aspecto positivo en mi proceso de 

crear nuevos vínculos y un aliciente para no perder la motivación de 



182 
 

seguir una carrera científica. Una de las experiencias más 

importantes en mi formación fue participar, en 2019, en la III 

Escuela Internacional de Posgrado en Educación en La Habana, 

Cuba. La Escuela fue una gran oportunidad para conocer a otras 

mujeres líderes en América Latina y me permitió visualizar la 

importancia de participar en este tipo de diálogos. En el campo de 

la investigación, otra vivencia significativa fue el taller de 

Autoetnografía guiado por la Dra. Silvia Bénard. En el seminario, a 

través de una metodología cualitativa, pude indagar sobre mi 

historia y, como mujer profesionista, afianzar el orgullo por mi 

origen y mi lengua. Me di cuenta del poder de la escritura para 

expresar emociones, posicionarse, compartir experiencias y perder 

el miedo de expresar mis ideas. 

También estudiar el doctorado fortaleció mi compromiso con el 

fomento de las vocaciones científicas y el gusto por la ciencia; fue 

así como en 2020 participé como mentora local en el Programa para 

Promover las Vocaciones científicas en Niñas de escuelas primarias 

de Yucatán, que se llevó a cabo en la Escuela Nacional de Estudios 

Superiores, Unidad Mérida (ENES-Mérida). (Bertha, entrevista, 

2021). 

 

En mi propio relato logro darme cuenta del impacto profundo y multifacético que 

el doctorado ha tenido en mi vida personal y profesional. A través de mi formación, 

he podido conectar con personas de diversos contextos, fortalecer mi identidad y 

confianza, y descubrir el poder de la escritura como una herramienta de 

empoderamiento. Además, mi participación en programas para fomentar las 

vocaciones científicas en niñas de mi comunidad demuestra las posibilidades que 

existen con el cambio social y la igualdad de oportunidades para las mujeres en los 

ámbitos académico y científico. 

Como investigadora y docente… Destaco mucho la figura de mi 

tutora, quien de distintas formas me motivó y acompañó durante mi 

investigación. Para mí adquirió una significación enorme el apoyo 

que me brindó para asistir a la conferencia “Las Américas 2019”, en 



183 
 

la Universität Bonn, en Alemania. La conferencia priorizó la 

participación de jóvenes investigadores indígenas, así que cuando vi 

la convocatoria no dudé en aplicar a la beca; me sentí muy orgullosa 

de resultar aceptada porque, durante generaciones, a las mujeres se 

nos negó el acceso a ese tipo de espacios para compartir 

experiencias, pensamientos e ideas. Para mí, realizar esta 

investigación ha significado una oportunidad para transformar mi 

vida y potenciar mis capacidades; principalmente, en el acceso a la 

palabra, a la cultura, a la ciencia, pero además incentivó mis 

posibilidades de soñar más allá de lo que me había permitido. Mi 

pasión por aprender me ha mantenido en constante búsqueda; no 

hablo de lo económico: me refiero al saber para obtener 

herramientas y habitar espacios no imaginados, para defender mis 

derechos, empezando por mis metas, mis emociones y mis 

pensamientos. Por supuesto, no siempre encontré dichas 

herramientas en el programa de doctorado, pero el proceso 

formativo me motivó a buscar fuera. Así fue como, en 2019, me 

sumé a la iniciativa para la Erradicación del Racismo en la 

Educación Superior de la Cátedra UNESCO “Educación Superior y 

Pueblos Indígenas y Afrodescendientes en América Latina” de 

UNTREF. Cuando la Iniciativa llegó a mi vida, dotó de sentido a 

mis luchas, encontré un espacio seguro y de cobijo que nunca antes 

había sentido.  

En cuanto a la docencia, es una faceta de mi vida que se ha visto 

muy fortalecida con mis estudios doctorales. Sin embargo, durante 

mi trayecto como docente he tenido que enfrentar diferentes retos 

porque cada vez hay menos oportunidades para una plaza, lo más 

común son contrataciones de carácter temporal y por horas-clase. 

Esta situación inquieta mi ánimo de permanencia y ascenso en la 

trayectoria profesional. A pesar de ello, me queda claro que mi rol, 

desde el espacio universitario, es contribuir a la educación con 

igualdad de género (Bertha, entrevista, 2021). 

http://www.untref.edu.ar/catedra-unesco-de-educacion-superior-y-pueblos-indigenas-y-afrodescendientes-en-america-latina
http://www.untref.edu.ar/catedra-unesco-de-educacion-superior-y-pueblos-indigenas-y-afrodescendientes-en-america-latina
http://www.untref.edu.ar/catedra-unesco-de-educacion-superior-y-pueblos-indigenas-y-afrodescendientes-en-america-latina
http://www.untref.edu.ar/catedra-unesco-de-educacion-superior-y-pueblos-indigenas-y-afrodescendientes-en-america-latina
http://www.untref.edu.ar/catedra-unesco-de-educacion-superior-y-pueblos-indigenas-y-afrodescendientes-en-america-latina


184 
 

La educación me ha permitido acceder a espacios académicos que antes me parecían 

inaccesibles y me ha proporcionado las herramientas para defender mis derechos y los de 

mi comunidad. En mi relato, encuentro los desafíos que enfrenté en mi rol como docente, 

especialmente en relación con la precariedad laboral. Sin embargo, a pesar de estos retos, 

sigo comprometida con la igualdad de género en la educación y con la lucha por una 

academia más inclusiva y justa. Este relato muestra cómo la educación no sólo cambia 

vidas, sino que también proporciona el marco para transformar estructuras de 

desigualdad, tanto en términos de género como de etnicidad, dentro del ámbito académico 

y más allá. 

Resignificación de los roles de género… Siempre he dicho que el 

hecho de ser mujer y ser maya sí tiene una carga que tiene que ver 

con un sistema socioeconómico y de género que nos violenta. En mi 

caso, desde que decidí estudiar la licenciatura, tuve que aferrarme a 

esa idea y continuar en un sistema educativo que te induce a 

rechazar tu identidad para avanzar. 

Otro de los retos que tuve que enfrentar en mi vida profesional y 

personal fue oponerme a la opinión de mi papá respecto la falsa idea 

de que “las mujeres deben quedarse en casa.” Mi papá no veía con 

satisfacción el que hubiese decidido seguir estudiando una carrera. 

Sin embargo, el enfrentar ese primer desafío me hizo perder el 

miedo y creer más en mí. Por esta razón, me parece trascendental 

que desde pequeñas las niñas conozcan la historia de mujeres mayas 

científicas, conocer me parece importante para desarmar 

estereotipos. 

Por otra parte, convencida de la importancia de emprender cambios 

necesarios para transformar nuestra realidad, decidí aplicar a la beca 

Margaret McNamara Education Grants (MMEG), una beca dedicada 

a apoyar a mujeres comprometidas con mejorar la calidad de vida 

de otras mujeres y niñas. Fui muy afortunada en resultar ganadora 

de esa beca, que fue de gran impacto en mi vida porque me hizo 

darme cuenta de las herramientas que tengo para aumentar mi 

participación en la ciencia, la tecnología y la innovación. 



185 
 

En la actualidad, en el campo laboral, trato de ser optimista, pero 

todavía hay mucho camino por recorrer para generar las condiciones 

para que más mujeres puedan continuar estudiando y que tengan las 

mismas oportunidades que los hombres (Bertha, entrevista, 2021). 

 

El camino hacia la igualdad de género está lleno de desafíos. Aunque ha habido 

avances, aún queda mucho por hacer para garantizar que todas las mujeres – 

independientemente de su origen étnico o social– tengan acceso a las mismas 

oportunidades que los hombres. Mi relato es un llamado a seguir trabajando por un 

futuro más equitativo, donde las mujeres puedan acceder a la educación y al trabajo 

sin enfrentar barreras de género ni discriminación. 

Reconfigurar mi identidad… En mi recorrido por el doctorado, 

reconocerme maya fue fundamental para darle sentido al proceso 

formativo. Y, definitivamente, no soy la misma, hoy soy muy 

solidaria en términos de apoyar a las nuevas generaciones, ya que 

en cualquier espacio es bonito saberse cobijada por mujeres. 

En el doctorado me tocó que una persona del Comité doctoral, uno 

de los dos hombres, me dijera que escribir una tesis no es escribir 

un diario. Mi privilegio es que ese comentario me hizo más 

resiliente y decidida para seguir escribiendo mi autoetnografía, al 

tiempo de que me di cuenta del poder transformador de las palabras 

para crecer y florecer.   

Con la experiencia formativa del doctorado me interesa seguir 

siendo visible y una agente de cambio. Al mirar al futuro veo la 

necesidad de generar más iniciativas para incentivar la participación 

y la representación de las mujeres mayas yucatecas en espacios de 

toma de decisiones en las áreas de la ciencia, la tecnología y política. 

Apoyar desde la infancia, desde el hogar, es fundamental para 

eliminar estereotipos de género y las prácticas discriminatorias. Por 

esta razón, en 2021 decidí sumarme a la Red de mentoras del 

Programa del Inspira Más para promover que más niñas y mujeres 

adolescentes y jóvenes formen parte activa de los campos 

científicos. Como actividad relacionada al programa Inspira Más, 



186 
 

tuve la fortuna de participar en el libro Historias que Inspiran Más, 

mujeres con ciencia, un esfuerzo editorial colectivo que actúa como 

un faro de inspiración para las futuras generaciones de niñas y 

mujeres mayas yucatecas, animándolas a explorar su potencial sin 

limitaciones (Bertha, entrevista, 2022). 

 

Mi relato refleja el proceso de reconfiguración personal y profesional que he vivido 

durante mi doctorado, en el que la identidad maya y la autoetnografía han jugado 

un papel central. A través de mi experiencia, he aprendido a transformar las críticas 

en posibilidades y he utilizado la escritura como una herramienta para desarrollar 

mi agencia y reivindicar mi identidad, con un deseo de generar un cambio social, 

promoviendo la igualdad de género y la inclusión de las mujeres mayas en campos 

como la ciencia y la tecnología. 

6.2. Procesos de Reconfiguración de la Identidad de las Mujeres Mayas Yucatecas 

Antes y Durante el Doctorado 

Este bloque de análisis se centra en los procesos de reconfiguración de las identidades 

de las mujeres mayas yucatecas, con la interseccionalidad como eje para comprender 

todas las experiencias de las mujeres colaboradoras. El análisis interseccional evita que 

las mujeres racializadas se vean marginadas dentro de la metodología feminista. 

Igualmente, a partir de los relatos de sus historias de vida, se puede identificar las 

transformaciones que se han dado en los procesos de construcción de las identidades de 

las protagonistas de la investigación, teniendo como referencias continuas el análisis del 

territorio-comunidad, el origen étnico, la crítica de los roles de género, las 

oportunidades laborales, la situación económica, los espacios de participación y las 

sociabilidades construidas.  Se buscó visibilizar a través de las experiencias formativas, 

que hay una reconfiguración de las identidades de cuatro mujeres mayas yucatecas, pues 

la identidad siempre es dialógica, relacional, y resultado de las interacciones. 

Se retomó específicamente la noción de reconfiguración porque tiene que ver 

con dar cuenta de procesos y transformaciones, a partir de una reinterpretación del lugar 

o la posición en el espacio social, laboral o profesional que ocupan las mujeres mayas 

yucatecas (Gómez, 2001). En ese sentido, considerando los resultados de este estudio 

las reconfiguraciones no necesariamente significan empoderamiento de las mujeres 



187 
 

mayas yucatecas, es decir, no tienen que ver con acciones o nuevas prácticas, sino se 

expresan a través de nuevas formas de pensarse a sí mismas, nuevos deseos, emociones, 

sentidos y direcciones.  

Es posible afirmar a partir de los relatos de vida, que existe un proceso de 

reconfiguración de las identidades de las mujeres mayas protagonistas del estudio, por 

ejemplo, es posible encontrar en los relatos que las colegas no continúan reproduciendo 

los valores sobre la educación, la resiliencia como sumisión, sobre la belleza, el valor 

del cuerpo femenino, etc.  Aunque algunas destacan el rol de las mujeres en el cuidado 

de otras personas y su función de la cohesión familiar, no romantizan estas prácticas 

como motivo único de existencia que orille a quedarse en su casa y no poder salir a los 

espacios públicos.  

Como se mencionó en el inicio del capítulo, el eje transversal del estudio es la 

temporalidad en los relatos de vida de las entrevistadas; se fijan tres momentos 

importantes en los procesos de reconfiguración identitaria: antes del ingreso al 

doctorado, durante la permanencia y al egreso de este. 

 

6.2.1. Ser Mujer Maya: Lengua, Saberes e Identidad 

Las colegas en la investigación indicaron que su identidad maya se construye y se 

manifiesta en distintas formas, a partir de su posición en el espacio social, sus relaciones 

sociales, circunstancias y disrupciones en sus vidas. Se encontró que una premisa 

fundamental en este proceso se refiere al campo educativo como un espacio que las 

motivó a no renunciar a sus pasiones y proyectos.  

Es complejo dar cuenta de las reconfiguraciones de las subjetividades pues no se 

dan de manera pura ni nítida, están complejamente tejidas y montadas sobre valores 

tradicionales, familiares, así como de los aspectos institucionales en los que se inscriben 

sus relaciones. Para comprender cómo son reconfiguradas las identidades de 

protagonistas de la investigación, consideré conocer sus experiencias a través de las 

narrativas o relatos de vida. En relación a esto, el planteamiento que se hace aquí 

privilegia cuatro ideas una que he reelaborado a partir del presente estudio:  

1. El lugar de nacimiento o de origen; saber de dónde venimos nos ayudará a 

desarrollar un fuerte sentido de pertenencia étnica y a posicionar nuestro actuar. 



188 
 

2. La lengua maya como uno de los diacríticos de relevancia en el proceso de 

reconfiguración identitaria. Más allá de qué tanto dominio se tenga de la lengua maya, 

todas las entrevistadas señalaron su importancia en el reconocimiento identitario.  

3. La genealogía; conocer nuestra historia familiar nos brinda mayor 

comprensión de quiénes somos y nos motiva a profundizar en nuestra cultura e historia.  

4. El vínculo con la comunidad; para las entrevistadas, estudiar un doctorado es 

una herramienta de fortalecimiento propio y de sus comunidades, una oportunidad de 

servir y apoyar.  

Si bien la reconfiguración identitaria, como señalan las entrevistadas, va 

ocurriendo a lo largo de la socialización y el transitar de la vida, Flor menciona 

especial preocupación por la “pérdida de la lengua maya”, por ser el vehículo de la 

cultura más importante. En este mismo punto, Miriam, reconoce que sus padres 

decidieron abdicar del idioma maya como parte de su identidad étnica con la idea de 

tener mejores oportunidades que les permitiera el ascenso social. A pesar de esto, las 

cuatro entrevistadas consideran importante profundizar en sus raíces con 

responsabilidad y compromiso, particularmente con respecto a la lengua maya, que 

atraviesa un proceso de desplazamiento por el español, acentuado por una incipiente 

política de revitalización lingüística. En la Tabla 7 se resumen las constelaciones de 

sentido respecto al proceso de reconfiguración de la identidad maya. 

Tabla 7.  

Experiencias de reconfiguración identitaria “ser maya”  

Constelaciones de sentido Categorías interseccionales 

Lugar de nacimiento y lengua maya 

Abuelos y abuelas, madres y padres 

(genealogía) 

Herencia y responsabilidad  

Vínculo con la comunidad (servir y 

apoyar) 

Conocimiento e historia  

Origen étnico 

Lengua nativa (maya yucateco) 

Género 

Posición social/económica 

Discapacidad 

Nota. Elaboración propia. 

 



189 
 

En relación con lo anterior, se hace evidente que en el proceso de 

reconfiguración de las identidades tiene que ver con decisiones, cambios y 

transformaciones sobre nuestra forma de habitar nuestra identidad maya y 

percibirnos como mujeres mayas, hay que anotar que en este proceso la construcción 

de nuestras narrativas se posiciona desde el pasado, no se trata de verdades, sino 

experiencias que nos hacen ver nuestras transformaciones de manera conciente a 

través del tiempo y las circunstancias que nos atravesaron y atraviesan.  

Por su parte, Flor, Cristina y Bertha reconocen que el hecho de hablar maya 

constituye un elemento fundamental para la construcción de la identidad. Además, les 

ha servido para afianzar más su incidencia en comunidades. Lo anterior se pone de 

manifiesto en el siguiente comentario: “Ser maya implica una responsabilidad por dos 

motivos; primero, porque tengo experiencias que debo compartir, y segundo, porque 

todavía me falta aprender mucho con respecto a mi proceso identitario”. (Flor, 

entrevista, 2021). Es así como es posible observar que, para las colaboradoras, la 

dimensión experiencial aparece como una constante de gran importancia en su 

proceso de reconfiguración identitaria. Con esto, el carácter interseccional del análisis 

de los relatos permite desentrañar las realidades que viven la mayoría de las mujeres 

mayas yucatecas. 

Aunado a esto, si bien la formación de la identidad tiene mucho que ver con la 

actitud del entorno familiar, y lo que se concibe como valioso y motivo de orgullo, aún 

hoy en día hay familias que siguen pensando que dejar de lado la lengua maya le 

facilitará a su descendencia tener un mejor desarrollo socioeconómico y no vivir 

discriminación. Sin embargo, considerando la trascendencia que tiene en la 

reconfiguración identitaria las diferentes formas de ser maya, es urgente establecer 

alianzas y asumir las transformaciones más allá de la idea binaria maya-no maya como 

forma única de asumir la identidad. Se exponen cuatro experiencias de la identidad 

maya a partir de cuatro breves relatos: 

Miriam: […] el doctorado me hizo asumir aún más mi compromiso 

social, cimentar una perspectiva comunitaria. También me permitió 

mostrarme tal cual soy, no esconder mis propios conflictos de 

identidad, no sentirme mal cuando me juzgan por no hablar maya y 

defender mis puntos de vista.  



190 
 

Flor: Nací en la comunidad de Timucuy, Yucatán. He tenido un vínculo 

bastante estrecho con la comunidad […]. Ser maya implica también 

una responsabilidad por dos motivos; primero, porque tengo 

experiencias que debo compartir, y segundo, porque todavía me falta 

aprender mucho con respecto a mi proceso identitario. Tengo claro que 

la comunidad te enseña muchas cosas, entonces la identidad se ve 

enriquecida […]. En mi familia se valora mucho la lengua maya, desde 

pequeña me hablaron en maya.  

Cristina: Nací en el pueblo Hoctún, crecí en una familia muy apegada 

a la comunidad, mis padres me decían que nuestros abuelos valen por 

todas sus experiencias y por todo el legado que nos heredan. También 

nos enseñaron que nuestro ser maya implica servir y apoyar a la 

comunidad, sobre todo a las personas más necesitadas y adultas, eso 

me permitió tener conciencia de mi entorno.  

Bertha: Nací en Maxcanú, actualmente vivo en Mérida, mi camino por 

el autoreconocimiento como maya inició cuando tenía once años y era 

becaria del Instituto Nacional Indigenista (INI) […]. Para mi padre, mi 

abuela y mi madre, ser maya es conocimiento, orgullo de nuestra 

historia y lengua maya. Puedo decir sin sentir miedo a ser rechazada, 

que siento orgullo por ser parte de una cultura y un pueblo con mucha 

historia. 

En relación con las narrativas presentadas, la reconfiguración de la identidad 

tiene que ver con el lugar que ocupamos socialmente las mujeres mayas protagonistas 

del estudio, en nuestras narrativas aparecen reconfiguraciones que no sólo se dan a 

partir de estudiar un doctorado, sino también debido a situaciones familiares, la 

defensa de nuestra lengua, cuestionar lo aprendido y enfrentar los prejuicios sociales. 

Así pues, nuestra reconfiguración identitaria tiene que ver con la capacidad de 

expresar lo que realmente deseamos, anhelamos y pensamos. Es también reconocer 

las violencias que hemos vivido, las formas de silenciamiento, nuestra capacidad de 

acción y la revisión de los valores que nos han regido. 

 



191 
 

Reconfigurarnos es también vernos solas, vernos profesionistas y vernos 

independientes económicamente, actuar de modo diferente y aunque consideremos 

importante hacernos cargos de quienes nos cuidaron, se trata de tareas que no definen 

nuestro sentido de vida como mujeres, porque lo primordial es hacernos cargo de 

nosotras mismas, cuidarnos emocionalmente y poner límites ante situaciones que 

resultan violentas para nosotras. 

Por lo anterior esta tesis tiene como punto de enfoque primario la 

resignificación de la identidad desde una mira interseccional, este proceso como se 

puede apreciar en las experiencias presentadas anteriormente implica considerar que 

las vivencias, tensiones, resistencias y contradicciones plantean el surgimiento de 

nuevas experiencias y prácticas identitarias. Comprender las reconfiguraciones 

identitarias implica entonces reflexionar cómo se viven las experiencias desde un 

enfoque interseccional en espacios como el: universitario, familiar, laboral y 

comunitario. Esto es una vía importante para ubicar las constelaciones de sentido 

desde las que se articulan y agrupan las experiencias de reconfiguraciones identitarias 

de las protagonistas de este estudio.  

 

6.2.2. Reconstrucción de la Identidad Durante el Doctorado 

En el proceso de reconstrucción de las identidades durante el doctorado, resulta 

interesante analizar algunas vivencias dentro de una compleja red de instituciones y 

eventos que facilitaron la creación de nuevas narrativas para las colegas entrevistadas. 

Estas narrativas se relacionan con su identidad, su quehacer y sus sentimientos, 

integrando una perspectiva interseccional. Entre los eventos claves 

para la reconfiguración identitaria se encuentran los siguientes: a) obtener la beca de 

Fundación Ford y el apoyo institucional para estudiar el doctorado; b) el apoyo y el 

respaldo recibido por parte de su comité doctoral para sus investigaciones; c) realizar 

alguna estancia académica en el extranjero; y d) la participación en eventos como 

ponentes o panelistas. 

Es importante mencionar que la participación en congresos y estancias en el 

extranjero fue una actividad que las colaboradoras consideran preponderante en su 

proceso de reconfiguración identitaria, pues les permitió valorar sus raíces mayas, 

aumentar su autoestima y confianza, así como sentirse más preparadas y orgullosas de 

sus logros. Por ejemplo, en mi caso puedo resaltar como una vivencia significativa el 



192 
 

participar en la III Escuela Internacional de Posgrado en Educación en La Habana. 

Considero que asistir a actividades académicas de este tipo fuera de la universidad 

facilita afianzar redes de colaboración, crecer académicamente y hacer visible nuestros 

trabajos de investigación. Además, representa una oportunidad para contrarrestar las 

desigualdades de género en la educación superior porque las mujeres indígenas somos 

quienes menos acceso tenemos a las formaciones extracurriculares más prestigiosas 

dentro del sistema de educación superior. Por lo tanto, tener la oportunidad de viajar a 

otro país nos motiva mucho para hacer redes y creer en nuestro potencial como mujeres, 

como científicas y como indígenas.  

En función de los relatos se destaca también que, de acuerdo con las 

protagonistas de la investigación, estudiar un doctorado ha contribuido a mejorar la 

autoestima y a romper paradigmas. En relación con esto, Cristina admite: “comprendí 

que utilizar un bastón no te imposibilita para hacer realidad tus sueños” (Cristina, 

entrevista, 2021). En el caso de Cristina compartió que, existieron personas en su 

ambiente laboral que, por usar un bastón, puso en duda su capacidad. No obstante, 

Cristina mencionó que su familia fue clave en todo su proceso porque no dudo de ella 

en ningún momento, y ella explica que todo este proceso no fue fácil, por eso reitera que 

las personas con discapacidad se ven con la tarea de reorganizar sus relaciones, quizá en 

este proceso sea necesario apartarse de algunos círculos, pero no de la familia.  Añadió 

que estudiar el doctorado le hizo tener una nueva valoración como mujer indígena 

maya, se trató de una experiencia que la empujó a revalorarse como mujer maya con 

discapacidad. También mencionó que todas estas vivencias le hicieron ser más sensibles 

a las intenciones y significados de los otros, sin embargo, tiene claro no dejarse afectar 

o permitirse el sufrimiento.  

De igual forma, Flor comentó que realizar la estancia académica en el País 

Vasco le permitió mejorar su práctica docente y sentirse más preparada, es decir, con 

más confianza como investigadora. Además, la interacción con sus profesores y colegas 

en el País Vasco, quienes también ahora forman parte de su red de contactos, impactó 

en su proceso de posicionarse críticamente frente a su entorno sociolingüístico, pues con 

ellos suele intercambiar ideas, retomar recomendaciones sobre libros, escribir artículos 

y otros contenidos, que abonaron para la producción de una conciencia crítica en ella. 

Un ejemplo de ello es lo que Flor menciona respecto que, las experiencias y discusiones 

en el curso experto en desarrollo de lenguas e identidades, durante su estancia en la 

Universidad de Mondragón, le permitió conocer de cerca lengua euskera y cultura 



193 
 

vascas (un espejo donde mirarse), una realidad en muchos sentidos coincidentes con la 

realidad de la lengua y la cultura maya. Flor comenta que, la situación de euskara es 

también difícil, y la experiencia acumulada en ese proceso formativo, resultó una 

aportación importante durante su doctorado. 

Con respecto a la cuestión étnica, Miriam compartió que la experiencia de 

estudiar un doctorado le permitió mostrarse tal cual es. Es decir, le permitió no sentirse 

mal por no hablar maya y decirse maya. Así, Miriam despliega expresiones de 

satisfacción y orgullo por haber logrado su meta de ser doctora. A propósito de esto, 

después de permanecer fuera de Mérida por la estancia académica en Brasil, al regresar 

a diferencia de otros profesionistas que al retornar se inclinan a deslindarse por 

completo de su autoadscripción como maya. Miriam, considera que no existieron en ella 

actitudes de distanciamiento o desapego hacia ciertos atributos identitarios que 

considera develan su pertenencia con la comunidad maya como la herencia cultural de 

su padre, aunque reconoce que el no hablar maya le ha dificultado conseguir un vínculo 

más profundo con las personas mayahablantes.  

En lo concerniente al acompañamiento, las colegas manifestaron que fue una 

experiencia muy positiva en su proceso de reconfiguración identitaria, sobre todo si 

consideramos que durante esta etapa se enfrentan a múltiples factores económicos, 

sociales y culturales. Dentro de estas situaciones, consideraron también, parte 

emocional o afectiva al llegar a radicar a una ciudad que en un principio les es ajena 

como fue el caso Flor y Cristina, por lo que, según sus vivencias, ante la ausencia del 

grupo familiar más cercano y los vínculos con la comunidad, el acompañamiento del 

Comité Doctoral se convierte en un respaldo importante. Otro de los factores que incide 

en el proceso de reconfiguración identitaria de la mayoría de las mujeres mayas es el 

desempeño académico y los retos que tienen que superar al formarse en espacios 

académicos constituidos por campos conceptuales y tecnicismos propios del ámbito 

científico occidental frente a su lengua materna. En la Tabla 8 se presentan experiencias 

significativas que describen los procesos de reconfiguración durante el doctorado. 

Cabe resaltar que las universidades públicas no fueron la única opción de 

formación profesional al alcance de las protagonistas del estudio, esto fue posible 

debido a que las estudiantes contaban con la Beca Ford, porque sin el apoyo de dicha 

beca no podrían garantizar su permanencia en otro tipo de educación que no fuera el 

sistema público. 

 



194 
 

Tabla 8.  

Experiencias de reconfiguración identitaria durante el doctorado 

Experiencia de reconfiguración identitaria durante el doctorado 

Miriam: También el doctorado me permitió mostrarme tal cual soy, no esconder 

mis propios conflictos de identidad […] y defender mis puntos de vista. Otra 

experiencia fue con mi comité doctoral, me apoyaron y buscaron la forma de 

acompañarme. Me dieron el voto de confianza para mi proyecto de investigación. 

Flor: Durante el doctorado, tuve la posibilidad de realizar una estancia académica en el 

País Vasco por tres meses, esa experiencia me permitió mejorar en mi práctica docente 

con mis clases de maya, me hizo sentirme más preparada, crítica y orgullosa de mis raíces. 

Cristina: Estudiar el doctorado me permitió romper paradigmas, pues comprendí que 

utilizar un bastón no te imposibilita para hacer realidad tus sueños y metas […].                    

El reto más significativo fue realizar el examen del Diploma de Estudios Avanzados (DEA); 

para ello me registré como instructora de alfabetización de un grupo de mujeres gitanas 

en España […]. Esta experiencia fortaleció mi sentido de colectividad, sororidad y me 

conectó mucho con mi ser mujer maya.  

Bertha: El doctorado me brindó la oportunidad de conocer personas de otros estados y 

con maneras distintas de pensar. Esta diversidad constituyó un aspecto positivo en mi 

proceso de crear nuevos vínculos y me ayudó a no perder la motivación de seguir una 

carrera científica. Una de las experiencias más importantes en mi formación fue 

participar en la III Escuela Internacional de Posgrado en Educación en La Habana, Cuba, 

en 2019. 

Nota. Elaboración propia de las transcripciones derivadas de las entrevistas  

Otro elemento fundamental planteado desde mi experiencia tiene que ver con “el 

poder de escritura para expresar emociones, compartir experiencias y perder el miedo de 

expresar ideas. Porque hablar de reconfigurar una identidad no es únicamente hablar de 

cuestiones culturales y lingüísticas, sino también es hablar de emociones, actitudes o 

pensamientos, todos ellos factores indispensables en la manera en cómo afrontamos 

situaciones complejas” (Bertha, entrevista, 2022). Paralelamente, en mi caso, las 

emociones surgen como una herramienta de superación personal, porque escribir mi 



195 
 

autoetnografía me permitió analizar hasta qué punto las desigualdades vividas irrumpen 

en mi salud a través de las emociones en la actualidad. Por lo tanto, estudiar el 

doctorado reforzó en mí la decisión de profundizar vínculos de amistad con colegas ex 

becarias IFP, con quienes aprendí a caminar desde la sororidad y el empoderamiento. 

Este hecho marcó de forma definitiva mi forma de repensarme como mujer maya, por 

qué en el proceso encontré experiencias de sufrimiento social similares a las que he 

atravesado, historias de resistencia y luchas similares a la mías, me hizo posicionarme 

firmemente frente a situaciones institucionalizadas de exclusión y discriminación, tal y 

como lo narro en la siguiente experiencia: 

 

Yo sentí la discriminación cuando iniciaba el doctorado, en el curso de 

Metodología I, fue un curso como cátedra abierta pues había oportunidad para 

presentar los temas de un libro básico en inglés, y teníamos toda la libertad 

de organizar nuestra presentación del capítulo que nos correspondía. Sin 

embargo, aun asistiendo a todas las sesiones y participando en clase, al final 

del curso percibí una actitud racista, pues la profesora me dijo que el contexto 

de mi tema seguía estando suelto y que era necesario dar un paso adelante 

para construir el objeto de estudio, además que no lo lograba comunicar con 

claridad lo que quería estudiar–justificando con estas palabras una 

calificación mínima aprobatoria– porque no había logrado tener claridad en 

mi documento, cuando se trató de todo un proceso formativo. Así que le 

solicité una segunda revisión por medio de una carta y una retroalimentación 

más focalizada a mi documento y no una valoración comparativa con el 

trabajo de mis compañeros y compañeras de grupo, porque cada trabajo es 

igual de valioso y porque los todos los temas son iguales de valiosos. Fue así 

como después de algunos correos, logré que me enviara algunos criterios para 

hacer precisiones en mi trabajo y poder incrementar mi calificación. 

 

Desde un ámbito más vivencial y afectivo, estudiar el doctorado representó una 

nueva oportunidad socializadora, en función de las redes de contacto institucional como 

estudiante de la Ibero Ciudad de México y con las otras Iberos en Puebla, León y el 

Instituto Tecnológico y de Estudios Superiores de Occidente (ITESO), también 

fortaleció mi confianza para el uso de mi voz. Recuerdo cómo mi paso por el seminario 

de Etnografía Feminista, hizo que no sólo me viera rodeada por los temas 



196 
 

metodológicos de la investigación, sino también mirar mis propias experiencias, razones 

por las que decidí escribir mi autoetnografía. Siguiendo con esta idea, me percaté que 

elegimos un tema por algo y para algo, y en mi caso, esta investigación ha resultado una 

herramienta epistemológica para posicionarme como una mujer racializada y potenciar 

un cambio educativo, desde una mirada interseccional.  

Ligado a lo anterior, pude reconocer cómo las relaciones de amistad, tensiones, y 

los desafíos como estudiante del doctorado, se tradujeron en una estrategia de 

resistencia y acción frente a las formas históricas de exclusión, marginación y 

discriminación. Por ello, en mi caso estudiar el doctorado se tradujo también en una 

estrategia de resistencia y me resultó una oportunidad para fortalecer mi compromiso 

con el fomento de las vocaciones científicas y el gusto por la ciencia.   

 

Ser mentora del Programa para promover las vocaciones científicas 

en niñas de escuelas primarias de Yucatán, me hizo redefinir mi 

perspectiva sobre la utilidad de mi tema de investigación, al tiempo 

de visualizar un escenario de construcción colectiva con mujeres en 

el entorno local a favor de la niñez. De esta forma, tuve la posibilidad 

de conocer e interactuar con la Dra. Ana María Castillo López (+), 

quien posteriormente falleció por COVID, coordinadora del 

Programa, con quien de manera conjunta descubrí nuevos caminos 

de aprendizaje de la ciencia desde compromiso comunitario. La Dra. 

Ana, me animó para continuar en el programa, así como me invitó a 

sumarme al Comité de tesis de unas de sus estudiantes. 

 

De este modo, los resultados del análisis de las experiencias evidencian que las 

mujeres mayas nos encontramos permanentemente reconfigurando nuestra identidad, es 

decir, en construcción de nuevas narrativas de nosotras mismas en relación con nuestros 

logros educativos. Para nosotras, la toma de conciencia acerca de nuestra identidad 

maya, se convierte en una plataforma desde la cual reivindicamos nuestra presencia en 

los espacios académicos y públicos. Además, es relevante enfatizar en la 

interseccionalidad que se genera al momento de contar los relatos de quienes damos 

sentido a esta tesis. Es así que los relatos que se presentan en este bloque de resultados 

no sólo permiten conocer a la persona que narra, sino que también ayudan a desentrañar 

las realidades cada una de nosotras que vive en su contexto particular. 



197 
 

 

6.3. Reidentificación Basada en la Formación y el Rol docente Durante y Después 

del Doctorado 

Los breves relatos compartidos a continuación constituyen uno de los elementos más 

poderosos para comprender el posicionamiento de las cuatro mujeres mayas yucatecas, 

protagonistas del estudio, y las diversas posibilidades que les ofrece el contexto en su 

proceso de reconfiguración identitaria.  

Es de interés considerar que en los relatos de las mujeres mayas protagonistas 

del estudio se circunscribe una reflexión en donde se sitúan como mujeres conscientes 

de sus propias necesidades en su proceso de reconfiguración identitaria. Miriam, 

habiendo accedido a un doctorado, valora su posición en la universidad porque en el 

mundo académico hay que tener mucha valentía y decisión para enfrentar ese mundo de 

exclusión y discriminación.  

Como también señaló Miriam, el sistema universitario mexicano está copado por 

una élite histórica que sostiene aún diferentes discursos racistas para impedir el ingreso 

de personas racializadas al espacio académico.  Por ello, menciona que “la academia es 

una trampa de género”.   Miriam, puntualiza que, aunque Consejo Nacional de 

Humanidades, Ciencias y Tecnologías (CONAHCYT) ya tiene un programa especial de 

becas enfocado a estudios de posgrado para población indígena, sigue vigente una 

problemática que se arrastra desde la educación básica, media superior y superior. En 

este contexto, Miriam enfatizó en la necesidad generar prácticas educativas 

interculturales y cuestionar la categoría de “mujeres investigadoras” como un grupo 

homogéneo, para erradicar la discriminación, el racismo y la marginación de las mujeres 

en situación de pobreza de la educación superior y de posgrado. 

A la luz de lo anterior, Miriam considera que hay que fortalecer la identidad 

étnica para hacer frente a práctica institucionalizadas de menosprecio hacia las mujeres: 

 

Siento que nos han hecho como menos, como “que te hacen creer que 

eres parte del grupo de poder por ser doctora, algo así como ustedes son 

investigadoras, pero no saben lo que nosotros”, entonces por eso nos 

hacen menos. Siento que por eso hay injusticia en los espacios 

académicos (Miriam, entrevista, 2021). 

 



198 
 

Por otra parte, Flor mencionó que el hecho de haber concluido el doctorado no le 

facilitó oportunidades en el mercado laboral. En este sentido, Flor compartió que recién 

egresada del doctorado acudió a la Universidad Autónoma de Yucatán (UADY) para 

dejar sus papeles y poder ser considerada para alguna vacante. Sin embargo, no logró 

ser contratada. Haciendo un balance, dice Flor: “concluí que no resulta fácil encontrar 

un espacio laboral que brindé tranquilidad” (Flor, entrevista, 2022). Los testimonios de 

Flor y de Miriam permiten entender cómo las oportunidades laborales juegan un papel 

importante en el proceso de la reconfiguración identitaria; es decir, pareciera que para 

las entrevistadas es posible forjar una trayectoria laboral exitosa porque cuentan con un 

doctorado y ninguna de ellas tiene hijos que pudiesen distraer su atención de su 

proyecto profesional, pero no resulta de ese modo. De esta forma, las tensiones y 

conflictos que viven las entrevistadas representan al mismo tiempo los espacios en 

donde se practican y desde donde son interpeladas sus identidades. Por ello, Flor 

reafirma la importancia de la formación como medio para lograr objetivos y autonomía 

en el campo de especialidad, dejando constancia de que las mujeres son capaces en 

cualquier área del conocimiento, a pesar de los obstáculos que enfrentan en su proceso 

de búsqueda laboral dentro de las instituciones de educación superior.  

De la misma manera que Flor, Cristina destaca que la reconfiguración de la 

identidad tiene mucho que ver con la necesidad de dignificar el trabajo que las mujeres 

realizan desde diferentes trincheras y sentar las bases de su independencia económica. 

Es decir, las dificultades que enfrentan las mayorías de las mujeres mayas yucatecas no 

pueden analizarse como si el sexismo y el racismo fueran dos categorías independientes, 

sino como dos elementos que interactúan produciendo una forma particular de 

discriminación. 

Por mi parte, considero que son pocas las Instituciones de Educación Superior que 

tienen la capacidad y sensibilidad de llevar lógicas antirracistas, lo que supondría una 

respuesta activa para contrarrestar ideas que generan una imagen desvalorizada o 

negativa sobre el hecho de pertenecer a un grupo etnolingüística, y, en consecuencia, 

sobre una mima. En mi caso, sentirme orgullosa como una mujer indígena maya supuso 

— en esta etapa formativa — la construcción de posturas activas junto a compañeras 

con ex becarias Ford de la Red Interdisciplinaria de Investigadores/as de los Pueblos 

Indios de México (Red IINPIM A.C.).  

 

 



199 
 

Durante el doctorado yo, Bertha Pech, como colaboradora honoraria de la 

Cátedra Unesco “Educación Superior y Pueblos Indígenas y 

Afrodescendientes en América Latina”, de la Universidad Nacional de Tres 

de Febrero (UNTREF), invité a un grupo de colegas de Seminario de la Red 

IINPIM A.C a participar en la Iniciativa para Erradicar el Racismo en la 

Educación Superior. Junto con diez compañeras se presentó el proyecto 

titulado “Racismo en la educación de posgrado. Miradas, reflexiones y 

resistencias de mujeres indígenas en México”.  Como grupo de mujeres 

profesionistas indígenas mexicanas, con estudios de posgrado consideramos 

que nuestras historias y experiencias para acceder a la educación superior 

han sido tan diversas como nosotras mismas. Nuestros contextos sociales, 

geográficos, familiares, económicos, e incluso las intenciones que cada una 

ha tenido para preparse a través de la escolarización convencional, parte de 

varias premisas. Sin embargo, nuestras diversidades coinciden en una 

constante doble de las sociedades latinoamericanas: el racismo y el sexismo. 

A lo largo de mi recorrido académico y actualmente como profesionista, las 

barreras estructurales tanto del sistema educativo como de otros espacios de 

desarrollo profesional en los que me he insertado, me recuerdan que somos 

originarias de pueblos indígenas tenemos que esforzarnos el triple para 

alcanzar estándares establecidos por la academia colonial, sin ocultar 

nuestra pertenencia étnica, cultural y lingüística. Es decir, no se trata solo 

búsqueda personal del ascenso social y del prestigio, sino la forma en que 

hemos transformado la discriminación en la reconfiguración de nuestras 

identidades minorizadas, devaluadas y frecuentemente estigmatizadas 

(Bertha, entrevista, 2021). 

 

Los relatos obtenidos evidencian que, en el proceso de reconfiguración de la 

identidad, las cuatro mujeres mayas —protagonistas de la investigación— cuestionan 

las condiciones de equidad en las que se desarrolla el trabajo académico de las mujeres, 

pues pese a la retórica de igualdad de condiciones que prevalece en las instituciones de 

educación superior, en la práctica parece no estar presente o no importar. También en 

nuestras experiencias exponemos ese racismo estructural de las instituciones de 

educación superior y ese racismo ‘sutil’ que resulta más difícil de identificar y nombrar: 

el de los excesivos esfuerzos que hemos hecho para lograr una licenciatura, un 



200 
 

doctorado; así como todo esto impacta directamente en la desvalorización de quiénes 

somos. Todas coincidimos en que al compartir nuestras propias vivencias podemos dar 

cuenta de esos varios matices de racismo y exclusión que solamente desde la 

experiencia como mujeres indígenas mayas se pueden evidenciar. 

Asimismo, cada una de las colegas entrevistadas mostró las múltiples expresiones 

de las relaciones de género sobre su vida. Estudiar el doctorado les ha permitido 

observar cómo sus experiencias están atravesadas por la condición de género, la edad, 

por su pertenencia étnica y su condición socioeconómica.  

Tal y como lo señaló Cristina, el ingreso de la mayoría de las mujeres de origen 

maya al doctorado, no soluciona la problemática relacionada con el racismo y 

discriminación, esto porque una vez logrado el acceso, persistir conlleva un desafío en 

términos económicos, laborales y emocionales. En su caso recibir la beca del Programa 

Internacional de Becas de la Fundación Ford fue algo muy importante para fortalecer su 

confianza en ella misma. Sin embargo, considera que una de las vías más comunes a las 

que recurren las mujeres de localidad, y en general de varios municipios de Yucatán, 

para producir recursos económicos y poder continuar estudiando —cuando no se cuenta 

con beca— es a través de la contracción de un trabajo de medio tiempo en Mérida. 

Para Flor su decisión de estudiar siempre fue apoyada por su mamá y su hermana 

mayor. Gracias al empleo de su mamá como enfermera pudo solventar algunos gastos 

académicos de inicio, pero reconoce que la beca Fundación Ford representó un apoyo 

primordial; fue un impulso y apoyo, sobre todo económico para que ella continuara de la 

maestría al doctorado, así como contar con el apoyo de su mamá y su hermana significó 

un respaldo importante, ya que no es fácil sentirse y estar lejos de la familia. 

En cuanto a lo económico, Miriam compartió que no se preocupaba mucho 

porque la beca de la Fundación Ford fue un gran sustento y contaba con el apoyo de su 

padre. Miriam comenta “Yo al ser Mérida siempre tuve un lugar seguro para dormir, 

siempre tuve donde comer, y me transportaba en bicicleta para tomar clases”.  Recuerda 

como para ahorrar algo de dinero hizo de la bicicleta su transporte principal en la 

ciudad. Además, Miriam agradece el apoyo incondicional de su hermano quien al darse 

cuenta de su situación económica la apoyaba de vez en cuando. Ella menciona que, 

nunca fue necesario que ella le expresara que necesitaba de su apoyo, pero algo que la 

motivó mucho en esta etapa y le hizo creer más en su capacidad es que siempre 

estuvieron dispuestos a apoyarla. 



201 
 

En mi caso cuando estudiaba el doctorado continuaba trabajando, ya que tenía la 

responsabilidad de apoyar con los gastos médicos de mi mamá y la cuota mensual del 

lugar donde vivíamos en Mérida, así que desde 2016 empecé a trabajar en Universidad 

Pedagógica Nacional, en la Unidad de Yucatán, y fue hasta 2021 cuando obtuve una 

plaza de medio tiempo. Esta experiencia de obtener una plaza fue una de las situaciones 

que viví con mucha alegría y esperanza de estabilidad económica. También lo miré 

como un factor de avance en lo profesional y me hizo pensar en otras posibilidades que 

puedo tener para mí misma como mujer maya con doctorado y, se volvió un aliciente 

para seguir adelante. 

Siempre consideré un privilegio tener un trabajo medio tiempo donde me dieran 

las facilidades de acomodar mi horario y estar de manera presencial tres días de la 

semana; esto representó un apoyo económico y emocional para asistir a los seminarios 

intensivos del Doctorado. Así como las palabras de aliento de mi madre y mis 

hermanas, palabras que me animaron a continuar con mayor esmero y seguridad en mí 

misma, sabía que por lo menos había personas que me respaldaban, no esperaba un 

respaldo económico, simplemente que en ocasiones esas palabras que hacían la 

diferencia, pues me había dado cuenta que mi recorrido por el doctorado era un proceso 

con altas y bajas, así que no debía sentirse devaluada o autolimitarme. 

Las colegas entrevistadas coinciden en que su incursión en el mundo académico y 

científico ha sido un proceso de negociaciones constantes, al tiempo que rechazan la 

versión idílica del desarrollo profesional, el éxito laboral y económico como ejes 

centrales de su reconfiguración identitaria y de estudiar un doctorado. Concuerdan 

también en que la beca Ford contribuyó decisivamente a su acceso en el posgrado en un 

programa de excelencia. Al hablar de un proceso de reconfiguración identitaria, en 

vinculación con el hecho de ser becarias Ford, se extienden lo que podríamos denominar 

“Red de ex becarias Ford”, es decir se denota la presencia de una identidad de grupo.  

Simultáneamente las colegas y colaboradoras muestran en sus testimonios una 

fuerza de carácter contraria a lo que el imaginario hegemónico que se asocia con la con 

las mujeres de los pueblos indígenas – mujeres débiles, dependientes, dóciles, pobres, 

sumisas e ignorantes – a veces inscritos en las propias familias mayas yucatecas, que 

producen sentimientos de rechazo, desconfianza o pena. Por el contrario, aparecen 

experiencias que denotan una sensación de confianza, seguridad, decisión y tenacidad 

para desarrollar sus capacidades y aprovechar oportunidades de desarrollo personal, 

emocional y profesional.  



202 
 

Los siguientes testimonios muestran lo antes planteado: 

El reto para nosotras las mujeres que ya estamos en un mundo de 

hombres, es convertirnos en aliadas, dignificar los espacios 

académicos con nuestra presencia. (Miriam, entrevista, 2021). 

En los últimos años he trabajado por contrato […] en el Centro 

Peninsular en Humanidades y Ciencias Sociales (CEPHCIS) de la UNAM; 

me he identificado con sus temáticas académicamente, pero el papel 

principal en toda etapa, para motivarme y permanecer, se lo lleva mi 

familia porque siempre me impulsan a seguir adelante. (Flor, entrevista, 

2021) 

 […] tuve problemas con la primera asesora que me habían asignado en 

el programa de doctorado, no me escuchaba […] y eso me orilló a 

solicitar un cambio de asesora. Entonces me recomendaron a una 

psicóloga, ella me asesoró para presentar el DEA, me brindó confianza 

que se haya interesado en mi tema (Cristina, entrevista, 2021). 

En mi caso, mi pasión por aprender me ha mantenido en constante 

búsqueda; no hablo de lo económico: me refiero al saber para obtener 

herramientas y habitar espacios no imaginados, para defender mis 

derechos, empezando por mis metas, mis emociones, ideas y mis 

iniciativas frente a un sistema científico que aprueba el sometimiento 

de las mujeres (Bertha, entrevista, 2022). 

 

A lo largo del análisis de los relatos se identificó que las condiciones de vida 

familiar de las colegas tienen un papel importante en sus procesos de reconfiguración 

identitaria. Este hecho puso en evidencia que la actitud y el apoyo del entorno familiar 

se concibe como valioso y de mucho aliento para sobrellevar la adversidad del ambiente 

institucional. Las colegas protagonistas del estudio coinciden que a veces el mismo 

ambiente institucional les crea ciertos conflictos, pero algo importante es que no ponen 

en duda sus experiencias y capacidades. Por el contrario, justo es esa experiencia la que 

les permite construir argumentos novedosos, cuestionar y reivindicar sus derechos con 

mayor confianza. De esta manera, las dificultades que enfrentan no pueden analizarse 



203 
 

como elementos aislados, sino como elementos que interactúan en un sujeto mujer 

produciendo una forma particular de reconfigurarse y posicionarse.  

Esta visión en el análisis de los relatos de vida deja atrás la idea de que todas las 

mujeres mayas yucatecas son idénticas y nos permite situar las múltiples formas en que 

un sujeto mujer está conformado por diversas condiciones de vida. Por lo tanto, en el 

proceso de reconfiguración identitaria en el ámbito académico, no sólo interviene el 

género en las posibilidades de las mujeres mayas yucatecas para situarse dentro de la 

estructura de las instituciones de educación superior, sino también otras experiencias 

identitarias. Por ejemplo, una mujer no indígena de clase alta tendrá mayores 

posibilidades de avanzar, no sólo ante las mujeres indígenas, sino también ante otras 

mujeres con menor nivel socioeconómico. A su vez, una académica no indígena, de 

clase alta y sin discapacidad, contará con mayores recursos sociales y culturales para 

escalar en la estructura académica que las mujeres indígenas mayas con menores 

recursos económicos, mayor edad y con alguna discapacidad. 

En este sentido, las colegas y yo decidimos estudiar un doctorado por razones 

distintas a buscar únicamente una plaza de tiempo completo o ascender en la escala 

laboral; en nuestro proceso se presentaron motivaciones relacionadas con una 

proyección de nosotras mismas como mujeres científicas, independientes, valientes, 

emprendedoras, activistas y libres de elegir y ejercer nuestros derechos en condiciones 

de igualdad. Es por eso que Flor, Cristina, y yo nos identificamos como investigadoras y 

consultoras independientes. Nuestro carácter enérgico y nuestra actitud decidida ha sido 

una herramienta poderosa en nuestro proceso de reconfiguración identitaria, 

permitiéndonos ganar respeto por nuestro trabajo y nuestra incidencia en nuestros 

respectivos campos. A esto hay que sumar que una característica común y distintiva de 

todas nosotras es nuestro gran interés por continuar preparándonos, haciendo referencia 

con esto a que no esperamos el ser “reconocidas” o “promovidas” o “premiadas” en 

nuestras áreas para seguir fortaleciéndose profesionalmente. 

 

 

 

 

 

 

 



204 
 

6.4. Reconfiguración de Roles de Género: Mujeres con Ciencia, Acción y Reflexión  

 

En este apartado se analiza la reconfiguración de roles de género en mujeres mayas 

yucatecas con doctorado protagonistas del estudio. Por lo complejo y extenso del tema, 

considerando lo discutido hasta el momento, no se pretende hacer una generalización 

sobre la reconfiguración de roles de género; aquí se mostrará cómo este grupo de 

colegas mayas yucatecas experimentan su rol de género en el contexto laboral, 

educativa, familiar y comunitario. 

El primer elemento que surge en el análisis es la forma en que las colegas, 

protagonistas del estudio, hablan de las expectativas hacia ellas en relación con los 

estudios de doctorado; en sus familias, la educación era importante, pero no lo urgente 

en el caso de las niñas. Desde la perspectiva de género, sabemos que las expectativas 

son un factor relevante que te impulsa a seguir. Aunado a ello, Flor menciona que, en su 

caso, una de sus tías decía que las mujeres no deben estudiar mucho. Así lo comparte: 

“constantemente me decía que he estudiado mucho y debería descansar, y cuando se 

enteró que estaba estudiando el doctorado, se impresionó demasiado” (Flor, entrevista, 

2021). Flor no daba mayor importancia a los comentarios de su tía; por el contrario, 

tenía muy presente las palabras de aliento de su abuelo, quien le comentó que la única 

herencia que podía brindarle eran los estudios. 

Respecto a lo anterior, Cristina externó que el simple hecho de ser mujer ya la 

pone en desventaja debido al sistema socioeconómico que no favorece a las mujeres, así 

que resulta muy positivo contar con el respaldo de la familia y con alguna beca. En este 

mismo sentido, a partir de mi propia experiencia señalo que: “[…] ser maya sí tiene una 

carga, que tiene que ver con un sistema económico y de género que nos violenta. En mi 

caso, desde que decidí estudiar la licenciatura, tuve que aferrarme a esa idea”.  Por su 

parte, Cristina comentó que tuvo que incorporarse al mercado de trabajo a muy temprana 

edad y conseguir becas para seguir estudiando. Vale la pena agregar que la desigualdad de 

género en las familias mayas es opacada por aspectos de índole económico debido a que 

condiciona quién accede y quién no a la educación superior. 

Sobre la base de la evidencia recogida, no se descarta la discriminación de 

género en las comunidades mayas yucatecas, sin embargo, sí hay que resaltar que, 

según las protagonistas del estudio realizar estudios de doctorado alienta cambios en las 

maneras en que las mujeres viven su feminidad, su desarrollo profesional y cuestionan 

las injusticias que viven. En este sentido, Cristina mencionó que estudiar el doctorado la 



205 
 

hizo consciente de la importancia de los temas de la liberación de la mujer, del yugo de 

las tradiciones, y es una forma de honrar la memoria de las mujeres yucatecas 

impulsoras del Primer Congreso Feminista en Yucatán. 

El Primer Congreso Feminista en México que tuvo lugar el 13 de enero de 1916, 

en el Teatro Peón Contreras de Mérida, Yucatán, y durante cuatro días del 13 al 16 de 

enero, 617 mujeres de distintos estados estuvieron debatiendo sobre cuatro temas 

señalados en la convocatoria:  la emancipación de la mujer, la educación, el trabajo y la 

participación política (Peniche, 2017).  Además, en uno de los considerandos de la 

Convocatoria del Primer Congreso Feminista se mencionaba que: “La Revolución 

Constitucionalista ha manumitido a la mujer, concediéndole derechos que antes no 

tenía, como los que se derivan del divorcio absoluto, y que resultarían ilusorias estas 

justas concesiones […] para la conservación y defensa de estos derechos alentándola a 

la conquista de nuevas aspiraciones” (Convocatoria, 1916, p. 1).  

Cabe destacar que este Primer Congreso Feminista fue presidido por Matilde A. 

de Paullada, Aurora Molina, Hermila Galindo, Salomé Carranza y Elena Torre, así 

como Elvia y Felipe Carrillo Puerto como organizadores. Este Congreso fue 

significativo porque sentó las bases de la lucha por los derechos de las mujeres 

mexicanas y con su consigna “justicia para todos”, el General Salvador Alvarado 

posicionó a las mujeres como grupo de género en el discurso político en el estado, en el 

que nunca habían tenido presencia jurídica (Peniche, 2017). Es por eso que Cristina está 

convencida que como mujeres científicas debemos honrar la memoria y la lucha de 

mujeres históricas como Elvia Carrillo Puerto, luchadora social cuyo activismo impulsó 

el Primer Congreso Feminista en Yucatán.  

Cuando escuché a Cristina hablar sobre el   Primer Congreso Feminista en 

México, me invadió la emoción. Leer sobre prominentes mujeres que se han distinguido 

desde siempre en la lucha en pro del reconocimiento y pleno ejercicio de los derechos 

político electorales de las mujeres, me permite reconocerme como beneficiaria directa 

del impulso que aquellas valientes congresistas nos legaron.  Por esta razón, me parece 

trascendental que las niñas conozcan la historia de las mujeres congresistas y las 

mujeres mayas científicas, a fin de fortalecer la democracia, el respeto a los derechos 

humanos de las mujeres mayas yucatecas y para la supresión de tantos obstáculos que 

como mujeres hemos tenido que transitar. 

 



206 
 

Desde este análisis se hace evidente que el estudiar un doctorado nos ha 

permitido cuestionar prácticas que tienen implícitos matices de violencia de género y 

discriminación. De esta forma, uno de los elementos que más valoramos tiene que ver 

con la incorporación de nuevos conocimientos en materia de género. Para nosotras, 

saber sobre el enfoque de género resulta una herramienta primordial para cuestionar 

constantemente tanto las desigualdades como su actuar, así como para obtener mayor 

certeza en sus decisiones de formación profesional, porque como mencionó Flor 

“estudiar también es un derecho que tenemos las mujeres mayas” (Flor, entrevista, 

2021). Así, ante una mirada superficial, las mujeres indígenas mayas y los hombres 

indígenas mayas tenemos los mismos derechos y oportunidades que las personas no 

indígenas. Y, efectivamente, aquellas cosas que nos estaban prohibidas, ahora son parte 

de nuestros derechos como por ejemplo anhelar estudiar un doctorado, votar y hacer 

visible nuestra participación en espacios académico. Sin embargo, no hay que dejar de 

puntualizar que los cambios de roles y nuestro tránsito por la universidad, los espacios 

políticos, las actividades laborales y profesionales se dan en condiciones de desigualdad 

que se manifiestan de diferentes formas tal como se han mostrado en los testimonios. 

En este mismo punto, las colegas plantearon también que estudiar un doctorado 

les ha significado —como mujeres— una oportunidad para reivindicar sus demandas 

con mayor confianza, haciendo ver con ello que la empatía y sororidad, en parte, sólo 

son posibles tras haber vivido experiencias de características similares. Cristina nos 

relata su sentir, señalando lo siguiente: “considero importante compartir mi historia y 

conectar con las juventudes, por eso imparto charlas y conferencias para contribuir a 

romper los estereotipos” (Cristina, entrevista, 2021).  

La discusión en torno a lo público y lo privado en relación a la reconfiguración 

de los roles de género, es relevante debido a las tensiones y contradicciones que 

experimentan la mayoría de las mujeres mayas como profesionistas, además porque 

hasta hace pocos años no hubiera sido posible imaginar su presencia en el trabajo 

asalariado de tiempo completo. En este aspecto, Flor comentó que: “todavía prevalece la 

idea que las mujeres no necesitamos trabajar como los hombres. En otras palabras, 

trabajar en el caso de las mujeres mayas es visto como algo adicional, algo que suma, 

pero no del todo necesario” (Flor, entrevista, 2021). 

La realización del doctorado, seguida de la integración al mercado laboral, el 

liderazgo y la incidencia, son algunos de los elementos que, en la trayectoria formativa 

de las colegas mayas yucatecas, han desdibujado las fronteras entre lo público y lo 



207 
 

privado desde la perspectiva de la interseccionalidad. Asimismo, es posible consignar 

que la reconfiguración de la identidad en las mujeres mayas —protagonistas del 

estudio— se presenta como actuación consciente desde la tensión patriarcal; es decir, 

tensiones tienen lugar cuando los roles impuestos a las mujeres a menudo entran en 

conflicto con sus experiencias vividas. En este caso particular, contar con estudios 

doctorales representa una fuente de oportunidades de cambio, transformaciones y 

emancipaciones. En otras palabras, la posibilidad de cuestionar e interpretar las 

identidades de manera permanente.  

 En la Tabla 9 se presentan los aspectos positivos de impacto en los roles de 

género derivados de estudiar un doctorado. 

 

Tabla 9.  

Impacto en los roles de género derivados de estudiar un doctorado 

Constelaciones de sentido Categorías de 

interseccionalidad 

[…] ya con doctorado no puedes evitar cuestionar tu 

papel como mujer y desarmar estereotipos. 

[…] la importancia de los temas de la liberación y 

educación de la mujer maya yucateca. 

[…]  perder el miedo y creer más en nosotras para hacer 

escuchar mi voz y nuestras decisiones 

[…] Primer Congreso Feminista 1916:  lucha en pro 

del reconocimiento y pleno ejercicio de los derechos 

 

Origen étnico, escolaridad, 

género, edad y discapacidad 

 

        Nota.  elaboración propia. 

Aunado a esto, Cristina comparte que “en algunas familias mayas todavía suelen 

otorgarse un mayor valor económico o productivo a los hombres” (Cristina, entrevista, 

2021). Este prejuicio histórico explica por qué, hasta el día de hoy, la mayoría de las 

mujeres mayas yucatecas continúan enfrentando una gran cantidad de obstáculos, 

desafíos y desigualdades en los espacios académicos, a pesar de que en lo formal ellas 

cuentan con los mismos derechos que sus colegas varones. Es por eso que las colegas 



208 
 

hacen hincapié en que, en algunos casos, la discriminación hacia las mujeres es 

justificada por factores económicos. 

Porque a las mujeres indígenas se nos ha dicho durante siglos que nuestro lugar 

está limitado, que estudiar es un lujo que no nos corresponde y que nuestros sueños no 

son válidos.  

Estas y muchas otras aportaciones realizadas por las colegas entrevistadas ponen 

en evidencia que las mujeres, aun ya con doctorado, siguen sufriendo injusticias y 

desigualdades, que se traducen posteriormente en una concepción cultural específica de 

lo que las mujeres deben ser y hacer, tanto en el hogar como fuera de él. Por eso, en mi 

relato menciono que “todavía hay mucho camino para tomar […] y no hay que perder 

de vista las condiciones estructurales que afectan nuestro ingreso a la educación 

superior y nos hacen sentir que los estudios no son para nosotras” (Bertha, entrevista, 

2021). En este punto, siguiendo las narrativas de las colegas entrevistadas es importante 

incorporar el enfoque interseccional para desarmar los estereotipos de género y entender 

de mejor manera cómo se viven los procesos de reconfiguración identitaria. 

 

6.5. Discapacidad Física y Proceso de Reconfiguración Identitaria 

Para Cristina, el proceso de reconfiguración identitaria ocurre en escenarios donde 

prevalecen la sensibilidad social, la solidaridad y el soporte afectivo que fortalecen la 

autoestima y el amor propio. En este proceso también entra en juego hablar de igualdad 

y visibilizar cómo las mujeres con alguna discapacidad son el vivo ejemplo de 

superación por las múltiples habilidades que estas poseen. Por eso, para Cristina fue 

muy importante que una de sus tutoras de tesis publicará un artículo de su trayectoria de 

vida, en palabras de Cristina: “un artículo donde me ponía como ejemplo de superación, 

sentí muy bonito” (Cristina, entrevista, 2021). Cristina encontró en su tutora del 

doctorado una figura de soporte afectivo y académico. 

De acuerdo con Cristina, ser mujer, pertenecer a un pueblo indígena y vivir con 

alguna discapacidad, implica también tener mucha fuerza interior para enfrentar un 

ambiente que todavía se rige por la prevalencia del racismo y el machismo. Ella 

menciona que como “mujer maya con discapacidad no ha sido fácil y he enfrentado 

muchas adversidades y discriminación” (Cristina, entrevista, 2021). Sin embargo, pese a 

todos los prejuicios y el ambiente adverso, Cristina logró concretar la meta de estudiar 

un doctorado en el extranjero. Esta experiencia le hizo tomar conciencia de que su estar 



209 
 

cotidiano en las instituciones académicas no iba a ser fácil y necesitaba mucha fuerza 

para no doblegarse.  

Situándonos en el contexto actual, Cristina insiste en que tiene el compromiso de 

hablar sobre la discapacidad porque, como ella menciona, “todavía debemos seguir 

luchando por el respeto y reconocimiento pleno de los derechos humanos de las 

personas con discapacidad, en especial de las mujeres” (Cristina, entrevista, 2021). 

Cristina insiste en que es primordial que haya “más sensibilización en las escuelas 

públicas para la aceptación de personas con discapacidad” (Cristina, entrevista, 2021). 

Esto es importante porque normalmente se cree que estas personas no pueden 

desarrollar ciertas tareas, pero, ella afirma que, la discapacidad “no debe ser más una 

limitante para acceder al empleo con salarios dignos” (Cristina, entrevista, 2021). 

Además, esta condición específica se matiza en la interacción con otros marcadores 

sociales de desigualdad; por ejemplo, el nivel económico, la pertenencia étnica y la 

cuestión de género.  

Finalmente, atravesar las diferentes experiencias formativas ha permitido a 

Cristina reconfigurar positivamente su autopercepción como mujer maya. Al superar los 

desafíos físicos y psicológicos por su condición, Cristina afirma: “ahora tengo claridad 

que en ciertos ámbitos públicos es clave nuestra presencia, se debe de naturalizar que 

las mujeres con discapacidad encabecen espacios de liderazgo” (Cristina, entrevista, 

2021). Cristina, sin duda, tiene en la actualidad una autovaloración más alta que antes 

de iniciar el doctorado. Ella, ya como doctora, considera importante hacer visible su 

sentir y dar a conocer su trabajo para llegar a diálogos que posibiliten una verdad 

inclusión y ejercicio de derechos de las mujeres con alguna capacidad específica o 

discapacidad. 

 

Repensando la Identidad Maya Yucateca: Reflexiones Finales  

 

En este apartado, a manera de cierre, se da a conocer las reconfiguraciones de la 

identidad personal de este grupo de mujeres mayas yucatecas después de estudiar el 

doctorado, cómo fueron adoptando prácticas de género, estrategias y discursos hacia un 

nuevo posicionamiento político, emocional, educativo y social. En consecuencia, se 

parte de la perspectiva de la interseccionalidad para comprender cómo en la identidad se 

conjugan diversas categorías interseccionales como el género, la etnia, el nivel 

socioeconómico, la edad, la escolaridad y la discapacidad. Los relatos permiten 



210 
 

dilucidar la heterogeneidad de la experiencia formativa en diversos escenarios sociales y 

su impacto en la reconfiguración identitaria. 

 Retomando lo presentado en los relatos, un ámbito a explorar dentro de esta 

investigación es la experiencia de género de las mujeres a partir de realizar estudios 

doctorales y la agencia política. Por un lado, la experiencia de género les permite una 

confrontación constante entre el mundo externo e interno, al mismo tiempo que 

reivindican su propia identidad como mujeres mayas.  

Un primer aspecto tiene que ver con el papel de la universidad; según los relatos 

de vida de las protagonistas del estudio, su paso por la universidad las llevó a repensar 

su presencia en este espacio donde también confluye historia, memoria y comunidad. 

De este modo, en su relato Miriam deja claro que el ingreso a la universidad no sólo 

ofrece un conjunto de conocimientos para ejercer una profesión u obtener un título, sino 

que la vida universitaria te forma en el “saber ser”, en palabras de Miriam: “la 

universidad no puede mantenerse indiferente a la comunidad, ya que, de hacerlo, 

debilitaría la identidad de sus estudiantes” (Miriam, entrevista, 2021).  

Ahora bien, Miriam reconoce la importancia de la institución universitaria y el 

proceso de formación profesional; sin embargo, como parte esencial en la 

reconfiguración identitaria de las protagonistas del estudio, consideran que vivirse y 

comprenderse como mujeres indígenas mayas en la universidad es sumamente 

importante para repensar nuestra propia posición frente a los prejuicios y estereotipos 

que provocan consideraciones desiguales hacia las mujeres racializadas en la academia, 

por considerarlas seres inferiores, débiles y dependientes. Es de esta manera que Miriam 

enfatiza que “las universidades deben adaptarse a las y los estudiantes para fortalecer su 

identidad y no lo contrario” (Miriam, entrevista, 2021). Con esto queda claro que las 

universidades deben favorecer la creación de espacios de intercambio para derribar la 

discriminación con respecto a que lo indígena es sinónimo de atraso y que la manera de 

salir de dicho “atraso” es privilegiar el uso del idioma y la cultura occidental.  

Un segundo aspecto planteado por Flor es “que la discriminación hacia las 

mujeres, dentro y fuera del ámbito escolar es una práctica tan cotidiana que una no se da 

cuenta” (Flor, entrevista, 2021). Se debe considerar que, como menciona Flor, la 

discriminación de género y la discriminación lingüística están asociadas a factores que 

se relacionan entre sí, lo cual significa que quienes permiten que esta discriminación 

hacia la mujer se reproduzca tienen constantes interacciones. No obstante, es importante 

precisar que, como reitera Flor, “estudiar el doctorado permite a la mayoría de las 



211 
 

mujeres mayas pensar y repensar este tipo de experiencias” (Flor, entrevista, 2021). 

Para Cristina, “hablar de reconfigurar nuestra identidad, es hablar de exigir nuestros 

derechos […], derechos que no sólo les corresponden a los hombres” (Cristina, 

entrevista, 2021). De aquí que hablar maya, como menciona Flor, es un punto de apoyo 

importante para adquirir conocimientos en toda la experiencia formativa y en cualquier 

nivel educativo. Así, hablar lengua maya no se trata de un “plus” identitario, sino de un 

elemento fundamental para la construcción y la reconfiguración de la identidad. Por 

consiguiente, tanto Flor como Cristina, valoran mucho el hablar maya y no aceptan la 

idea de tener que renunciar a ese rasgo de identidad para evitar la discriminación y 

facilitar la “integración” a la sociedad yucateca.  

Un tercer aspecto sería el valor de la familia y hacerse escuchar dentro de ella, es 

decir, perder el miedo para hablar. En este punto, Cristina mencionó que estudiar el 

doctorado fue clave para perder el miedo y plantarse frente a su familia para decir “mi 

mamá también tiene derecho a descansar” (Cristina, entrevista, 2021). Ella reconoce en 

su relato que estudiar el doctorado le permitió fortalecer su confianza para posicionarse 

en su familia. No por eso deja a un lado el papel que ha tenido su familia en su 

crecimiento profesional. Y es que, como Cristina menciona, cuando era pequeña, el 

miedo era sólo una emoción más que experimentaba, pero con ayuda del doctorado 

añadió a ese temor el término injusticia; asimismo, tiene muy presente “que no hay que 

callar un acto de discriminación o cuando se abuse de nuestro desconocimiento sobre 

algún tema” (Cristina, entrevista, 2021). Por esa razón, actualmente establece que frente 

al miedo y la inseguridad está su compromiso con la difusión de los derechos humanos 

porque “tenemos […] como mujeres, el derecho a disfrutar de la vida” (Cristina, 

entrevista, 2021). En este planteamiento Cristina, coincide conmigo cuando señalo que 

estudiar el doctorado le hizo ver el “poder transformador de las palabras para crecer y 

florecer” (Cristina, entrevista, 2022). 

Siguiendo con lo anteriormente señalado, Cristina aclara que “seguir 

preparándonos, buscar superarnos con más educación, eliminando prácticas machistas, 

sin olvidar nuestras raíces” (Cristina, entrevista, 2021) es una vía útil para el 

reconocimiento de sus múltiples identidades con una postura de justicia social. Es decir, 

el derecho a ser/estar sin miedo para avanzar en nuestras trayectorias académicas desde 

la esencia y sin tratar de encajar a una sociedad de la cual somos también parte. 

Una cuarta cuestión afín a la reconfiguración identitaria es la vinculación entre 

ser una mujer visible y agente de cambio. Hoy tengo claro que la visibilidad significa 



212 
 

existencia; en el caso de las mujeres protagonistas del estudio, se trata de un asunto de 

existencia / resistencia al que Cristina apunta al hablar de “incentivar la participación y 

la representación en espacios de toma de decisiones” (Cristina, entrevista, 2021). Siendo 

así, reconfigurar la identidad implica, como menciono a partir de mi propia experiencia, 

reivindicar el aporte de las mujeres mayas yucatecas en la ciencia, la tecnología, las 

artes y la política, puesto que durante la experiencia de “hacerse doctora” las mujeres 

fortalecen su liderazgo y reconocen aspectos positivos, lo que las impulsa a ser agentes 

de cambio. Por ejemplo, en mi caso, en este proceso me encontré con el Programa del 

Inspira Más, un faro de inspiración para las futuras generaciones de niñas y mujeres. 

Es por esto que, según las colegas entrevistadas, la reconstrucción identitaria se 

da igualmente con nosotras, en términos de apoyar a las nuevas generaciones. En este 

sentido, estoy convencida de la importancia de conquistar espacios de toma de 

decisiones para doblegar a la estructura social que produce la discriminación, así como 

la visibilización de nuestras historias como referentes para las niñas del futuro. 

La importancia de traer a cuenta de manera interseccional los procesos de 

reconfiguración identitaria radica en que permite ver que el proceso es más diverso que 

los esencialismos con los que se piensa la identidad. Además, pone en evidencia las 

desigualdades interseccionadas por el género, el origen étnico, la lengua indígena, la 

posición social, la edad y la discapacidad. Asimismo, desde la lente interseccional, se 

pone de manifiesto que la lucha para eliminar la desigualdad se debe dar en todos los 

ámbitos: casa, trabajo, universidad, calle, en las leyes y en la política educativa. 

Finalmente, como se puede observar en los relatos de las colegas entrevistadas, 

las identidades coexisten, aunque en el proceso de reconfiguración identitaria una toma 

más protagonismo según el entorno. Aunado a esto, en el proceso de narrarse las 

colegas reconocen que habitan distintas identidades simultáneamente; no obstante, hay 

que apuntar que para entenderlo u identificarlo tuvieron que profundizar en la 

comprensión de cada una de manera interconectada, como se realiza en esta tesis.  

 

 

 

 

 

 



213 
 

Conclusiones, Discusión y Recomendaciones 

 

La presente investigación es resultado de recuperar las experiencias formativas de un 

grupo de mujeres mayas yucatecas con doctorado, mujeres que han desafiado obstáculos 

de orden estructural, social, económico y de género, implicados en el hecho de provenir 

de una familia con limitaciones económicas, ser mujeres, ser indígenas y 

mayahablantes. Asimismo, son mujeres que han dejado el espacio privado para irrumpir 

en lo público como profesionistas o activistas, denunciando –por ejemplo– la falsa 

creencia de que las mujeres no tienen capacidad para estudiar un doctorado, una idea 

construida por la cultura y que ha sido reafirmada por los ambientes hostiles que 

padecen las mujeres dentro de los espacios académicos. A pesar de ello, en la actualidad 

mujeres indígenas han alcanzado el nivel de doctorado en diferentes áreas del 

conocimiento, incidiendo en la toma de decisiones de sus comunidades. 

En el marco de lo anterior, partí del supuesto principal de que la experiencia 

formativa es aquello que nos pasa y que, de alguna forma, propicia la reconfiguración 

de nuestras identidades como mujeres mayas yucatecas con doctorado, reconociendo la 

manera en que se intersectan las dimensiones sociales y emocionales en este proceso de 

reconfiguración. Es decir, las experiencias formativas generan emociones, cambios de 

roles, renuncias, posicionamientos, reivindicaciones y capacidad de agencia, lo que 

propicia el surgimiento de nuevos escenarios de incidencia en los que ellas son sujetas 

activas, lideresas sociales y académicas.  

Las preguntas que dieron origen a este estudio fueron las siguientes: ¿qué 

sentido confieren un grupo de mujeres mayas yucatecas a sus estudios de doctorado en 

relación con la lógica de fusión etnia, género, edad, clase y el programa formativo 

cursado? ¿Cuáles son los componentes de las experiencias formativas –durante el 

proceso de formación doctoral hasta el presente– que han permitido a este grupo de 

mujeres mayas yucatecas el surgimiento de distintas formas de agencia?, y ¿cuáles son 

las vivencias más significativas de este grupo de mujeres mayas yucatecas que 

evidencian la lógica de fusión de etnia, género, edad y clase –antes, durante y después 

de sus estudios doctorales– que les han permitido reconfigurar su identidad? 

Para responder esas preguntas adopté el enfoque de interseccionalidad, el cual 

me permitió profundizar en las experiencias formativas de este grupo de mujeres mayas 

yucatecas con doctorado más allá del género, ya que los factores de clase, etnia, 



214 
 

escolaridad y discapacidad juegan un rol crucial para entender las dinámicas de poder, 

las desigualdades, violencias, exclusiones, discriminaciones y sentidos. La 

interseccionalidad como uno de los pilares epistemológicos y políticos de esta tesis 

tiene como objetivo hacer visible la multidimensionalidad de las experiencias 

formativas de las protagonistas del estudio y sus posicionamientos, donde convergen la 

historia, los contextos, circunstancias sociales y emocionales. En este sentido, la 

interrelación e interdependencia de las categorías de desigualdades y género no es 

jerárquica, sino que actúa de manera tejida. Entonces, aunque hablemos de mujeres 

mayas, este enfoque nos hace considerar las asimetrías de poder que se dan dentro del 

concepto ‘mujer maya’ y cuestionar su homogeneidad, analizándolo más bien como una 

categoría abierta a lecturas múltiples y contextualizadas. 

En este bloque, presentaré las contribuciones principales del estudio, surgidas a 

partir del análisis de los relatos de vida recogidos durante el periodo de estudio y la 

autoetnografía. Estas contribuciones están orientadas al objetivo de examinar las 

experiencias formativas de cuatro mujeres mayas yucatecas con doctorado y los 

elementos que han sido clave en la reconfiguración de su identidad. 

 

Síntesis de los Hallazgos 

Entre los hallazgos principales, logré destacar los siguientes temas de análisis que se 

relacionan de manera directa con las preguntas de investigación. Por un lado, los 

sentidos que otorgan este grupo de mujeres mayas yucatecas a sus procesos de 

formación. En segundo lugar, la capacidad de la agencia para movilizarse en los 

espacios y equipos en los que han colaborado. En tercer lugar, los procesos de 

reconfiguración en sus identidades y, por último, la manera en que se da una 

intersección en la reconfiguración de sus identidades. 

 

a) Sentido de Estudiar el Doctorado Para las Mujeres Mayas Yucatecas 

En lo que corresponde a la primera pregunta, esta tesis doctoral se centra en comprender 

el sentido de estudiar un doctorado, el cual no se puede explicar o predecir como ocurre 

en las ciencias naturales. Por ello, se puso especial énfasis en dar cuenta de los sentidos 

que cada participante atribuyó a su logro educativo desde una perspectiva crítica del 

sentido (Sautu, 2014; Flick, 2007). Así, el sentido considera que: “El conocer, como 

acto humano, es el momento de otorgar sentido a todo, pero no hay sentido en sí mismo, 



215 
 

sólo hay sentido si hay una relación entre un nosotros o con ciertos sucesos con el otro” 

(Morín, 2007, p. 158). Se puede decir entonces que el lenguaje humano es esencial para 

la manifestación del sentido. En este contexto, los hallazgos del estudio demuestran que 

la construcción del sentido considera un gran número de condiciones, incluyendo la 

conciencia del sentido. 

Cabe mencionar que en esta investigación no se pretendió profundizar en la 

epistemología y acepciones del término “sentido”. Sin embargo, se consideró 

fundamental reflexionar sobre prácticas concretas, como las experiencias formativas de 

cuatro mujeres mayas con doctorado, incluida la autora. Esto se debe a que la noción de 

sentido otorga un valor a las cosas que suceden o se aprenden y, por supuesto, cobra 

relevancia cuando tomamos conciencia al respecto y se transforma en prácticas 

concretas. Por ello, la justificación del sentido no está, por otra parte, más que en las 

experiencias formativas de las mismas colaboradoras. Con esta mirada podemos pensar 

en la explicación del sentido de estudiar un doctorado a partir de dos categorías: los 

sentidos que provienen de la condición interior –bio-psico-emocional–  y la conexión 

con otras experiencias en distintos ámbitos vitales como el social, el laboral y el 

espiritual de las colaboradoras. 

Así, considerando los resultados de la investigación, dar sentido a los estudios de 

doctorado considera un juicio reflexivo y una toma de consciencia que se hace desde la 

diversidad de emociones y pensamientos que articulan las experiencias formativas y que 

modelan el actuar de la mayoría de las mujeres mayas yucatecas. Además, el análisis de 

las experiencias formativas permitió identificar dos aspectos importantes vinculados al 

sentido que tiene para las colegas estudiar un doctorado. En primera instancia, coinciden 

en que han superado barreras sociales, emocionales, actitudinales y escolares para llegar 

al doctorado y, en segundo lugar, en que el sentido que otorgan a su logro educativo se 

relaciona con su identidad como mujeres indígenas mayas. 

De esta manera, las protagonistas del estudio señalaron que a pesar de las 

dificultades y las barreras que han enfrentado, se sienten satisfechas con su trayecto por 

el doctorado y expresan que este les ha abierto las puertas a muchas oportunidades de 

desarrollo personal, emocional y de fortalecimiento profesional. Expresaron que su 

satisfacción, en muchos sentidos, se debe al esfuerzo que ellas mismas realizaron 

durante su trayecto de aprendizaje durante el doctorado. Enfatizaron que las verdaderas 

acciones que las llevan a sentirse satisfechas son las que se realizan con base en el 

esfuerzo y la voluntad, el contar con alguna beca y con el apoyo de sus familias.  



216 
 

En el aspecto institucional se encontraron resultados similares a los señalados 

por Restrepo y Giraldo (2009), como: a) estudiar el doctorado como fuente de estatus, 

pues ser doctora no es accesible para todo el mundo; b) el doctorado como fuente de 

desarrollo personal, emocional, y las mejoras de las habilidades de razonamiento; y, c) 

el doctorado como fuente de ingresos económicos. Resultará interesante señalar cómo 

este resultado generaría nuevas líneas de investigación que ayuden a documentar los 

procesos de reconfiguración identitaria y los sentidos que asignan las mujeres indígenas 

a sus estudios doctorales. Por lo anterior, para futuras líneas de investigación se propone 

una formulación metodológica donde puedan ser involucradas una mayor cantidad de 

mujeres mayas con estudios doctorales, así como docentes y familiares, con el fin de 

obtener una comprensión más amplia del tema estudiado. Otra línea de investigación 

podría orientarse al estudio en profundidad del sentido de realizar estudios doctorales 

para las mujeres con discapacidad desde la dimensión emocional y sensorial (Pink, 

2015), con el objetivo de comprender mejor qué ha posibilitado que mujeres como 

Cristina logren acceder a este grado de estudios mientras que otras no. 

 

b) Capacidad y Poder de Agencia de las Mujeres Mayas Yucatecas con Doctorado 

Respecto a los resultados en relación con la capacidad y poder de agencia de las mujeres 

mayas yucatecas protagonistas de esta investigación, es importante mencionar la 

complejidad del concepto de agencia y la forma en que este se aborda dentro del 

estudio. En particular, se recuperó la idea de agencia como la capacidad de actuar de las 

cuatro mujeres mayas yucatecas. Pero, a su vez, la agencia ofrece perspectivas de 

análisis que permite a las mujeres examinar su propia identidad y cambiar el estado de 

las cosas del espacio personal, emocional, sensorial y comunitario (Guevara & García, 

2010; Pink, 2015), propiciando que se abran a escenarios de participación y acción 

dentro de contextos personales, laborales, formativos y familiares (Ahearn, 2013).  

 De acuerdo con los resultados del estudio, la mayoría de las mujeres mayas 

yucatecas se ven socialmente determinadas por circunstancias del mercado laboral, el 

contexto familiar y las nuevas motivaciones e intenciones. Asimismo, como el estudio 

revela, es importante ver la agencia como una oportunidad para las mujeres de encontrar 

soluciones para evitar la vulneración de sus derechos. Sin embargo, como las mismas 

protagonistas del estudio mencionaron, es necesario aprender a ejercer la agencia tanto 

individual como colectivamente para exigir y buscar cambios verdaderos en sus vidas. 

La agencia es, en suma, un capital social que las mujeres colaboradoras en el estudio 



217 
 

desarrollan poco a poco a lo largo de sus experiencias académicas y laborales, muchas 

veces en medios hostiles. 

De esta manera, las mujeres mayas colaboradoras afirman que la capacidad de 

ejercer su agencia es lo que las empodera. En tal sentido, estudiar un doctorado no se 

limita al acto de tener un mejor trabajo o buscar el acceso a escenarios de mayor 

reconocimiento social, sino que impacta en el desarrollo de la capacidad creativa para 

hacer frente a dificultades. Así, la agencia se puede entender como la capacidad de 

actuar y de hacer una diferencia, de acuerdo con cuestiones como el género, la clase, la 

etnicidad, la edad, discapacidad o la escolaridad, entre otras.  En relación con esto, las 

protagonistas del estudio señalaron que las motiva colaborar en Organizaciones de la 

Sociedad Civil (OSC) o poner en marcha proyectos propios, pues consideran que la 

investigación independiente es una forma de poner en práctica su agencia. De ahí que el 

investigar sobre las experiencias formativas de las mujeres mayas yucatecas como se 

hace en esta tesis, también posibilita situar la importancia de la agencia en la 

reconfiguración identitaria de las colaboradoras de acuerdo con sus propósitos de vida. 

Por ende, al analizar las experiencias formativas de este grupo de mujeres mayas 

yucatecas con doctorado es importante considerar no sólo sus motivaciones para 

estudiar un doctorado, sino también resituar la agencia como eje de las estrategias que 

desarrollaron durante su trayecto formativo. Estas estrategias invitan a entender la 

agencia como “negociar nuevos espacios, decidir cursos de acción, interpretar el mundo 

y [...] expresarse a lo largo de toda la vida en el marco de la clase social, del género y de 

la pertenencia / identificación étnica socioculturalmente definidas” (Sautu, 2004, p. 

111).  

 Es en esta línea –y recapitulando las distintas perspectivas teóricas– que 

valoramos la relevancia reflexiva que aporta la agencia, puesto que permite profundizar 

en las experiencias formativas de las cuatro mujeres mayas yucatecas antes, durante y 

después del doctorado. Es decir, la agencia ofrece una mirada que trasciende las 

categorías preestablecidas respecto al sentido que estas mujeres otorgan al logro de sus 

objetivos, a las estrategias de negociación en los ámbitos emocional, social, familiar y 

laboral, a la forma en que enfrentan las dificultades, la (re)significación de los roles de 

género, y a su actitud frente a la discriminación profesional, entre otros aspectos. 

Desde el enfoque interseccional, considerando los resultados de la investigación, 

la agencia no puede ser analizada sin preguntarnos si las mujeres se encuentran 

completamente subordinadas o, por el contrario, si la agencia y la voluntad son 



218 
 

elementos fundamentales que activan acciones de resistencia durante sus vidas. De esta 

manera, vale mencionar que, desde la agencia, lo fundamental es “reconocernos” como 

personas con las mismas o más capacidades que los varones, o mujeres no indígenas; 

poderosas, transformadoras, protagonistas. Al reconocernos y actuar en consecuencia, 

viene el reconocimiento académico y social. Sin embargo, hay que decir que sigue 

siendo un camino lleno de obstáculos que se requiere caminar haciendo red.  

 Por tanto, considerando los resultados de la investigación, se busca contribuir al 

área de los estudios de la agencia mediante una nueva lectura sobre los procesos de 

agenciamiento de las mujeres indígenas. Esta lectura pretende pensar cómo –más allá de 

un enfoque genealógico– las experiencias de vida pueden considerarse como elementos 

significativos en tanto generan un cambio, es decir, la conformación de nuevas 

realidades y subjetividades. Al mismo tiempo, se abren nuevos escenarios y cuestiones 

a explorar en relación con los propósitos individuales y colectivos de las protagonistas 

del estudio, entre los cuales destacan el papel de las redes de apoyo, el papel de las 

emociones, las estrategias para combatir la discriminación y los márgenes de agencia 

para la incidencia científica, partiendo de las situaciones identificadas por ellas mismas. 

 

c) Sobre los Procesos de Reconfiguración de Identidades de las Mujeres Mayas 

Yucatecas con Doctorado 

Entre las mujeres mayas yucatecas entrevistadas y protagonistas de la investigación, se 

identifican distintos mecanismos de reconstrucción identitaria en los cuales las 

afiliaciones culturales, familiares, institucionales y organizativas divergen, creando 

identidades híbridas, flexibles y complejas. De esta manera, considerando lo planteado 

por Castañeda (2004), la identidad no es un dato estable derivado de ciertas cualidades 

fijadas, sino que se crea cotidianamente y está sustentada por la actividad reflexiva de 

las protagonistas del estudio como un acto de consciencia personal. Se trata de una 

construcción histórica que se problematiza y se reajusta de acuerdo con cada momento 

del ciclo vital. Se puede decir que la identidad, además, se encuentra atravesada por la 

etnia, la raza, la discapacidad, la clase social, la escolaridad, la profesión, el género y 

demás características que la constituyen (Guzmán & Bolio, 2010).  Considerando las 

experiencias formativas de las colegas entrevistadas en el estudio, la identidad se 

adquiere desde la primera socialización y se profundiza en la medida en que se 

incorporan otras experiencias y definiciones de los/as otros/as (Guzmán & Bolio, 2010).  



219 
 

La identidad entonces es una construcción, un proceso de búsqueda permanente de sí 

mismo en relación con los demás (Melucci, 1999). 

Para los fines de este análisis, identifiqué cinco escenarios sociales y su impacto en 

el proceso de reconfiguración identitaria desde la perspectiva de las colaboradoras.   

1. La universidad. Este escenario permite repensar la propia posición frente a los 

prejuicios y estereotipos que provocan consideraciones desiguales en la 

academia.  

2. El espacio público. Es clara la tendencia de las colegas a resignificar su rol 

como mujeres indígenas mediante experiencias que las hacen reconocerse como 

parte de una colectividad, sobre todo después de actos discriminatorios y 

violentos que afectaron sus propias vidas, trayectorias, emociones y cuerpos. 

3. La familia (nivel micro). Este escenario interactúa simultáneamente con lo 

étnico y el contexto laboral; los lazos familiares constituyen referentes 

esenciales en el proceso de reconfiguración identitaria al erigirse como un apoyo 

o, en algunos casos, como un obstáculo en los procesos formativos de las 

protagonistas del estudio. Sin embargo, no cabe duda de que la familia aporta 

elementos fundamentales para la construcción de la agencia. 

4. El pueblo y la comunidad. Las identidades se refuerzan en los contextos en los 

que se expresan: visibilidad significa existencia. Este escenario es también un 

catalizador de esperanza y de agencia para continuar el camino, muchas veces en 

contextos hostiles. 

5. Contexto laboral. En este espacio se retroalimentan las categorías sociales de 

identidad, género, clase, etnicidad, escolaridad y se construyen relaciones 

sociales. 

Por otro lado, la interseccionalidad en el proceso de reconfiguración identitaria 

puede comprenderse bajo dos líneas. La primera permite comprender escenarios de 

discriminación en el espacio público; la segunda, tiene que ver con formas particulares 

de posicionamiento de las mujeres mayas yucatecas protagonistas del estudio. Por ello, 

el análisis realizado en este trabajo ponderó la distinción entre las diversas facetas de 

identidad y la comprensión de la relación estrecha entre la identidad individual y la 

identidad colectiva antes, durante y después del doctorado. Porque estudiar un 

doctorado se traduce también en una estrategia de resistencia y oposición frente a las 

formas institucionalizadas de exclusión, marginación y estigmatización. 



220 
 

Así pues, los componentes de la reconfiguración identitaria de las mujeres 

mayas yucatecas —en este estudio —se sustentan desde la identidad de resistencia y 

rebeldía, la redefinición de su posición en la sociedad y la transformación de la misma 

en la interacción constante con los y las demás. En sus relatos compartidos, las legas y 

colaboradoras destacan haber logrado mayor autonomía y liderazgo gracias a que han 

tenido la posibilidad de conocer otras realidades y actuar en favor de estas a nivel local 

e internacional; reconocen también el poder de la colectividad, tanto en su carácter 

movilizador como en el apoyo moral que estas redes les otorgan en el proceso de 

resignificar su identidad. Para ellas, sus relatos se convierten en memorias colectivas 

que sensibilizan e impulsan la capacidad crítica para que otras mujeres piensen su 

historia; en este proceso, ellas mismas se construyen y fortalecen su identidad. 

En sus narrativas de reconfiguración identitaria, las colegas y colaboradoras no 

se reconocen desde una posición victimizante, sino como agentes propositivas; sus 

motores son los principios otorgados por sus familias y sus experiencias. Ellas abrazan 

esta actitud frente a los desafíos que se les presentan y buscan abrir espacios, construir 

discursos y fomentar cambios desde la inclusión y el respeto a su diversidad como 

mujeres, como mayas, como doctoras, como activistas, etc. 

Teniendo en cuenta los resultados de esta tesis, hablar sobre la identidad étnica 

adquiere diversas connotaciones y significados según el contexto en el que se exprese, 

pero se alude de forma permanente a la cultura o se apunta a la identidad cultural porque 

estos dos conceptos están relacionados de manera estrecha. Por consiguiente, Castañeda 

(2004) apunta que la educación propicia que se genere un cambio cognitivo que orienta 

la reestructuración de la percepción y la categorización de uno mismo y los demás 

dentro de un contexto sociohistórico de tensiones y opresiones. De esta manera, la 

mayoría de las mujeres mayas yucatecas, desde su actuar, pretenden transformar su 

propio entorno al tiempo que reconfiguran su identidad y potencian las capacidades de 

trabajo conjunto. 

 

d) La Mirada Interseccional en las Experiencias Formativas y la Reconfiguración de 

Identidades 

Al centrarme en las experiencias formativas y la reconstrucción de las identidades, 

intento mostrar que las protagonistas del estudio no fueron las mismas antes, durante y 

después del doctorado. Por ejemplo, algunas colegas empezaron a ser activistas antes 

del doctorado; otras, después. También queda la evidencia de la importancia que tuvo el 



221 
 

realizar estudios doctorales en el proceso de reconocimiento de sus múltiples 

identidades. Un factor que influyó en este proceso fue el reconocer su condición de 

clase, escolaridad, género, etnia y discapacidad. Es preciso mencionar que todo este 

proceso se dio de manera paulatina; a lo largo de él tuvieron lugar rupturas 

significativas. De ahí la relevancia del presente estudio. Poco a poco, algunas mujeres 

mayas yucatecas han escalado en sus posicionamientos políticos en diferentes espacios. 

Muestra de ello es la presencia de Miriam en la universidad como investigadora 

nacional, la participación de Cristina en Organizaciones de la Sociedad Civil, el trabajo 

de Flor como investigadora independiente, Flor en su Centro Intercultural de Formación 

Qui’-Chak y de Bertha como asambleísta del Consejo Nacional para Prevenir y 

Eliminar la Discriminación (CONAPRED).  

En ese tenor, hablar de interseccionalidad implica considerar la lógica de la 

fusión como posibilidad vivida de resistir a múltiples condiciones mediante la creación 

de círculos resistentes al poder desde dentro (Lugones, 2005). De este modo, más allá 

de las renuncias y las apuestas para el futuro, la presente tesis hace contribuciones 

teóricas y metodológicas en los estudios de trayectorias formativas, así como en los 

procesos de reconfiguración de las identidades de mujeres desde la lógica de la fusión, 

nos capacita para pasar posicionarnos desde la agencia. 

Desde el enfoque de la interseccionalidad, otro de los grandes aportes de la tesis 

es la sistematización de estrategias de agencia de acción colectiva, que pueden ser 

usadas por otras mujeres en sus procesos formativos. Me refiero a las estrategias 

empleadas por las colegas —protagonista de esta investigación —en su tránsito por los 

estudios doctorales, mismas que fueron modificando conforme avanzaron en su trayecto 

académico. Las colegas mayas coinciden en que estudiar un doctorado constituye una 

herramienta para superarse profesionalmente, superar la desigualdad social, pero a la 

vez para continuar formando parte del grupo étnico cultural maya tanto en la unidad 

familiar como en los ámbitos social, académico y político. Es por ello que, son un 

ejemplo de lucha a favor de los derechos de otras mujeres mayas yucatecas. 

Con respecto a las estrategias comunes empleadas, destaca que todas las colegas 

protagonista de esta investigación se guiaron por el objetivo de mejorar sus condiciones 

de vida y su preparación para la toma de decisiones. Igualmente, la dinámica familiar y 

las experiencias personales y emocionales fueron las que, en un momento dado, les 

hicieron plantearse o replantearse estrategias para continuar en sus procesos formativos 

y sus proyectos vitales como mujeres. Dentro de estas se identificaron: trabajar y 



222 
 

estudiar al mismo tiempo; solicitar becas y conservarlas desde la maestría hasta el 

doctorado; ingresar a programas de incidencia social; colaborar en proyectos de 

investigación, y crear redes de colaboración con el fin de abordar temas de importancia 

regional o nacional. 

De manera general, los tres principales hallazgos desde la interseccionalidad de 

la tesis son: (1) documentar y sistematizar las experiencias formativas de las mujeres 

mayas con doctorado, así como, (2) identificar los componentes de las distintas formas 

de agencia femenina y (3) narrar la reconfiguración identitaria de las colegas, mujeres 

mayas yucatecas, a partir de que reconocieron sus múltiples identidades de etnia, 

género, escolaridad, clase y discapacidad.  

En otras palabras, los resultados del estudio evidencian que las cuatro mujeres 

mayas yucatecas no sólo se apartan de su lugar de origen para trabajar como empleadas 

en la ciudad, sino que también salen buscando estudiar y superarse académicamente. 

Esto permite afirmar que en la actualidad la mayoría de las mujeres mayas toman 

riesgos que en otros tiempos se consideraban exclusivos para varones. Dejar la casa 

familiar es sólo el comienzo de estos desafíos y actitudes que hoy toman la mayoría de 

las mujeres mayas yucatecas, contribuyendo a la reconfiguración de su identidad de 

género. Es evidente la necesidad de adoptar una perspectiva interseccional en todo este 

proceso para propiciar condiciones organizativas y académicas apropiadas para que este 

colectivo de mujeres —mayas yucatecas— tenga posibilidades razonables de éxito y 

superación profesional. 

En este marco de análisis, se asume que considerar las experiencias formativas 

en estos niveles educativos, es un proceso que de manera más amplia propone garantizar 

el derecho a la educación y a la ciencia para todas las mujeres de grupos históricamente 

discriminados, con especial atención a las mujeres en situación de vulnerabilidad. 

 

Contribuciones Metodológicas del Estudio 

Esta tesis se presenta como una manera de resistir un estilo de investigación 

colonialista, una manera de hacer investigación acompañada desde (Ellis y Adams, 

2015; Pink, 2015) en un ambiente genuino que me permitió reflexionar sobre el 

recorrido que he tenido que hacer desde que salí de mi localidad, hace 25 años, hasta 

llegar a ser estudiante de doctorado en la Universidad Iberoamericana. Además, su 

elaboración da cuenta de la heterogeneidad de las experiencias de tres colegas mayas 

con doctorado: no como un conjunto de sucesos aislados, sino como una oportunidad 



223 
 

para reflexionar sobre la naturaleza imbricada de las dimensiones estructurales, 

emocionales y culturales dentro de las cuales se ejerce la agencia y se experimenta la 

cotidianeidad desde un enfoque interseccional. Este enfoque me ha permitido tomar 

conciencia acerca de mi posicionamiento como investigadora y de la coexistencia de 

discriminaciones simultaneas. Así como sobre mi responsabilidad en la lucha por 

descentralizar el conocimiento para que nuestras voces tengan la autoridad en el 

análisis, lo que puede ser una propuesta transformadora. 

Cabe mencionar que el análisis interseccional me permitió evidenciar cómo las 

diferentes formas de desigualdad se articulan, mediante la presentación de las 

experiencias formativas. Es decir, el análisis realizado de las experiencias contribuyó a 

evidenciar desafíos, las ausencias y los problemas socioeducativos que habitualmente 

no se estudian, incluso no se consideran importantes de atención. Así, puedo señalar 

que, en este trabajo la interseccionalidad se convirtió en metodología no solo por la 

tarea del análisis de los resultados, sino está presente también en toda la construcción 

teórica del estudio, con respecto al proceso seguido se puedo compartir al menos estos 

cinco momentos, que se convierten en parte importante del proceso metodológico: 

1. incluir una posición situada de quien construye la realidad que analiza, en este 

caso, presento mi experiencia en primera persona como investigadora; 

2. reflexionar de forma crítica y flexible las categorías analíticas con que 

argumentamos la investigación, por ejemplo, en esta tesis se evidenció que la identidad 

ha de entenderse en relación a otras formas estructurales de desigualdad;  

3. evidenciar la inseparabilidad de las experiencias formativas, en este caso, 

representó una oportunidad para desarrollar otras formas de resistir a la academia 

colonial; 

4. generar alternativas de análisis crítico, es decir, se trata de generar propuestas 

metodológicas que minimicen las relaciones de poder en la construcción del 

conocimiento. 

La combinación de herramientas cualitativas desde la etnografía feminista 

colaborativa, como la autoetnografía, contribuyó a mejorar la comprensión de las 

experiencias formativas de mujeres mayas con doctorado y sus procesos de 

reconfiguración identitaria. De este modo, la escritura autoetnográfica como hilo 

conductor aparece como una herramienta emocional muy potente para tejer la 

experiencia vivida y recrear las realidades desde la colectividad, a través de la 

información que se fue recabando en las entrevistas en profundidad. En este proceso, 



224 
 

deambulé por múltiples dudas, cuestionamientos y reflexiones, todos momentos 

importantes del proceso mismo de hacer una tesis doctoral. Asimismo, mi aparición y 

presencia como parte del estudio es una novedad en la investigación que mis colegas y 

colaboradoras recibieron con entusiasmo. Eso me permitió reflexionar y sentirme 

paciente, porque los relatos de mis colegas iluminaron mi propia historia. El 

escucharnos me ayudó a encontrar una manera de narrar a los demás quién soy y a la 

par, conectar mi historia con la de mis colegas y colaboradoras. 

 

Limitaciones del Estudio 

Puesto que se trata de un estudio llevado a cabo con un grupo pequeño de cuatro 

mujeres mayas, y la elección de las protagonistas del estudio no se realizó atendiendo a 

ninguna técnica sistemática –sino que fue de manera directa, considerando los objetivos 

de la investigación–, los resultados de este estudio, aunque ilustran aspectos comunes de 

un grupo de mujeres mayas yucatecas, no se pueden considerar representativos del 

conjunto de las mujeres mayas yucatecas. Además, en la fase de las entrevistas en 

profundidad se consideró que las colegas fueran egresadas de algún programa de 

doctorado y ex becarias del Programa Internacional de Becas de Posgrado para 

Indígenas. 

Esta muestra ha resultado muy interesante para visibilizar las experiencias 

formativas de cuatro mujeres mayas yucatecas, ex becarias IFP y sus procesos de 

reconfiguración identitaria. Sin embargo, no he podido acercarme con el mismo nivel de 

profundidad a las experiencias formativas de otras mujeres mayas yucatecas que no sean 

ex becarias del Programa Internacional de Becas de Posgrado para Indígenas. 

Por otra parte, el peso fundamental de los resultados de esta investigación 

proviene de las experiencias, las subjetividades y las voces de cuatro colegas mayas, 

exb ecarias IFP, incluida la autora. En este sentido, para obtener una visión más amplia 

del estudio habría sido interesante recoger los discursos de otros agentes como 

familiares, asesoras, amigas, compañeros y compañeras del programa doctoral con el fin 

de añadir la perspectiva del profesorado y otros miembros de la comunidad educativa y 

de las instituciones. 

 

 

 

 



225 
 

Contribuciones Principales del Estudio 

 

Al concebir que la construcción de la identidad se realiza en diferentes procesos de 

socialización, se tiene en cuenta que la incursión en los estudios de doctorado y la 

pertenencia étnica tienen un peso importante en la reconfiguración identitaria de la 

mayoría de las mujeres mayas yucatecas; lo anterior deja claro que las identidades se 

construyen progresivamente, mediadas por experiencias formativas diversas. En este 

sentido, la principal contribución de este estudio ha sido incorporar las experiencias 

formativas de cuatro mujeres mayas yucatecas con doctorado, reflexionar sobre la 

heterogeneidad de sus experiencias educativas y analizar la reconfiguración de sus 

identidades como procesos dinámicos y flexibles. Asimismo, poner de manifiesto la 

importancia de su agencia en el proceso de reconfiguración identitaria y visibilizar su 

papel en los ámbitos educativo, cultural, laboral, organizacional y comunitario, 

contribuye a desalojar del imaginario colectivo ciertas visiones estereotipadas respecto 

los roles de la mayoría de las mujeres mayas yucatecas. 

Desde la perspectiva teórica, la principal contribución de este estudio ha sido 

acercar los debates en torno a las experiencias formativas y los procesos de 

reconfiguración identitaria al contexto maya, en el cual existen pocos estudios de este 

tipo. En este sentido, esta investigación se construyó desde y con cuerpos particulares y 

situados: cuatro mujeres mayas yucatecas con doctorado, ex becarias IFP México. Así, 

se trata de prácticas que se van construyendo y modificando, consciente o 

inconscientemente, en relación con los sistemas culturales, emocionales, educativos y 

de género desde el cual se crea el conocimiento (Belausteguigoitia, 2018; Tuhiwai, 

2016; Pink, 2018). 

Además, la perspectiva feminista interseccional aquí propuesta brinda nuevas 

alternativas para analizar críticamente diferentes categorías formativas y elementos que 

influyen en el proceso de reconfiguración identitaria social a partir de corpus 

cualitativos contenidos en los relatos de vida. De ahí que el enfoque interseccional 

resultó funcional para contextualizar el análisis y permitir la visibilización de las 

diferentes vulnerabilidades mediante la escucha activa de las propias voces de las 

colegas mayas entrevistadas, quienes relataron sus vivencias y posibilitaron la 

observación y el análisis de su condición como mujeres mayas yucatecas, cuyas 

intersecciones modelan y originan una identidad imposible de comprender sin una 

mirada interseccional y emocional (Curiel, 2014; Lugones, 2005; Pink, 2018).   



226 
 

En consonancia con la evidencia del estudio, si bien el aspecto étnico es crucial, 

también lo es la necesidad de generar igualdad educativa en la producción académica. 

Como lo mencionaron las colegas y colaboradoras, no basta con universalizar la 

educación, dotar de becas a mujeres mayas en situación precaria —fundamental para 

abatir las desventajas económicas— o crear universidades de corte intercultural, cuando 

la fragmentación del sistema educativo obliga a los sectores desfavorecidos a reproducir 

su condición aun en el nivel de estudios de doctorado, como se plantea en el abordaje de 

las experiencias formativas de las colaboradoras en el estudio. Como consecuencia, 

apenas una pequeña minoría de mujeres mayas consigue acceder a los ámbitos 

académicos. Las experiencias de las mujeres mayas yucatecas que han colaborado en 

este estudio ponen de manifiesto que el racismo y la discriminación en el mercado 

laboral representan un importante obstáculo para su desarrollo profesional. En este 

sentido, se deben impulsar medidas de buenas prácticas y políticas públicas que 

permitan contrarrestar los efectos del racismo estructural.  

 

Implicaciones Prácticas y Recomendaciones 

 

Los resultados de este estudio ponen de manifiesto que el racismo estructural dificulta el 

acceso de la mayoría de las mujeres mayas yucatecas a distintos espacios académicos en 

igualdad de condiciones con la población no indígena. Un ejemplo claro de ello fue la 

inserción/ reinserción laboral de las mujeres mayas colaboradoras del presente estudio 

después de estudiar el doctorado. Como ellas mismas mencionaron, resulta una etapa 

difícil; sin embargo, se enfrentan a ese escenario con nuevos conocimientos, emociones 

y visiones. Esto quiere decir que las barreras de la exclusión y la discriminación no 

desaparecen por el hecho de obtener un título. Igualmente, la discriminación por la 

lengua indígena, edad, ideología y discapacidad inciden en el desarrollo profesional de 

las mujeres mayas yucatecas. En este sentido, es preciso que desde las políticas 

educativas estatales se tomen medidas para eliminar este tipo de prácticas 

discriminatorias. Por otro lado, la consideración de las experiencias formativas 

recogidas en esta tesis puede resultar de utilidad para establecer estrategias antirracistas. 

Igualmente, es preciso prever protocolos de actuación en caso de 

comportamientos racistas y promover medidas para el fortalecimiento identitario desde 

los centros educativos. En el caso yucateco, por ejemplo, se debe considerar la 



227 
 

incorporación de la lengua maya y asignaturas sobre cultura maya en los programas de 

estudio doctorales. La presencia de experiencias formativas en las que la identidad 

étnica se cultiva desde la familia y se refuerza con la experiencia en la educación de 

posgrado dan cuenta de estos cambios. También es imperativo poner en marcha 

proyectos de acompañamiento, orientación y apoyo lingüístico que faciliten la 

continuidad educativa y permitan a más mujeres mayas alcanzar sus objetivos 

académicos, por ejemplo, la creación de semilleros lingüísticos científicos, programas 

de mentoria científica intercultural y de comunicación de las ciencias, así como una red 

de centros y museos de ciencias en comunidades mayas. 

Asimismo, existe la necesidad de dar visibilidad a las trayectorias formativas de 

más mujeres mayas yucatecas. Esta visibilidad es crucial para fomentar nuevas carreras 

de éxito y fomentar vocaciones científicas en las niñas y jóvenes mayahablantes, así 

como para desalojar visiones sociales estereotípicas que, a su vez, contribuyen a 

reproducir la situación de desventaja educativa de las mujeres mayahablantes y la 

población maya en general. La visibilización de las experiencias formativas de más 

mujeres mayas yucatecas se podría hacer involucrando a mujeres científicas mayas 

como mentoras en distintas actividades en los centros educativos, como proponen las 

protagonistas del estudio, con el fin de trabajar de forma conjunta y estable en beneficio 

de la comunidad maya. 

Aun cuando la actitud de las familias de las colaboradoras en el estudio es, en 

términos generales, positiva, y los beneficios de la educación de las hijas son conocidos 

y valorados en la actualidad, se han de prever medidas de intervención y 

acompañamiento que minimicen la violencia de género en la familia, que podría afectar 

las carreras educativas de la mayoría de las mujeres mayas yucatecas. Aunado a esto, es 

importante que se visibilice las violencias que muchas veces están normalizadas en los 

núcleos familiares. En la medida de lo posible, es conveniente que estos mecanismos se 

planteen desde una perspectiva interseccional y que incluyan trabajo conjunto de 

asociaciones e instituciones de investigación, innovación y educación superior. 

 La influencia de los tutores/as y el comité doctoral fue crucial en las trayectorias 

formativas de las mujeres mayas colaboradoras durante el doctorado. Así, más allá de la 

necesidad de trabajar el currículum intercultural y luchar contra los estereotipos de 

género, es fundamental promover la reflexión acerca de su propia responsabilidad a la 

hora de garantizar a las estudiantes de grupos históricamente discriminados transitar los 

programas formativos en igualdad de condiciones a sus compañeros y compañeras. En 



228 
 

lugar de atribuir la responsabilidad de falta de nivel académico, capital cultural, a sus 

familias o sus entornos, es imprescindible analizar críticamente las prácticas que tienen 

lugar en la institución educativa y el lugar en el que se sitúa a las mujeres de origen 

indígena, y promover, entre el profesorado y la institución educativa, una actuación 

responsable y consciente. Por otro lado, a fin de ampliar el margen de incidencia y 

expandir el imaginario y las oportunidades de la mayoría de las mujeres mayas 

yucatecas, es importante visibilizar y acompañar otro tipo de experiencias formativas y 

formas de producir y difundir el conocimiento, trabajando desde diversas iniciativas y 

programas con mujeres mayas yucatecas que son referentes en ámbitos científicos 

variados, para una inserción laboral plural.  

 

Futuras Líneas de Investigación 

 

Las experiencias formativas de las mujeres mayas yucatecas son campos apenas 

explorados. Es preciso continuar esta línea de investigación incluyendo la perspectiva 

interseccionales y profundizar en la dimensión emocional a fin de ampliar, matizar y 

establecer un diálogo con los resultados de la presente investigación. De la misma 

manera, sería interesante analizar la evolución de los procesos de continuidad educativa 

de las colaboradoras en el estudio y aspectos relacionados con su acceso al mundo 

laboral, considerando las dimensiones que se desprenden de este estudio y aquellas que 

puedan surgir en futuras coyunturas. 

Se propone también profundizar el análisis de los sentidos de estudiar un 

doctorado en cada una de las áreas de las colaboradoras: Farmacología, Lingüística, 

Estudios de Género y Educación, de acuerdo con sus adscripciones institucionales. Otra 

línea puede estar orientada específicamente a contrastar la diferencia entre las 

trayectorias de las colegas, es decir profundizar en dimensiones como el profesorado o 

la investigación, con el objetivo de comprender mejor el sentido que cada una le otorga 

al hecho de haber accedido a estudiar un doctorado mientras otras compañeras no.  

A fin de explorar nuevas cadenas referenciales vinculadas con la experiencia 

femenina, el estudio de los procesos de reconfiguración identitaria en las familias de las 

mujeres colaboradoras puede ayudar a complementar los resultados de esta tesis y 

ofrecer otros ejemplos de agencia femenina. En esta misma línea, sería enriquecedor 

conocer las experiencias y trayectorias de más mujeres mayas yucatecas destacadas, 

analizando las estrategias y los condicionantes que han contribuido a que alcanzaran esa 



229 
 

posición. Por otro lado, el estudio podría abrir nuevas e interesantes líneas de 

investigación acerca del fenómeno de la agencia femenina interseccional.  

Por último, en línea con las limitaciones identificadas en el apartado previo, 

resultaría de gran interés estudiar las redes de socialización emocional de las colegas 

entrevistadas, los mecanismos de vinculación y desvinculación académica, la 

implementación de las políticas interculturales para el desarrollo científico integral de 

las mujeres, el lugar en que se sitúa a las científicas mayas y el tipo de relaciones que 

establecen con los centros de investigación o instituciones educativas. Igualmente, 

puesto que tampoco hay ningún estudio específico al respecto, se podrían estudiar las 

experiencias formativas de hombres mayas y plantear un análisis desde la perspectiva 

sensorial y emocional. 

 

Reflexiones finales 

 

Esta investigación ha sido, además, una experiencia de formación personal. El abordar y 

comprender relatos de vida que surgen de mujeres mayas yucatecas como yo, me 

permitió una captación mayor de subjetividades, así como identificar significados y 

sentidos profundos en sus narrativas. Personalmente, no fue fácil avanzar en esta 

investigación; existieron limitaciones, dudas, desacuerdos y hasta controversias con el 

Comité Doctoral por considerar poco objetiva esta tesis, que parte de mi propia 

experiencia. Pese a ello, no desistí de mi interés. Estoy convencida de que hacernos 

cargo de ser mujeres implica que esa condición también debe ser parte de los procesos 

educativos y de investigación. Es por ello que nuestras voces, perspectivas y 

experiencias, tienen que incorporarse en la formulación de políticas de ciencia y 

tecnología; sobre todo, por las discriminaciones estructurales que más nos atraviesan, 

pues hasta hoy las mujeres mayas yucatecas no estamos representadas en los comités 

que deciden la asignación de fondos para investigación y la dirección de trabajos de 

titulación en los programas posgrados, específicamente de doctorados. 

La escritura auetnográfica es el arte de tejer las vivencias, que pone en diálogo 

un posicionamiento político. En el caso de esta tesis, yo escribo desde y con las 

emociones con perspectiva interseccional; exploré y analicé las experiencias formativas 

de mujeres. Escribo en primera persona como parte de ese posicionamiento político. 

Considerando lo anterior, el propósito de mi investigación es evidenciar cómo 

cada compañera relata que los estudios doctorales le han proporcionado una mayor 



230 
 

seguridad y confianza para hacer valer opiniones y derechos dentro de la familia, en las 

instituciones y en la comunidad. Es decir, dar cuenta de experiencias que van más allá 

de la mera recuperación y descripción de las trayectorias educativas en términos 

cuantitativos. Cabe hacer mención que la asignación del sentido a los estudios 

doctorales comenzó desde el momento en que quienes participamos en el estudio 

resultamos becarias electas del Programa Internacional de Becas de Posgrados de la 

Fundación Ford. 

Si bien las entrevistas realizadas a las cuatro compañeras fueron en profundidad 

y con las mismas se pretendió abarcar etapas clave de su proceso formativo antes, 

durante y después del doctorado, las narrativas derivadas de las entrevistas son un 

marco complejo para generalizar la realidad de todas las mujeres mayas yucatecas y de 

otras que han atravesado por situaciones similares a las colegas entrevistadas en esta 

investigación. 

Para cerrar este apartado, es importante puntualizar que durante la investigación 

se aclara que quienes participan en el estudio son un referente para hablar desde su 

propia experiencia y de su concepción como doctoras. Esta consideración da cabida a 

reconocer que bajo las narrativas de las colaboradoras se han registrado factores 

identificatorios referentes al sentido de estudiar un doctorado y la agencia de las 

mujeres doctoras y sus procesos de reconfiguración identitaria. No obstante, es posible 

que, si a futuro el número de mujeres protagonistas del estudio aumenta, algunas 

inferencias pueden modificarse. Asimismo, espero que este trabajo sirva para que otras 

mujeres mayahablantes se percatan de que sí es posible saltar el muro hacia ese mundo 

desconocido que el sistema educativo presenta en programas de estudio y programas de 

posgrado. La lucha por el derecho a recibir educación en el propio idioma debe ir de la 

mano de la lucha por acceder a los espacios universitarios para desarrollarnos 

profesionalmente. Las mujeres mayas que participaron en este estudio son testimonios 

vivientes de lo que aquí se afirma. 

 

 

 

 

 

 

 



231 
 

Referencias 

Achilli, E. (2005). Investigar en antropología social, los desafíos de transmitir un 

oficio. Laborde Editor. 

https://teoriasocialenclaveeducativa.files.wordpress.com/2018/09/e-_achilli-

_investigar_en_antropologia_social.pdf  

Agenda Propia. (2023). Mujeres indígenas protagonistas en la ciencia. 

https://agendapropia.co/articles/mujeres-indgenas-protagonistas-en-la-

ciencia?lang=es  

Ahearn, L. (2001). Language and Agency. Annual Review of Anthropology, 30, 109-137. 

doi: 10.1146/annurev.anthro.30.1.109 

Ahmed, S. (2018). Vivir una vida feminista. Bellaterra  

Alberti, P. (1999). La identidad de género y etnia. Un modelo de análisis. Nueva 

Antropología, XVI (55),105-130. https://www.redalyc.org/pdf/159/15905508.pdf 

Alkire, S. (2005). Subjective Quantitative Studies of Human Agency. Social Indicators 

Research, 74(1), 217-260. http://www.ophi.org.uk/wp-content/uploads/Alkire-

Subjective-Agency.pdf 

Alkire, S. (2008). Concepts and Measures of Agency. University of Oxford / Oxford 

Poverty & Human Development Initiative. http://www.ophi.org.uk/wp-

content/uploads/Alkire-Subjective-Agency.pdf 

Alliaud, A. (2002). Los residentes vuelven a la escuela. Aportes desde la biografía 

escolar. En M. Davini (coord.). De aprendices a maestros. Enseñar y aprender a 

enseñar (pp. 39-78). Papers Editores. 

Alvarado, L. & García, M. (2008). Características más relevantes del paradigma socio-

crítico: su aplicación en investigaciones de educación ambiental y de enseñanza 

de las ciencias realizadas en el Doctorado de Educación del Instituto Pedagógico 

de Caracas. Sapiens. Revista Universitaria de Investigación, 9(2), 187-202. 

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=41011837011 

Ames, P. (Ed). (2006). Las brechas invisibles. Desafíos para una equidad de género en 

la educación. Instituto de Estudios Peruanos. 

https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/libreria_cm_archivos/pdf_170.pdf 

Aragón L., Arras, A. M., & Guzmán, I. (2020). Realidad actual de la elección de carrera 

profesional desde la perspectiva de género. Revista de la Educación Superior, 

49(195), 35-54. https://doi.org/10.36857/resu.2020.195.1250 

http://www.ophi.org.uk/wp-content/uploads/Alkire-Subjective-Agency.pdf
http://www.ophi.org.uk/wp-content/uploads/Alkire-Subjective-Agency.pdf
https://doi.org/10.36857/resu.2020.195.1250


232 
 

Aravena, F. & Quiroga, M. (2018). Autoetnografía y directivos docentes: una 

aproximación experiencial a las reformas educativas en Chile. Revista Electrónica 

de Investigación Educativa, 20(2), 113-125. 

https://doi.org/10.24320/redie.2018.20.2.1600 

Arfuch, L. (2013). Memoria y autobiografía. Exploraciones en los límites. Fondo de 

Cultura Económica.  

Argibay M., Celorio, G. & Celorio, J. (1998). Vidas paralelas de las mujeres. Guía 

didáctica de educación para talleres breves. Instituto de Estudios sobre 

Desarrollo y la Economía Internacional de “Norte a Sur”. 

http://publicaciones.hegoa.ehu.es/uploads/pdfs/50/Vidas_paralelas_de_las_muje

res.pdf?1488539182 

Arjona, Á. & Checa, J. (1998). Las historias de vida como método de acercamiento a la 

realidad social. Gazeta de Antropología, (14), Artículo 10. http://www.gazeta-

antropologia.es/?p=3490 

Arruzza, C. (2015) . Las sin parte: matrimonios y divorcios entre feminismo y marxismo. 

Editorial Sylone 

Arteaga, C. & Abarca, M. (2018). Tensiones, limitantes y estrategias de género en 

mujeres trabajadoras de grupos medios, obreros y populares en Chile. Revista 

Interdisciplinaria de Estudios de Género de El Colegio de México, 4, 1-36. 

http://dx.doi.org/10.24201/eg.v4i0.288 

Balasch, M. y Montenegro, M. (2003). Una propuesta metodológica desde la 

epistemología de los conocimientos situados: las producciones 

narrativas. Encuentros en psicología social, 1 (3), 44-48. 

https://portalrecerca.uab.cat/en/publications/una-propuesta-

metodol%C3%B3gica-desde-la-epistemolog%C3%ADa-de-los-conocimi 

Barker, C. (2004). The SAGE Dictionary of Cultural Studies. 

http://fib.unair.ac.id/jdownloads/Materi%20Kuliah/Sastra%20Inggris/Arum%2 

Bartra, E. (2010). Acerca de la investigación y la metodología feminista. En: N. Blázquez, 

F. Flores y M. Ríos (coord.), Investigación feminista. Epistemología, metodología 

y representaciones sociales (pp. 67-77).  

https://ru.ceiich.unam.mx/handle/123456789/2911 

Bauman, G. (2001). El enigma multicultural: un replanteamiento de las identidades 

nacionales, étnicas y religiosas. Paidós. 

http://publicaciones.hegoa.ehu.es/uploads/pdfs/50/Vidas_paralelas_de_las_mujeres.pdf?1488539182
http://publicaciones.hegoa.ehu.es/uploads/pdfs/50/Vidas_paralelas_de_las_mujeres.pdf?1488539182
http://dx.doi.org/10.24201/eg.v4i0.288
http://fib.unair.ac.id/jdownloads/Materi%20Kuliah/Sastra%20Inggris/Arum%252
https://ru.ceiich.unam.mx/handle/123456789/2911


233 
 

Bandura, A. (2001). Social Cognitive Theory in Cultural Context. Applied Psychology: 

An International Review, 51(2), 1-26. Research Library pg. XIV 

           https://ssrlsite.files.wordpress.com/2018/01/bandura-2001-social-cognitive-

theory-an-agentic-perspective.pdf 

Belausteguigoitia, M. (2018). Descarados y deslenguados: el cuerpo y la lengua india en 

los umbrales de la nación. Debate Feminista, 24. 

https://doi.org/https://doi.org/10.22201/cieg.2594066xe.2001.24.668 

Bénard, S. (2016). Atrapada en provincia. Un ejercicio autoetnográfico de imaginación 

sociológica. Edición: Universidad Autónoma de Aguascalientes 

Bénard, S. (Comp.) (2019). Autoetnografía. Una metodología cualitativa.  Edición: 

Universidad Autónoma de Aguascalientes. chrome-

extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://editorial.uaa.mx/docs/aut

oetnografia2.pdf 

Benhabib, S. (1992). Una revisión del debate sobre las mujeres y la teoría moral. Isegoría, 

(6), 37-63. https://doi.org/10.3989/isegoria.1992.i6.323 

Bertaux, D. (2005). Los relatos de vida. Perspectiva etnosociológica. Ediciones 

Bellaterra. 

Bertely, María. (2011). “Educación superior intercultural en México”. En: Perfiles 

educativos, no. 33, pp. 66-77. 

Blanco, K. & Vázquez, V. (2005). La Convención para Eliminar Todas las Formas de 

Discriminación Contra la Mujer (CEDAW) aplicada en México [tesis de 

licenciatura, Universidad de las Américas Puebla]. Colección de tesis digitales de 

la Universidad de las Américas Puebla. 

http://catarina.udlap.mx/u_dl_a/tales/documentos/lri/blanco_d_kl/ 

Blanco, N. & Sierra, J. (2013). La experiencia como eje de la formación: una propuesta 

de formación inicial de educadoras y educadores sociales. Archivos Analíticos de 

Políticas Educativas, 21(28), 1-20. http://epaa.asu.edu/ojs/ 

Bourdieu, P. (2005). El racismo de la inteligencia. Archipiélago: Cuadernos de Crítica 

de la Cultura, (66), 45-48. https:// dialnet.unirioja.es/ejemplar/113294 

Buquet, A. (2013). Sesgos de género en las trayectorias académicas universitarias: orden 

cultural y estructura social en la división sexual del trabajo, [tesis de doctorado, 

Universidad Nacional Autónoma de México]. Tesiunam. Repositorio de la 

Universidad Nacional Autónoma de México. 

http://132.248.9.195/ptd2013/junio/0696364/Index.html 

http://catarina.udlap.mx/u_dl_a/tales/documentos/lri/blanco_d_kl/


234 
 

Butler, J. (2007). Género en disputa. El feminismo y la subversión de la identidad. 

Paidós. 

Cadaval; M.; Chan Y.; Hernández, A.; Icaza, R.; Méndez G.; Olivas, L.; Osorio, C.; 

Pérez, P.; Uitz M. (2023). Mujeres indígenas, mujeres diversas nombrando el 

racismo en la educación superior.  Centros de Investigación y Docencia en 

Ciencias Sociales de América Latina y el Caribe (CLACSO). 

https://libreriacentros.clacso.org/publicacion.php?p=2894&cm=0&oi=0 

Calveiro, P. (2015). Políticas de miedo y resistencias locales. Athenea Digital. Revista 

de Pensamiento e Investigación Social, 15 (4), 35-39. 

Cámara de Diputados del H. Congreso de la Unión. (2006, 2 de agosto). Ley General para 

la Igualdad entre Mujeres y Hombres. 

https://www.diputados.gob.mx/LeyesBiblio/pdf/LGIMH.pdf 

Convocatoria (1916). Primer Congreso Feminista convocado por Salvador Alvarado, 

enero 13-16 de 1916. 

https://www.memoriapoliticademexico.org/Textos/6Revolucion/1916-

1CongFem.html 

Cardoso de Oliveira, R. (1992). Etnicidad y estructura social. Ediciones de la Casa Chata. 

Carrillo, P. y Flores, M. (2023). Mujeres científicas en Yucatán: obstáculos, retos y 

experiencias durante sus trayectorias educativas. Revista Latinoamericana de 

Estudios Educativos (México), vol. LIII, núm. 1, pp. 253-284. 

https://www.redalyc.org/journal/270/27072331006/html/ 

Castañeda, M. (2010). Etnografía Feminista. En En Blazquez, N; Flores, F. & Ríos, M. 

(Coords). Investigación feminista. Epistemología, metodología y 

representaciones sociales. https://ru.ceiich.unam.mx/handle/123456789/2911 

Castañeda, Q. (2004). “¡No somos indígenas!” Una introducción a la identidad maya de 

Yucatán. En J. Castillo & Q. Castañeda (eds.), Estrategias identitarias. Educación 

y la antropología histórica en Yucatán (pp. 1-25). Universidad Pedagógica 

Nacional / Secretaría de Educación Pública. 

Castilla, B. & Torres, B. (2010). Crisis sobre crisis en la industria maquiladora de 

exportación y sus consecuencias en la ocupación: el caso de Yucatán. El 

Cotidiano, (162), 43-56. Universidad Autónoma Metropolitana Azcapotzalco. 

https://www.redalyc.org/pdf/325/32513882006.pdf  

Castro-Gómez, S. (2000). Ciencias sociales, violencia epistémica y el problema de la 

invención del otro. En La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias 

https://www.redalyc.org/pdf/325/32513882006.pdf


235 
 

sociales (pp. 88-98). CLACSO. http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/sur-

sur/20100708045330/8_castro.pdf 

Cervera, M. (2023). Nicho de desarrollo, ecologías de aprendizaje y paisaje cultural 

entre los niños mayas de Yucatán. AnthropoChildren,11, 1-21- 

https://popups.uliege.be/2034-8517/index.php?id=3692 

Cervera, M. & Terán, S. (2002). Primer Congreso de Mujeres Mayas: una experiencia de 

empoderamiento. En L. de Pauli (ed.), Mujeres, empoderamiento y justicia 

económica. Reflexiones de la experiencia en Latinoamérica y el Caribe (pp. 143-

154). Fondo de Desarrollo de las Naciones Unidas (UNIFEM) 

Colin L. & Knobel, M. (2000). Problemas asociados con la metodología de la 

investigación cualitativa. Perfiles educativos, XXII (87), 6-27. 

http://www.scielo.org.mx/pdf/peredu/v22n87/v22n87a2.pdf 

Coll, C. & Falsafi, L. (2010). Learner Identity. An Educational and Analytical Tool. 

Revista de Educación, (353), 211-233. 

Collins, J. (2019). No es feminismo sin interseccionalidad. Afroféminas: Comunidad en 

Línea. https://afrofeminas.com/2019/03/03/no-es-feminismo-sin-

interseccionalidad/ 

Connelly, M. & Clandinin, J. (1995). Relatos de experiencia e investigación 

narrativa. En Larrosa, J. (ed.), Déjame que te cuente. Ensayos sobre narrativa y 

educación (pp. 11-59). Laertes. 

https://revistascientificas.us.es/index.php/Cuestiones-

Pedagogicas/article/view/10218/9017 

Contreras, J. (2010). Pedagogías de la experiencia y la experiencia de la pedagogía. En J. 

Contreras y N. Pérez (eds.), Investigar la experiencia educativa (pp. 241-271). 

Morata. 

Coria, A., Ayllón, R. & Ornelas, J. (2014). Guía para la sensibilización y capacitación 

de promotoras y promotores juveniles de salud sexual. Género y desarrollo A.C. 

(Gendes). 

Cornejo, M., Mendoza, F. & Rojas, R. (2008). La investigación con relatos de vida: pistas 

y opciones del diseño metodológico. Psykhe, 17(1), 29-39. 

http://www.scielo.cl/pdf/psykhe/v17n1/art04.pdf 

Crenshaw, K. (1989). Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A Black 

Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist 

Politics. University of Chicago Legal Forum. 

http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/sur-sur/20100708045330/8_castro.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/sur-sur/20100708045330/8_castro.pdf
http://www.scielo.org.mx/pdf/peredu/v22n87/v22n87a2.pdf


236 
 

https://chicagounbound.uchicago.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1052&context

=uclf 

Crenshaw, K. (1991). Mapping the Margins: Intersectionality, Identity Politics, and 

Violence Against Women of Color. Stanford Law Review, (43), 1241-1299. 

Creswell, J. (1998). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five 

Designs. Sage.Cuart 

Cruz, J. (2022). Autoetnografía con perspectiva de género. Una forma 

 narrativa de producción de conocimiento desde las masculinidades no 

hegemónicas. RECIE. Revista Electrónica Científica De Investigación 

Educativa, 6, e1700. https://doi.org/10.33010/recie.v6i0.1700 

Cubillos, J. (2015). La importancia de la interseccionalidad para la investigación 

feminista. Oxímora. Revista Internacional de Ética y Política, 

(7), 119-137. https://revistes.ub.edu/index.php/oximora/article/view/14502 

Cumes, A. (2012). Mujeres indígenas, patriarcado y colonialismo: un desafío a la 

segregación comprensiva de formas de dominación. Anuario de Hojas de Warmi, 

(17), Seminario: Conversatorios sobre Mujeres y Género ~ Conversações sobre 

Mulheres e Gênero, 1-16. 

Curiel, O. (2014). Construyendo metodologías feministas desde el feminismo decolonial. 

En I. Mendia, M. Luxán, M. Legarreta, G. Guzmán, I. Zirion & J. Azpiazu (eds.), 

Otras formas de (re) conocer. Reflexiones, herramientas y aplicaciones desde la 

investigación feminista (pp. 45-60). 

http://www.ceipaz.org/images/contenido/Otras_formas_de_reconocer.pdf 

Czarny, Gabriela (julio, 2010). Jóvenes indígenas en la UPN Ajusco. Relatos escolares 

desde la educación superior. Revista_ISEES nº 7, 39-59 Universidad Pedagógica 

Nacional.  https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/3777549.pdf 

Chase, S. (2015). Investigación narrativa. Multiplicidad de enfoques. En N. Denzin & Y. 

Lincoln (coords.), Métodos de recolección y análisis de datos. Manual de 

Investigación Cualitativa. Volumen IV (pp. 58-112). Gedisa. 

Chirix, E. (20014). Subjetividad y racismo: la mirada de las / los otros y sus efectos. En 

Y. Espinosa, D. Gómez, & K. Ochoa, Tejiendo de otro modo: feminismo, 

epistemología y apuestas descoloniales en Abya Yala (pp. 211-222). Editorial 

Universidad del Cauca. 

http://www.ceipaz.org/images/contenido/Otras_formas_de_reconocer.pdf
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/3777549.pdf


237 
 

Choque, M. E. (2015). Educación indígena en el marco de los derechos colectivos en 

Bolivia. En Educación superior y pueblos indígenas en América Latina. Contextos 

y experiencias por Daniel Mato (pp. 47-72). UNTREF. 

Dávila, O., y Ghiardo, F. (2018). Trayectorias sociales como enfoque para analizar 

juventudes. Última década, 26 (50), 23-39. https://dx.doi.org/10.4067/S0718-

22362018000300023 

De Barbieri, T. (1993). Sobre la categoría de género: una introducción teórico-

metodológica. Debates en Sociología, (18), 145-169. 

http://revistas.pucp.edu.pe/index.php/debatesensociologia/article/view/6680 

De Landa, Fray Diego (1985). Relaciones de las cosas de Yucatán. Introducción y notas. 

Edición de Miguel Rivera Dorado. Alianza Editorial, S. A. 

https://www.wayeb.org/download/resources/landa.pdf 

Del Rincón, D., Arnal, J., Latorre, A. & Sans, A. (1995). Técnicas de investigación en 

Ciencias Sociales. Dykinson.  

Delgado, G. (2003). Parte I. Educación y género. En Bertely, M. (coord.), Educación, 

derechos sociales y equidad. Tomo II (pp. 467-562). COMIE. 

Delgado G. (2010). Conocerte en la acción y el intercambio. La investigación: 

acción participativa. En Blazquez, N; Flores, F. & Ríos, M. (Coords). 
Investigación feminista. Epistemología, metodología y representaciones 

sociales. https://ru.ceiich.unam.mx/handle/123456789/2911 

Denzin, N. (1989) Interpretative Biography. Qualitative Research Methods, 17, Sage. 

Denzin, N. & Lincoln Y. (coords.). (2012). Manual de Investigación Cualitativa, 

Volumen 1. Gedisa. 

Dewey, J. (2004). Experiencia y educación (J. Sáenz de Obregón, trad.). Biblioteca 

Nueva. 

Domínguez, M. y Contreras, P. (2017). Agencia femenina en los procesos migratorios 

internacionales: Una aproximación epistemológica. EMPIRIA. Revista de 

Metodología de Ciencias Sociales, 37, 75-99. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6016845 

Duarte, J. & García, J. (2016). Igualdad, equidad de género y feminismo, una mirada 

histórica a la conquista de los derechos de las mujeres. Revista CS, (18), 107-158. 

Facultad de Derecho y Ciencias Sociales, Universidad ICESI. 

https://www.redalyc.org/jatsRepo/4763/476350095006/html/index.html 

http://revistas.pucp.edu.pe/index.php/debatesensociologia/article/view/6680
https://www.wayeb.org/download/resources/landa.pdf
https://www.redalyc.org/jatsRepo/4763/476350095006/html/index.html


238 
 

Dubé, G. (2017). La Auto-etnografía, un Método de Investigación Inclusivo. Visión 

Docente Con-Ciencia Año XV, (83), julio-diciembre, 6-23. 

https://docplayer.es/83787575-La-auto-etnografia-un-metodo-de-investigacion-

inclusivo-dra-gabrielle-dube.html 

Ellis C. & Bochner, A. (2000). Autoethnography, Personal Narrative, and Personal 

Reflexivity. En N.K. Denzin & Y.S. Lincoln, Collecting and Interpreting 

Qualitative Materials (pp. 733-768). 

http://www.uky.edu/~addesa01/documents/Ellis_Auto.pdf 

Ellis, C. (2004) (Traducción). The ethnographic I. A methodological novel about 

autoetnography, Wallnut Creek: Altamira Press. (págs, 58 – 85) 

Ellis, C. (2007). Telling Secrets, Revealing Lives: Relational Ethics in Research With 

Intimate Others. Qualitative Inquiry, 13(1), 3-29. 

Ellis, C., Adams, T. & Bochner, A. (2010). Autoethnography: An overview. Forum 

Qualitative Sozialforschung / Forum: Qualitative Social Research, 12(1), Art. 10. 

https://www.qualitative-research.net/index.php/fqs/article/view/1589/3096 

Ellis, C., Adams, T. & Bochner, A. (2015). Autoetnografía: un panorama. Astrolabio, 

(14), 249-273. https://revistas.unc.edu.ar/index.php/astrolabio/article/view/11626 

Espadas, P. & Flores G. (2023). Mujeres científicas en Yucatán: obstáculos, retos 

y experiencias durante sus trayectorias educativas. Revista Latinoamericana de 

Estudios Educativos, 53(1), 253-258. 

https://www.redalyc.org/journal/270/27072331006/ 

Espinosa, Y., Gómez, D. & Ochoa, K. (eds.). (2014). Tejiendo de otro modo: feminismo, 

epistemología y apuestas descoloniales en Abya Yala. Editorial de la Universidad 

del Cauca. 

Esteban, M. (2004). Antropología del cuerpo. Género, itinerarios corporales, identidad 

y cambio. Ediciones Bellaterra. 

Fernández, M. (2012). Aportes de la aproximación biográfico-narrativa al desarrollo de 

la formación y la investigación sobre formación docente. Revista de educación, 3 

(4), 11-36. https://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/r_educ/article/view/82 

Flick, U. (2007). Introducción a la investigación cualitativa. Morata.  

Forcinito, A. (2004). Memorias y nomadías: géneros y cuerpos en los márgenes. del 

posfeminismo. Editorial Cuarto Propio. 



239 
 

Fortuny, P. (2001). Religión y figura femenina: entre la norma y la práctica. Revista de 

estudios de género. La ventana, (14), 126-158. 

Universidad de Guadalajara. 

Foucault, M. (1999). Estética, ética y hermenéutica (Á. Gabilondo, trad.). Paidós. 

Fresán, M. (2016). Factores que propician el abandono y obstaculizan la culminación de 

los estudios de posgrado. En Congresos CLABES. http://www.alfaguia.org/www-

alfa/images/ponencias/clabesIII/LT_1/ponencia_completa_80.pd 

Galaz, J. (5-8 de mayo, 2010). El académico miembro del Sistema Nacional de 

Investigadores: una exploración inicial de su trayectoria profesional [ponencia]. 

Primer Congreso de los Miembros del Sistema Nacional de Investigadores, 

Querétaro. 

Gall, O. y Hernández, R. (2004). La historia silenciada: el papel de las campesinas 

indígenas en las rebeliones coloniales y poscoloniales de Chiapas. En S. E. Pérez 

Gil y P. Ravelo (coords.), Voces disidentes: debates contemporáneos en los 

estudios de género en México (pp.151-182). Centro de Investigación y Estudios 

Superiores en Antropología Social. 

García, O. y Barrón, C. (2011). Un estudio sobre la trayectoria escolar de los estudiantes 

de doctorado en Pedagogía. Perfiles Educativos, 33(131), 94-113. 

http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-

26982011000100007&lng=es&tlng=es. 

García-Román, J. (2020). La división de los roles de género en las parejas en las que solo 

trabaja la mujer en Estados Unidos y España. Revista Española de Investigaciones 

Sociológicas, (170), 73-9. http://doi.org/10.5477/cis/ reis.170.73. 

Gargallo, F. (2012). Feminismos desde el Abya Yala. Ideas y proposiciones de las mujeres 

de 607 pueblos en nuestra América. Ediciones Desde Abajo.  

Giddens, A. (1998). El estructuralismo, el post-estructuralismo y la producción de la 

cultura. En A. Giddens y J. Turner (eds.), La teoría social hoy (pp.254-289). 

Alianza.  

Giménez, G. (2005). La cultura como identidad y la identidad como cultura. III 

Encuentro 

Internacional de Promotores y Gestores Culturales. 

https://perio.unlp.edu.ar/teorias2/textos/articulos/gimenez.pdf 



240 
 

Gnecco Lizcano, A. M. (2016). Mujeres indígenas: experiencias sobre género e inclusión 

en la educación superior. Revista Eleuthera, 14, 47-66. 

httpp://doi.org/10.17151/eleu.2016.14.4.  

Gómez, H. (2011). Indígenas, mexicanos y rebeldes. Procesos educativos y 

resignificación de identidades en Los Altos de Chiapas. México: Juan Pablos 

Editor (pp. 47-76). UNICACH. 

González, C. (2014). La influencia del origen social para el acceso a estudios de 

doctorado: estudio de caso en el Centro Universitario de Los Altos en Tepatitlán, 

Jalisco. RIESED. Revista Internacional de Estudios sobre Sistemas Educativos, 

2(4), 87-107. http://www.riesed.org/index.php/RIESED/issue/view/3 

González, L. (2007). La sistematización y el análisis de los datos cualitativos. En R. 

Mejía, y S. Sandoval (coords.), Tras las vetas de la investigación cualitativa. 

Perspectivas y acercamientos desde la práctica (pp.155-174). ITESO. 

Guba, E. & Lincoln, Y. (2002). Paradigmas en la investigación cualitativa. 

http://www.ustatunja.edu.co/cong/images/curso/guba_y_lincoln_2002.pdf 

Guerrero, J. (2014). El valor de la auto-etnografía como fuente para la investigación 

social: del método a la narrativa. AZARBE. Revista internacional de trabajo 

social y bienestar. https://revistas.um.es/azarbe/article/view/198691  

Guevara, E. & García, A. (2010). Orden de género y trayectoria escolar en mujeres 

estudiantes de ciencias exactas y naturales. Investigación y Ciencia, (46), 10-17. 

https://www.uaa.mx/investigacion/revista/archivo/revista46/Articulo%202.pdf 

Gutiérrez, N. (2021). Jóvenes e interseccionalidad: color de piel-etnia-clase. El Nuevo 

Aeropuerto Internacional de México: Atenco, Ecatepec y Texcoco. Universidad 

Nacional Autónoma de México. 

Guzmán, C. (2013). Experiencias, significados e identidades de nivel superior. En C. 

Saucedo, E. Sandoval y J. Galaz (coords.), Estudiantes, maestros y académicos 

en la investigación educativa (pp. 157-181). ANUIES / Consejo Mexicano de 

Investigación Educativa.  

Guzmán, C. & Saucedo, C. L. (2015). Experiencias, vivencias y sentidos en torno a la 

escuela y a los estudios: abordajes desde las perspectivas de alumnos y 

estudiantes. Revista Mexicana de Investigación Educativa, 20(67), 1019-1054. 

http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1405-

66662015000400002&lng=es&tlng=es. 

http://www.riesed.org/index.php/RIESED/issue/view/3
http://www.ustatunja.edu.co/cong/images/curso/guba_y_lincoln_2002.pdf
https://revistas.um.es/azarbe/article/view/198691
https://www.uaa.mx/investigacion/revista/archivo/revista46/Articulo%202.pdf


241 
 

Guzmán, G. & Bolio, M. (2010). Construyendo la herramienta perspectiva de género: 

cómo portar lentes nuevos. Universidad Iberoamericana. 

Hall, S. (1999). Identidad cultural y diáspora. En S. Castro Gómez, O. 

Guardiola Rivera & C. Millán de Benavides (eds.), Pensar (en) los 

intersticios: teoría y práctica de la crítica poscolonial (pp. 131-145). Instituto 

Pensar. 

Haraway, D. (1991): Ciencia, cyborgs y mujeres. La invención de la naturaleza. Cátedra.  

https://monoskop.org/images/e/eb/Haraway_Donna_J_Ciencia_cyborgs_y_muje

res_La_reinvencion_de_la_naturaleza.pdf 

Haraway, D. (2019). Seguir con el problema. Generar parentesco en el Chthuluceno, 

Edición Consonni. Traducción de Helen Torres 

Harding, S. (1996). Ciencia y feminismo. Morata 

Harding, S. (2002). ¿Existe un método feminista? (G. E. Bernal, trad.). En Bartra, E. 

(comp.), Debates en torno a una metodología feminista (pp. 9-34). Universidad 

Autónoma Metropolitana / Programa Universitario de Estudios de Género (PUEG)-

UNAM. 

Hecht A. C, García Palacios M. & Enriz, N. (comp). (2019). Experiencias formativas 

interculturales de jóvenes toba/qom, wichí y mbyá-guaraní de Argentina. CLACSO. 

Hernández, A. (2021). Etnografía feminista en contextos de múltiples 

violencias. Alteridades, 31(62), 41-55. 

https://doi.org/10.24275/uam/izt/dcsh/alteridades/2021v31n62/hernandez 

Hernández, P. & Hernández, P. (2023). Mujeres indígenas, protagonistas en la ciencia. 

https://agendapropia.co/articles/mujeres-indgenas-protagonistas-en-la-

ciencia?lang=es 

Hill, P. (2000). Black Feminist Thought. Knowledge, 

Consciousness, and the Politics of Empowerment. Routledge. 

IFP [International Fellowships Program] (2020). https://ford.ciesas.edu.mx/Intro.htm 

Julià Cano, A. (2018). Las trayectorias educativas de hombres y mujeres jóvenes. Una 

aproximación desde el análisis de secuencias. Revista Sociológica, 103(1), 5-28. 

https://papers.uab.cat/article/view/v103-n1-julia 

La Barbera, M. (2011) “Feminismo «Multicéntrico». Repensando el feminismo desde 

los márgenes”. https://vlex.es/vid/feminismo-multicentrico-repensando-

378381790 

https://doi.org/10.24275/uam/izt/dcsh/alteridades/2021v31n62/hernandez
https://papers.uab.cat/article/view/v103-n1-julia


242 
 

La Barbera, M. (2016). Interseccionalidad, un “concepto viajero”: orígenes, desarrollo e 

implementación en la Unión Europea. Interdisciplina, 4(8), 105-122. 

http://www.revistas.unam.mx/index.php/inter/article/view/54971 

La Barbera, M. (2017). La interseccionalidad. Eunonomía. Revista en Cultura de la 

Legalidad. revistas.uc3m.es/index.php/EUNOM/article/view/3651 

Labanyi, J. (2010). Doing Things: Emotion, Affect and Materiality. Journal of Spanish 

Cultural Studies, 11(3-4), 223-233. 

Lagarde, M. (1996). “El género”, fragmento literal: ‘la perspectiva de género’. Género y 

feminismo. Desarrollo humano y democracia (pp. 13-38). Editorial Horas. 

https://catedraunescodh.unam.mx/catedra/CONACYT/08_EducDHyMediacionE

scolar/Contenidos/Biblioteca/Lecturas-Complementarias/Lagarde_Genero.pdf 

Lagarde, M. (1999). Género e identidad: hacia un nuevo paradigma. En M. Campero 

(comp.), Abriendo espacios. Un proyecto universitario desde la perspectiva de 

género (pp. 61-74). Universidad Pedagógica Nacional. 

Lamas, M. (1996). La antropología feminista y la categoría género. El género: la 

construcción cultural de la diferencia sexual (pp. 97-126). PUEG / Porrúa.  

Lamas, M. (2000). Diferencias de sexo, género y diferencia sexual. Cuicuilco, 7(18), 1-

25. https://www.redalyc.org/pdf/351/35101807.pdf 

Lamas, M. (2002). Cuerpo, diferencia sexual y género. Taurus. 

Lamas, M. (2006). Feminismos, transmisiones y retransmisiones. Taurus. 

Lara, R.; Mayer L. & Erazo, D. (coords.). (2016). Socialización escolar: procesos, 

experiencias y trayectos. 

http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/gt/20160212114320/Socializacion_escolar.

pdf 

Landín, M. & Sánchez, S. (2019). El método biográfico-narrativo. Una herramienta para 

la investigación educativa. Educación, XXVIII (54), 227-242. 

https://doi.org/10.18800/educacion.201901.011 

Larrosa, J. (2003) La experiencia y sus lenguajes. Algunas notas sobre la experiencia y 

sus lenguajes [sesión de conferencia]. Seminario internacional “La formación 

docente entre el siglo XIX y XXI.” 

http://www.me.gov.ar/curriform/publica/oei_20031128/ponencia_larrosa.pdf 

Larrosa, J. (2009). Experiencia y alteridad en educación. En 

C. Skliar y J. Larrosa (comp.), Experiencia y alteridad en educación 

(pp. 13-44). Homo Sapiens / Flacso. 

https://catedraunescodh.unam.mx/catedra/CONACYT/08_EducDHyMediacionEscolar/Contenidos/Biblioteca/Lecturas-Complementarias/Lagarde_Genero.pdf
https://catedraunescodh.unam.mx/catedra/CONACYT/08_EducDHyMediacionEscolar/Contenidos/Biblioteca/Lecturas-Complementarias/Lagarde_Genero.pdf
https://www.redalyc.org/pdf/351/35101807.pdf


243 
 

Latorre, A. (2003). La investigación-acción: conocer y cambiar la práctica educativa. 

Editorial Graó. 

Lenkersdorf, C. (2002). Filosofar en clave tojolabal. Filosofía de Nuestra América. 

Miguel Ángel Porrúa.  

López, I. (2007). El enfoque de género en la intervención social. Cruz Roja. 

http://www.cruzroja.es/pls/portal30/docs/PAGE/2006_3_IS/BIBLIOTECA/MA

NUAL%20DE%20G%C9NERO.PDF 

Lugones, M. (2005). Multiculturalismo radical y feminismos de mujeres de color. Revista 

internacional de filosofía política, (25), 61-76. Universidad Autónoma 

Metropolitana Iztapalapa. https://www.redalyc.org/pdf/592/59202503.pdf 

Lugones, M. (2008). Colonialidad y género. Tabula rasa, (9), julio-diciembre, 73-101. 

https://www.redalyc.org/pdf/396/39600906.pdf 

Lugones, M. (2012). Subjetividad esclava, colonialidad de género, 

marginalidad y opresiones múltiples. En P. Montes (ed.),  

Pensando los feminismos en Bolivia (pp. 129-140). Serie Foros 2. Conexión 

Fondo de Emancipaciones. 

Macías, G., Calder, J. F. Salán, N. (2019). Orientación vocacional en la infancia y 

aspiraciones de carrera por género. Convergencia, 26(80). 

https://doi.org/10.29101/crcs.v26i80.10516 

Maldonado, N. (2007). Sobre la colonialidad del ser: contribuciones al desarrollo de un 

concepto. http://ram-wan.net/restrepo/decolonial/17-maldonado-

colonialidad%20del%20ser.pdf 

Mamzer, H. (2006). La identidad y sus transgresiones 

Revista de Estudios de Género. La ventana, (24), 118-149. 

https://www.redalyc.org/pdf/884/88402405.pdf 

Manual de Becarios Electos (2010). International Fellowships Program (IFP). Ford 

Fundantion. 

Martín, A. (2006). Antropología del género. Culturas, mitos y estereotipos sexuales. 

Cátedra. 

Martín, A. (1995). Fundamentación teórica y uso de las historias y relatos de vida como 

técnicas de investigación en pedagogía social. EUSAL Revistas, 7, 41-60. 

https://doi.org/10.14201/3375 

Martínez, I. & Bonilla, A. (2000). Sistema sexo / género, 

identidades y construcción de la subjetividad. Universitat de València. 

http://www.cruzroja.es/pls/portal30/docs/PAGE/2006_3_IS/BIBLIOTECA/MANUAL%20DE%20G%C9NERO.PDF
http://www.cruzroja.es/pls/portal30/docs/PAGE/2006_3_IS/BIBLIOTECA/MANUAL%20DE%20G%C9NERO.PDF
https://www.redalyc.org/pdf/396/39600906.pdf
https://doi.org/10.29101/crcs.v26i80.10516
http://ram-wan.net/restrepo/decolonial/17-maldonado-colonialidad%20del%20ser.pdf
http://ram-wan.net/restrepo/decolonial/17-maldonado-colonialidad%20del%20ser.pdf
https://revistas.usal.es/index.php
https://doi.org/10.14201/3375


244 
 

Massot, I., Dorio, I., & Sabariego, M. (2004). Características generales de la investigación 

cualitativa. En R. Bisquerra (coord.), Metodología de la investigación educativa 

(pp. 275-292). Editorial La Muralla.  

Melucci, A. (1999). Acción colectiva, vida cotidiana y democracia. El Colegio de 

México. 

Millán, M., (2020). Interseccionalidad, decolonización y la transcrítica antisistémica: 

sujeto político del feminismo y “las mujeres que luchan”. Revista Mexicana de 

Ciencias Políticas y Sociales, LXV (240). 207-232. 

https://www.redalyc.org/journal/421/42170570008/ 

Mondragón, L. (2007) Ética de la investigación psicosocial. Salud Mental, 30, 25-31. 

http://www.redalyc.org/pdf/582/58230604.pdf 

Mora, L., Otálora, C. & Recagno-Puente, I. (2005). El hombre y la mujer frente al hijo: 

diferentes voces sobre su significado. Psykhe, 14(2), 119-

132. https://dx.doi.org/10.4067/S0718-22282005000200010 

Moreno, L. M. (2021). Enografía feminista. [Presentación de Power Point]. Doctorado de 

Estudios Críticos de Género. Universidad Iberoamericana. 

Morín, E. (2007). La emergencia del sentido a partir del no 

sentido. Convergencia, 14(44), 157-171.  

http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1405-

14352007000200008&lng=es&tlng=es. 

Montenegro, A & Pujol, Joan. Intervención a partir de Nuestro Conocimiento de la 

Realidad. 

https://www.redalyc.org/pdf/284/28437209.pdf 

Navarrete, D. (2011). Becas, inclusión social y equidad en el posgrado. Una aproximación 

desde el Programa Internacional de Becas para Indígenas. Perfiles Educativos, 

XXXIII, 262-272.  

Navarrete, D. (2013). Becas de posgrado para indígenas: las aportaciones de un programa 

no convencional en México. Cuadernos de pesquisa, (150), 968-985. 

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_issuetoc&pid=0100-

157420130003&lng=pt&nrm=iso) 

Navarrete, D. & Leyva, Y. (2017). Experiencias académicas de indígenas mexicanos en 

el posgrado. Miradas y reflexiones desde el Programa Internacional de Becas de 

Posgrado para Indígenas (IFP México). En D. Mato (coord.), Educación superior 

y pueblos indígenas y afrodescendientes en América Latina. Políticas y prácticas 

https://dx.doi.org/10.4067/S0718-22282005000200010
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1405-14352007000200008&lng=es&tlng=es
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1405-14352007000200008&lng=es&tlng=es
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_issuetoc&pid=0100-157420130003&lng=pt&nrm=iso
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_issuetoc&pid=0100-157420130003&lng=pt&nrm=iso


245 
 

de inclusión, democratización e interculturalización (pp.413-432). Universidad 

Tres de Febrero / Unesco - IESALC. 

Navarrete, D. & Gallart, A. (2018). ¿Mujeres indígenas con posgrado? Hallazgo y 

aprendizaje de quince años de trabajo en el Centro de Investigación y Estudios 

Superiores de Antropología Social-Ciesas (2001-2016). En D. Mato 

(coord.), Educación superior y pueblos indígenas y afrodescendientes en América 

Latina. Políticas y experiencias de inclusión y colaboración intercultural (pp. 

395-410). Universidad Tres de Febrero / Unesco - IESALC. 

Olesen, V. (2012). Investigación cualitativa feminista de principios de milenio. En 

Denzin, N. & Lincoln Y. (eds.), Manual de Investigación Educativa. Volumen II. 

Paradigmas y perspectivas en disputa (pp. 111-199). Gedisa. 

Olivas, L. (2019). “Recorrido de vida de maestras rarámuri: experiencias que las han 

formado”.  Tesis para obtener el grado de Doctora en Educación. Universidad 

Iberoamericana. 

Origel, M. (2016). Habitar el interespacio: la agencia de niñas y niños indígenas en León, 

Guanajuato. Estudio etnográfico en una escuela primaria intercultural. (Tesis 

doctoral en Educación). Universidad Iberoamericana León, México.  

Ostrovsky, A. E. (2009). Epistemologías feministas: pensando en sus aportes a la 

reflexión crítica de la disciplina. Memoria Académica, II Congreso Internacional 

de Investigación de la Facultad de Psicología de la Universidad Nacional de La 

Plata, Buenos Aires, 2 al 14 de noviembre de 2019. 

http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/trab_eventos/ev.12044/ev.12044.p

df 

Palermo, Z. (2010). La opción decolonial. CECIES. Pensamiento latinoamericano y 

alternativo. http://www.cecies.org/ articulo.asp?id=227. 

Peniche, P. (2017). Mujer y constitución: la construcción jurídica del género de Hermila 

Galindo a Griselda Álvarez. Instituto Nacional de Estudios Históricos de las 

Revoluciones de México (INEHRM). 

Paredes, L., España, A. y Estrada, I. (2014). Las mujeres en los municipios de Yucatán. 

representación y subrepresentación. En L. Paredes & R. Quintal (coords.), 

Mujeres en la política: espacios de participación (pp.186-108). Colección 

Estudios sobre la Mujer y Relaciones de Género, Universidad Autónoma de 

Yucatán. 



246 
 

Pech, B. (2017). La educación superior como estrategia para el empoderamiento de las 

mujeres: una visión desde adentro. En D. Mato (coord.), Educación superior y 

pueblos indígenas y afrodescendientes en América Latina. Políticas y estrategias 

de inclusión y colaboración intercultural (pp.411-426). Universidad Tres de 

Febrero / Unesco- IESALC. 

Pérez, E. (2008). Mitos, creencias, valores: cómo hacer más «científica» la ciencia; cómo 

hacer la «realidad» más real. Isegoría. Revista de Filosofía Moral N.º 38, 77-100. 

https://amit-cat.org/wp-content/uploads/doc/ciencia_feminismo_EPS.pdf 

Pérez, E. (2011). El conocimiento situado. Los enfoques feministas arrojan luz sobre la 

importancia del contexto en la construcción del conocimiento científico. 

Investigación y Ciencia (pp. 36-37). Sección: Ciencia. 

Pérez, G. (2001). Investigación cualitativa: retos e interrogantes. Muralla. 

Pérez, M. (2017). Las muchachas mayas de Yaxcabá, Yucatán. 

http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1665-

80272017000100068#B24 

Pink, S. (2015). Doing Sensory Ethnography. 2nd Ed. SAGE Publications Lid. 

Piñones, P. (2017). Con-formación de comunidad e identidades genéricas en prisión: 

prácticas pedagógicas feministas y decoloniales. En H. López & A. Arreola 

(coords.), Condiciones de globalización, políticas neoliberales y dinámicas de 

género. Aproximaciones desde el sur (pp.195-211). Centro de Investigaciones y 

Estudios de Género, UNAM.  

Plá, S. (2018). Calidad educativa. Historia de una política para la desigualdad. Instituto 

de Investigaciones sobre la Universidad y la Educación. 

Platero, R. (2014). Metáforas y articulaciones para una pedagogía 

crítica sobre la interseccionalidad. Quaderns de Psicología, 16(1), 

55-72. https://www.quadernsdepsicologia.cat/article/view/v16-n1-platero 

Pons, A. (2018). Vulnerabilidad analítica, interseccionalidad y ensamblajes: hacia una 

etnografía afectiva. En A. Pons & S. Guerrero Mc Manus (coords.), Afecto, cuerpo 

e identidad. Reflexiones encarnadas en la investigación feminista (pp.25-32). 

Universidad Nacional Autónoma de México / Instituto de Investigaciones 

Jurídicas. 

Prieto, V. (2007). Procesos de identificación étnica y socialización de niños y jóvenes en 

un albergue escolar indígena, en Yucatán [tesis de licenciatura, Facultad de 

Ciencias Antropológicas, Universidad Autónoma de Yucatán]. 

http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1665-80272017000100068#B24
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1665-80272017000100068#B24


247 
 

Pujadas, J. (2000). El método biográfico y los géneros de la memoria. Revista de 

Antropología Social, 9, 127-158. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=157925 

Quezada, P. (2010). Yucatán. Historia Breve. El Colegio de México / Fondo de Cultura 

Económico.  

Quintana, L. (2021) Rabia y resentimiento: Afectos inmunitarios entre capitalismo y 

violencia hoy.  Colección Contrapunto. https://www.clacso.org/wp-

content/uploads/2020/05/0.Introducci%C3%B3n.pdf 

Ravelo, P. (2001). Clase y género, ¿dos conceptos irreconciliables a finales de milenio?: 

notas para un debate. Nueva Antropología, XVIII (59), 145-160. 

https://www.redalyc.org/pdf/159/15905908.pdf 

Restrepo, G. (1998). Saber y poder: socialización política y educación en 

Colombia. ICFES. 

Restrepo, J. & Giraldo, M. (2009). El sentido de la educación superior para los estudiantes 

de la Escuela de Ciencias Estratégicas de la Universidad Pontificia Bolivariana. 

El Cuaderno Ciencias Estratégicas, ISSN-e 2011-0170, Vol. 3, Nº. 5, 

2009, págs. 145-155.  https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/228096 

Richardson, L. (2019). Evaluando la etnografía. En Silvia Bénard (Comp.), Autoet-

nografía. Una metodología cualitativa (pp. 183-186). Universidad Autónoma de 

Aguascalientes. 

Richardson, L. & Adams, E. (Coords) (2016). La Escritura un método de investigación. 

En N.K. Denzin & Y.S. Lincoln, Arte y la práctica de la interpretación, la 

evaluación y la presentación (pp. 129-162).  Manual de Investigación Educativa 

Vol. V. Gedisa. 

Ricoy, C. (2006). Contribución sobre los paradigmas de investigación. Educação. Revista 

do Centro de Educação, 31(1), 11-22. 

https://www.redalyc.org/pdf/1171/117117257002.pdf 

Rivera, S. (2010). Ch’ixinakax utxiwa: una reflexión sobre prácticas y discursos 

descolonizadores. Tinta Limón ediciones. 

Romer, M. (2009). ¿Quién soy? Estrategias identitarias entre hijos de migrantes 

indígenas. Instituto Nacional de Antropología e Historia. 

Romero, E. y Valdivieso, J. (2015). Rompiendo estereotipos de género: 

cómo las mujeres del Distrito Metropolitano de Quito encuentran motivación para 

seguir una carrera en ingeniería [tesis de licenciatura, Universidad San Francisco 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=12079
https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/228096
https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/228096


248 
 

de Quito]. Repositorio institucional USFQ. 

http://repositorio.usfq.edu.ec/handle/23000/4145 

Rubin, G. (1989). Reflexionando sobre el sexo: notas para una teoría radical de la 

sexualidad. Biblioteca Virtual de Ciencias Sociales. https://museo-

etnografico.com/pdf/puntodefuga/150121gaylerubin.pdf 

Ruíz, J. (2012). Historias de vida. En Metodología de la Investigación Cualitativa. Bilbao: 

Universidad de Deusto. pp. 267-313. 

Ruiz, J. (2003). Metodología de la investigación cualitativa. Universidad de Deusto. 

Ruiz, G. (2013). La teoría de la experiencia de John Dewey: significación histórica y 

vigencia en el debate teórico contemporáneo. Foro de Educación, 11(15), 103-

124. https://www.redalyc.org/pdf/4475/447544540006.pdf. 

Sánchez, M. (2005). La metodología en la investigación cualitativa. Revista Mundo Siglo 

XXI, (1), 115-118. https://biblat.unam.mx/es/revista/mundo-siglo-xxi/articulo/la-

metodologia-en-la-investigacion-cualitativa 

Santamaría, A. (2016). Etnicidad, género y educación superior. Trayectorias de dos 

mujeres arhuacas en Colombia. Convergencia. Revista de Ciencias Sociales, 70, 

177-198. http://www.scielo.org.mx/pdf/conver/v23n70/1405-1435-conver-23-

70-00177-en.pdf. 

Sautu, R. (2014). Agencia y estructura en la reproducción y cambio de las clases sociales. 

Revista Theomai, 29(1), 100-120. http://revista-

theomai.unq.edu.ar/NUMERO%2029/5-Sautu.pdf 

Sautu, R. (comp). (2004). El método biográfico. La reconstrucción de la sociedad a partir 

del testimonio de los actores. Lumiére. 

Sautu, R. (2003). Todo es teoría. Objetivos y métodos de investigación. Lumiére. 

Scott, J. (1992). El problema de la invisibilidad. En C. Ramos Escandón (comp.), Género 

e historia: la historiografía sobre la mujer (pp. 38-66). Instituto Mora. 

Scott, J. (1996). El género: una categoría útil para el análisis histórico. En M. Lamas 

(comp.). (2013). El género. La construcción cultural de la diferencia sexual (pp. 

265-302). Miguel Ángel Porrúa. 

Scott, J. (2008). Género e historia. Fondo de Cultura Económica / UACM. 

Scott, J. (2011). The Fantasy of Feminist History. Duke University 

Press. 

http://repositorio.usfq.edu.ec/handle/23000/4145
https://museo-etnografico.com/pdf/puntodefuga/150121gaylerubin.pdf
https://museo-etnografico.com/pdf/puntodefuga/150121gaylerubin.pdf
http://www.scielo.org.mx/pdf/conver/v23n70/1405-1435-conver-23-70-00177-en.pdf
http://www.scielo.org.mx/pdf/conver/v23n70/1405-1435-conver-23-70-00177-en.pdf


249 
 

Segato, R. L. (2010). Género y colonialidad: en busca de claves de lectura y de un 

vocabulario estratégico descolonial. En A. Quijano & J. Mejía Navarrete 

(eds.), La cuestion descolonial. Universidad Ricardo Palma. 

Serret, E. (2001). El género y lo simbólico. La constitución imaginaria de la identidad 

femenina. Instituto de la Mujer Oaxaqueña (IMO). 

Spivak, G. (1998). ¿Puede hablar el sujeto subalterno? Orbis Tertius, (6), 1-44. 

http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.2732/pr.2732.pdf 

Strauss, A. & Corbin, J. (2002). Bases de la investigación cualitativa: técnicas y 

procedimientos para desarrollar la teoría fundamentada. Universidad de 

Antioquía. 

Suárez, C. (2021). ¿Por qué importa la formación STEM en niñas y jóvenes? Revista 

Universitarios Potosinos, 19(256), 4-10. http://www.uaslp.mx/Comunicacion-

Social/Documents/Divulgacion/Revista/Diecisiete/256/256-01.pdf 

Tapia, M. (2013). Sentido y significado de la experiencia formativa del profesorado 

principiante de pedagogía en español de la Universidad de Concepción (Chile) 

[tesis doctoral, Universidad de Barcelona). 

Tarrés, M. L. (2008). Observar, escuchar y comprender sobre la tradición de la 

investigación cualitativa en la investigación social. Porrúa. 

Taylor, S. y Bogdan, R. (1987). Introducción a los métodos cualitativos de investigación. 

Paidós.  

Trindade, V. & Torillo, D. (2016). La entrevista no estructurada en investigación 

cualitativa: una experiencia de campo. En Memoria Académica, V Encuentro 

Latinoamericano de Metodología de las Ciencias Sociales. 

https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/trab_eventos/ev.8597/ev.8597.pdf 

Tuhiwai, L. (2016). A descolonizar las metodologías. Investigación y pueblos indígenas. 

(K. Lehman, trad.). Lom Ediciones. 

Tzul, G. (2015). Mujeres indígenas: historias de la reproducción de la vida en Guatemala. 

Una reflexión a partir de la visita de Silvia Federici. Bajo el volcán, 15(22), marzo-

agosto, 91-99. https://www.redalyc.org/pdf/286/28642148007.pdf 

Varela, N. (2005). Feminismo para principiantes. Ediciones B. 

Zapata, O. (2006). La herramienta del pensamiento crítico: herramientas para elaborar 

tesis e investigaciones socioeducativas. Pax. 

 

 

https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/trab_eventos/ev.8597/ev.8597.pdf
https://www.redalyc.org/pdf/286/28642148007.pdf


250 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Anexos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



251 
 

Doctorado Interinstitucional en Educación de la  

Universidad Iberoamericana, Ciudad de México 

Anexo 1. Apartados de diario personal 

 

Proyecto: Ko'olelo'ob ku líik'sik u yóol u yéet ko'olelilo’ob.  

Experiencias formativas de mujeres mayas yucatecas con doctorado y procesos de 

reconfiguración identitaria 

 

El diario escrito, en el ámbito de la investigación educativa, es una poderosa estrategia para 

que las personas relatan su experiencia.  

Objetivo: Registrar acontecimientos que tienen lugar en la vida de manera continuada y que 

pueden ser compartidos y analizados.  

Nombre:  Fecha:  

Hechos: 

 

Sentimientos: 

 

Vivencias: 

 

Reflexiones: 

 

Causas o motivos: 

 

Explicaciones: 

 

Interpretaciones: 

 

Fuente: Modificado de Latorre, A. (2003). Apartados de un diario. En la investigación-

acción. Conocer y cambiar la práctica educativa. Graó. 

 

 

 

 



252 
 

Doctorado Interinstitucional en Educación de la  

Universidad Iberoamericana, Ciudad de México 

Anexo 2. Notas de diario de campo 

Proyecto: Ko'olelo'ob ku líik'sik u yóol u yéet ko'olelilo’ob. 

Experiencias formativas de mujeres mayas yucatecas con doctorado y procesos de 

reconfiguración identitaria 

Objetivo: Conservar algunos detalles observados o percibidos en la entrevista en 

profundidad, así como disponer de las narraciones que se producen en el contexto de la 

forma más exacta y completa posible, así como de las acciones e interacciones con las 

personas entrevistadas. 

 

Lo que observé y percibí 

en la entrevista 

Lo que pensé y sentí sobre eso 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: Clase de Etnografía Feminista. 

 

 

 

 

 

 

 



253 
 

Doctorado Interinstitucional en Educación de la  

Universidad Iberoamericana, Ciudad de México 

Anexo 3. Entrevista no estructurada 

Proyecto: Ko'olelo'ob ku líik'sik u yóol u yéet ko'olelilo’ob. 

Experiencias formativas de mujeres mayas yucatecas con doctorado y procesos de 

reconfiguración identitaria 

 

Objetivo: Introducirnos en el trabajo de campo y en nuestra población de estudio: 

obtener elementos característicos de las colegas y colaboradoras, que nos garantizaran 

además la permanencia para la recolección de la información necesaria para la tesis. 

Lista temática o puntos clave de conversación: 

1. Familia ante la pandemia del COVID-19 

2. Ocupación actual 

3. Organizaciones de la sociedad civil 

4. Lengua maya 

5. Estudios de doctorado 

6. Fecha de cumpleaños 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



254 
 

Anexo 4. Consentimiento informado de entrevista en profundidad 
 

Mi nombre es BERTHA MARIBEL PECH POLANCO, activista y pedagoga de 

origen maya. Estudiante del Doctorado Interinstitucional en Educación de la Universidad 

Iberoamérica Ciudad de México y ex becaria del Programa Internacional de Becas de 

Posgrado (IFP por sus siglas en inglés).  

Este documento de consentimiento informado se dirige a ustedes, ex becarias del 

Programa Internacional de Becas de Posgrado (IFP, por sus siglas en inglés), que 

realizaron estudios de doctorado y a quienes invito a participar de manera voluntaria en 

la investigación titulada: “Ko'olelo'ob ku líik'sik u yóol u yéet ko'olelilo’ob. 

Experiencias formativas de mujeres mayas yucatecas con doctorado y procesos de 

reconfiguración identitaria”. 

La intencionalidad investigativa está orientada a comprender y analizar las experiencias 

formativas antes, durante y después del doctorado, que han permitido a un grupo de 

mujeres mayas yucatecas reconfigurar su identidad. Esto, con el fin de hacer visible el 

papel de la educación superior en el surgimiento de distintas formas de agencia, lo cual 

les permite expandir su espacio de incidencia social y examinar su propia identidad. Estoy 

convencida de que el conocer la experiencia de otras mujeres puede ser muy útil para 

abrir nuevas posibilidades de significación, acción y posicionamiento para las mujeres. 

Por lo tanto, estudiar las experiencias formativas de este grupo de mujeres mayas 

yucatecas representa una oportunidad para demandar que las generaciones tengan 

diversas opciones para cursar estudios de posgrado. 

 

Esta entrevista en la cual usted está participando de manera voluntaria corresponde a una 

segunda etapa de mi estudio de tipo autoetnográfico. Elijo esta metodología para pensar 

mi experiencia en relación con un régimen específico de producción del conocimiento 

altamente personalizado, pues la autoetnografía y el relato de vida son textos reveladores 

en los cuales los autores cuentan relatos sobre su propia experiencia vivida. Esta etapa, si 

decide participar, consiste en la realización de dos o tres sesiones de entrevistas en 

profundidad para la construcción de relatos de vida que acompañarán mi narrativa 

autoetnográfica. Todas las sesiones serán grabadas y la información transcrita sometida a 

un proceso de análisis de contenido y de categorización, que será compartido con ustedes, 

en espera de su retroalimentación. 

 

La información aquí obtenida tendrá carácter confidencial y se utilizará con fines 

estrictamente académicos. Asimismo, se utilizarán seudónimos para conservar el 

anonimato de las colaboradoras de este estudio. 

 

Explicado lo anterior y aclaradas las dudas, consiento mi participación en la 

investigación. 

 

Nombre: _________________________________________ 

Firma:  ____________________________________________ 

Fecha:   _____________________________________________ 

 

 



255 
 

Doctorado Interinstitucional en Educación de la  

Universidad Iberoamericana, Ciudad de México 

 Anexo 5. Guía de entrevista en profundidad  

Proyecto: Ko'olelo'ob ku líik'sik u yóol u yéet ko'olelilo’ob. 

Experiencias formativas de mujeres mayas yucatecas con doctorado y procesos de 

reconfiguración identitaria. 

 

Introducción: 

La entrevista cuenta con cuatro momentos o partes. En el primer momento se obtendrá 

un perfil biográfico de las entrevistadas; el objetivo es conocer información de su ámbito 

de formación profesional. El segundo momento refiere a las experiencias formativas más 

significativas que vivieron las profesionistas mayas antes de estudiar el doctorado, es 

decir, se trata de explorar experiencias que incidieron en la decisión de estudiar un 

doctorado y otorgarle sentido a ese proyecto profesional. La tercera parte de la entrevista 

se centrará en sus experiencias significativas ya como estudiantes doctorales y sus 

procesos de reconfiguración identitaria. Algunas preguntas se enfocarán en las 

dificultades económicas, aliados claves, la discriminación, el racismo, entre otros. 

Finalmente, en el apartado cuatro se abordan las experiencias formativas en el doctorado 

que han permitido el surgimiento de distintas formas de agencia, esto con el fin de hacer 

visible el papel de la educación superior como herramienta de agencia que les permite a 

este grupo de mujeres mayas yucatecas expandir su espacio de acción e incidencia.  

 

Fase I y II. Primera entrevista  

Fase I. Perfil profesiográfico 

 

Información personal Procesos formativos 

 

Nombre            

Edad 

Lugar de residencia actual 

Campo de formación 

Situación laboral 

Lengua materna 

Doctorado estudiado 

Universidad / modalidad. 

Ubicación del plantel 

Tema de tesis (si es que lo tiene) 

Asociaciones a las que pertenece 

 

Fase II: Comienzo de la experiencia como doctorante  

Objetivo: Explorar en las experiencias significativas que incidieron en la decisión de 

estudiar un doctorado, así como el sentido que las cuatro colegas, mujeres mayas 

yucatecas, dan a sus estudios de doctorado. 

 

1. En esta etapa de tu vida, ¿qué experiencias fueron claves o significativas para decidir 

estudiar un doctorado? 

2. ¿De qué forma estas experiencias fueron un punto de transformación para ti o le dieron 

sentido a tu decisión de estudiar un doctorado? 

3. ¿Qué significaba el hecho de ser una mujer, ser maya y realizar estudios doctorales? 



256 
 

4. ¿Cuál es tu opinión de tu rol como mujer maya con doctorado dentro de tu comunidad 

y de la sociedad en general? 

5. ¿Cuáles fueron tus sentimientos y emociones ante tu admisión en el doctorado?  

6. ¿Cómo ha cambiado tu percepción respecto a ser doctora? 

 

 

Fase III. Segunda entrevista 

 

Fase III. Experiencias formativas durante el doctorado 

Objetivo: Caracterizar las vivencias significativas que han generado un proceso de 

reconfiguración identitaria en las colaboradoras desde un enfoque interseccional. 

 

1. ¿Qué retos afronta una mujer maya que estudia un doctorado?  

2. ¿Cuáles son las experiencias que más impacto tuvieron en tu vida durante tu paso por 

el doctorado y por qué?  

3. ¿En qué tipo de actividades que la Universidad organizaba participabas activamente? 

4. ¿Quiénes influyeron significativamente para que tuvieran lugar esas vivencias? 

5. ¿Consideras que la edad fue determinante de las experiencias que se te presentaron?, 

¿en qué sentido?  

6. Considerando las experiencias vividas en el doctorado, ¿qué cambios en razón de 

género tuvieron lugar en tu vida? 

7. ¿En qué aspectos consideras que el proyecto curricular del doctorado contribuyó al 

desarrollo de vivencias significativas? 

8. ¿Tuviste alguna experiencia de discriminación o racismo dentro de la universidad?  

9. ¿Qué otras experiencias se presentaron en las áreas, familiar, social, emocional y 

comunitarias durante el doctorado?  

 

Fase IV. Tercera entrevista 

 

Fase IV. Agencia de las mujeres mayas con doctorado  

Objetivo: Visibilizar las particularidades de las experiencias formativas que han 

permitido a un grupo de mujeres mayas yucatecas el surgimiento de diversas formas de 

agencia desde el inicio de su formación doctoral hasta su presente. 

 

1. ¿Qué experiencias vividas en el doctorado te permitieron abrirte nuevas posibilidades 

o construir nuevos significados como mujer maya?  

2. ¿Cuáles fueron las redes creadas durante el doctorado que te apoyaron a enfrentar los 

desafíos con los que te encontraste? Por ejemplo, en tu localidad, comunidad, escuela, 

institucionales, ciudad, etc. 

3. ¿Qué recuerdos tienes del apoyo de las redes institucionales o personales que te 

impulsaron posibilidades de incidencia o tu capacidad de agencia? 

Institucionales: programas universitarios, departamentos atención a estudiantes, bolsa de 

trabajo, becas y financiamientos. 

Personales: familiares, amistades, parientes, docentes, compañeros y compañeras. 

4. ¿Cuáles consideras que son los espacios o ámbitos de incidencia o agencia más 

accesibles para las mujeres mayas con estudios de doctorado? 

5. ¿Hay limitaciones o diferencias respecto a las oportunidades de incidencia de las 

mujeres en función de la edad y en razón de género? ¿Cuáles consideras? 



257 
 

6. ¿Qué tipo de actividades son las que más te interesan y te agrada llevar a cabo? 

7. ¿Cómo consideras que se podrían reducir las barreras estructurales –tanto del sistema 

educativo y en los espacios desarrollo profesional– para que más población indígena 

acceda a estudios de doctorado y espacios de investigación? 

8. Actualmente, ¿cómo valoras tu capacidad de agencia y la posibilidad de cuestionar tu 

rol como mujer maya yucateca? 
 


