
1 
 

UNIVERSIDAD IBEROAMERICANA  

Estudios con Reconocimiento de Validez Oficial por Decreto Presidencial 

Del 3 de abril de 1981 

 

 
 

“TEATRO DE CONCIENCIA, ARTES EXPRESIVAS PARA FOMENTAR DISCURSOS 

DE PAZ ANTE LA VIOLENCIA DE GÉNERO”.  

 

Estudio de caso para obtener el grado de  

MAESTRA EN DESARROLLO HUMANO 

 

P r e s e n t a: 

SILVIA ANGELICA DEL REY FLORES 

Directora: 

Dra. Genis Yaisuri Jiménez Ramírez 

Lectores: 

Dra. Angélica Ojeda García 

Mtro. Alberto José Segrera Tapia 

 

 

Ciudad de México, 2025 



2 
 

ÍNDICE 

 

INTRODUCCIÓN ................................................................................................................................. 3 
Antecedentes del proyecto de invervención ............................................................................................. 5 

1.1. FUNDAMENTOS CONCEPTUALES SOBRE VIOLENCIA DE GÉNERO DESDE EL ENFOQUE EN DESARROLLO 

HUMANO ............................................................................................................................................. 10 
1.2. VIOLENCIA DE GÉNERO .............................................................................................................. 10 
1.3. NORMALIZACIÓN DE LA VIOLENCIA DE GÉNERO EN LA PAREJA .......................................................... 13 
1.4. ESTADÍSTICAS DE LA VIOLENCIA DE GÉNERO EN LA PAREJA EN MÉXICO .............................................. 15 
1.5. INICIATIVAS SOCIALES Y GUBERNAMENTALES PARA ATENDER LA VIOLENCIA DE GÉNERO EN LA PAREJA EN 

MÉXICO. ............................................................................................................................................. 18 
1.6. APORTES DEL DESARROLLO HUMANO AL ABORDAJE DE LA VIOLENCIA DE GÉNERO .............................. 20 
1.7. EL FEMINISMO Y EL DESARROLLO HUMANO, DOS ENFOQUES HACIA LA ERRADICACIÓN DE LA VIOLENCIA DE 

GÉNERO EN LA PAREJA ........................................................................................................................... 25 
1.8. LAS ARTES EXPRESIVAS EN LOS PROCESOS DE FACILITACIÓN EN DESARROLLO HUMANO ....................... 28 

MÉTODO .......................................................................................................................................... 41 

2.1. OBJETIVO DE LA INTERVENCIÓN ........................................................................................................ 41 
2.2. PARTICIPANTES ......................................................................................................................... 41 
2.3. PROCEDIMIENTO ....................................................................................................................... 43 
2.4. CONTEXTO ............................................................................................................................... 44 
2.6. TÉCNICAS DE DETECCIÓN DE NECESIDADES ................................................................................... 45 
2.7. ANÁLISIS CUALITATIVO DE RESULTADOS OBTENIDOS EN LAS TÉCNICAS DE DETECCIÓN DE NECESIDADES. . 50 
2.9. TÉCNICAS Y PROPÓSITOS POR SESIÓN ............................................................................................ 54 
2.10. PLANEACIÓN Y DESARROLLO POR SESIÓN ...................................................................................... 56 

RESULTADOS DE LA IMPLEMENTACIÓN DE LA PROPUESTA DE INTERVENCIÓN “TEATRO DE 
CONCIENCIA” .................................................................................................................................. 70 

3.1. RESULTADOS DE LOS PROCESOS DE EVALUACIÓN POR SESIÓN Y CONSTRUCCIÓN DE LA OBRA DE TEATRO .. 77 
3.2. APORTACIONES DEL TRABAJO AL DESARROLLO HUMANO ................................................................ 88 

REFLEXIONES FINALES DEL PROCESO DE FACILITACIÓN EN LA INTERVENCIÓN TEATRO DE 
CONCIENCIA ................................................................................................................................... 92 

4.1. SEGUIMIENTO A LAS PARTICIPANTES A 6 MESES DE LA INTERVENCIÓN, LA IMPORTANCIA DE LA PRESENCIA. 94 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS ....................................................................................................... 96 

 

 

 

 

  



3 
 

INTRODUCCIÓN 

El arte es y ha sido un elemento de transformación desde inicios de la humanidad. Como seres 

humanos siempre hemos tenido la necesidad de expresarnos y hemos hecho del arte el medio 

perfecto para hacerlo ya que está abrazado a nuestra propia humanidad. Por medio del arte nuestro 

cuerpo, nuestra alma, nuestra mente se acompasan con el ritmo del universo, el cual nos permite 

expresarnos de manera profunda, personal y acompasarnos a formas más naturales y auténticas.  

El Desarrollo Humano por medio del arte busca la expresión y sanación de la persona, no solo 

desde una perspectiva bio-psico-social sino también en la dimensión espiritual, pues se vincula 

con un estado de presencia, de estar conscientes del momento presente, de ser nosotros sin toda la 

vorágine de expectativas, estereotipos, pensamientos, autoexigencias que han propiciado un 

mundo inmerso en conflictos sociales, culturales y personales. Esto es de gran importancia, pues 

vivimos en una sociedad donde se establecen mecanismos de sumisión mediante de la violencia 

causando personas sometidas, sumisas, desvalorizadas, que pocas veces toman conciencia de su 

ser porque han aprendido a callar, a evadir, a disociar, a ignorar sus propias necesidades por el 

miedo a ser excluidas. Una de las herramientas naturales  en las que el ser humano puede 

expresarse sin la intervención de factores externos, es la creatividad, la cual es una cualidad del 

ser en proceso de realización ya que promueve una experiencia significativa, de autorreflexión y 

de conciencia.  

Cuando dibujamos, escribimos, movemos nuestro cuerpo, nos alineamos con nosotros mismos y 

nos conectamos con nuestra autenticidad, podemos ver las cosas como son y alejarlas de los 

pensamientos, porque la emocionalidad puede intensificar un hecho dependiendo de la intensidad 

de los pensamientos. De acuerdo con Segrera (2016) (como se citó en Aguilar, 2018 p.5): “la 

creatividad como característica del sujeto en proceso de autorrealización es una cualidad de quien 



4 
 

ha aprendido a observar conscientemente su potencial y lo desarrolla con conciencia, 

responsabilidad y libertad, a favor de su bienestar”. En este sentido el Desarrollo Humano es 

deliberado y necesita de la creatividad para lograr sus fines pues lo hace desde la experiencia y 

sentido personal y se resuelve en el trabajo artístico.  

En el caso de este proyecto de intervención, al que se nombró, Teatro de conciencia, se hizo uso 

de la experiencia artística dirigida mediante la autoexploración de la persona para que sea ella 

misma quien encuentre sus propias respuestas, recupere su poder como persona y su dignidad 

humana. Con el propósito que las participantes tomen consciencia de su participación en la 

violencia de forma activa y pasiva, se den cuenta de las microviolencias que normalizan y que 

hacen que se perpetúe la violencia a nivel macrosocial, esto desde la toma de conciencia que el 

arte. 

La creatividad tiene como meta realizar cambios en la postura subjetiva, esto significa crear por 

su mediación procesos de autorrealización para el desarrollo humano, como son: la autovaloración, 

la resignificación de la identidad, el manejo de las emociones, la prevención de la violencia y la 

cultura de paz.  La experiencia en este campo se vuelve trascendente no solo por los cambios 

fenomenológicos de las participantes, sino por el impacto comunitario y social que atestiguamos. 



5 
 

Antecedentes del proyecto de invervención 

Los antecedentes de la propuesta de intervención “Teatro de conciencia”, se presentaron  desde un 

enfoque de Desarrollo Humano, el cual reconoce la importancia de incluir la experiencia del 

facilitador y su proceso de autoconocimiento como un elemento que se sugiere integrar en un 

estudio de caso, lo que es afín con el enfoque cualitativo de autores como Echeverría (2002) y 

Messina (2011) quienes coinciden en la importancia que, en los trabajos profesionalizantes, se 

retomen las perspectivas personales de los autores, como un proceso que amplia, contribuye y 

fortalece el trabajo empírico.  

 

Al respecto, Messina (2011, p73), señaló: “Las responsabilidades del investigador son múltiples; 

por un lado, compartir lo que sabe y lo que es, compartirse en espacios de reflexión/formación de 

diferente tipo y grado de formalización”. Aunado lo anterior, Echeverría (2022, p. 4) afirmó la 

relevancia de:  

Describir una intervención o una experiencia personal, en primera persona, que puede 

ser de interés para la disciplina a la cual está relacionada, y que llevó a cabo el propio 

investigador.  Resaltar, sistematizar, o simplemente sólo describir y comunicar las 

experiencias profesionales, puede ser sumamente relevante para cualquier disciplina.  

 

Desde la línea del Desarrollo Humano, Rogers (1981) establece una hipótesis que se orienta a 

facilitar el desarrollo de la persona basada en dos principios básicos, la primera en la relación que 

establece el facilitador para propiciar un contexto favorable, y la segunda en la decisión del otro a 

llevar a cabo un proceso de desarrollo personal. De acuerdo con Rogers el marco propicio para 

que la persona pueda comprenderse a sí misma de una manera positiva, recobrar la confianza y 



6 
 

mejorar la autoestima se basa en las tres actitudes básicas del facilitador que son: la empatía, la 

autenticidad y la aceptación positiva incondicional basado en la experiencia personal y la 

congruencia de esa experiencia con el facilitador. Al respecto señala el autor: 

Sólo puedo intentar vivir de acuerdo con mi interpretación del sentido de mi 

experiencia, y tratar de conceder a otros el permiso y la libertad de desarrollar su propia 

libertad interna, y en consecuencia, su propia interpretación de su experiencia personal. 

(Rogers, 1981.p.35). 

 

Para Rogers, permitirse ser él mismo en el proceso de facilitación, le implicó no sólo tolerarse 

mejor a sí mismo sino ser más eficaz en sus propias relaciones, pues le permitió contactarse con el 

otro desde su experiencia fenomenológica y desde su ser auténtico. De ahí que los antecedentes de 

este estudio de caso retoman el enfoque centrado en la persona que permite poder hablar desde la 

experiencia, en primera persona, es así como basamos este estudio desde la experiencia personal y 

como esta, se tradujó en un trabajo social. Para iniciar retomo a Oliver Clerc (2008), quien en su libro 

“La Rana que no sabía que estaba hervida”, narra la fábula de una rana que, al entrar en contacto con 

una olla de agua hirviendo, brinca inminentemente hacia el exterior para ponerse a salvo.  Sin 

embargo, cuando la rana está dentro del agua fría y poco a poco se va subiendo la temperatura, la rana 

pasa por un proceso de regulación, va ajustando su temperatura corporal al agua que va calentándose, 

la rana se mantiene en cierta comodidad, pero cuando siente que el agua está a punto de ebullir ya no 

puede saltar pues sus energías se fueron en adaptarse al cambio del agua y no le quedan fuerzas 

suficientes para saltar.  Esa fui yo durante ocho años inmersa en una relación violenta. No me di 

cuenta cómo llegué ahí, cómo pasé del maltrato y el abuso, a la violencia física. Una relación que me 

dejó diagnosticada con estrés post traumático, un largo y doloroso proceso de divorcio, un bajo 



7 
 

autoconcepto y una extinta sensación de seguridad, pero simultáneamente con la convicción de 

que algo debería de hacer para que no se repitiera mi historia en nadie más.  

Comencé a hablar de la violencia que había callado con familiares, con compañeras de trabajo y 

amigas cercanas, mi sorpresa fue que todas teníamos un “secreto” de un pasado violento. Me di cuenta 

de que hay un pacto no dicho y una inclinación a guardar silencio por vergüenza, como si nosotras 

fuéramos las causantes o culpables de la violencia ejercida a nosotras, como si fuera motivo de 

apenarnos. En los procesos de facilitación y acompañamiento a mujeres víctimas de violencia, he 

identificado una dinámica donde la posición de la mujer tiene desventajas notorias, por ejemplo, 

vivir rodeadas de micromachismos tan introyectados que ya no los alcanzamos a ver y que en 

algunos casos fomentamos. El miedo a la separación, a comenzar de cero, a preservar el estatus 

social, a quedarnos solas, esto nos hace distraernos de la realidad y entrar al juego de “luchar por 

mi pareja” a costa de nuestro propio bienestar. 

 ¿Dónde aprendemos estas conductas?, ¿en qué momento debemos dejar de luchar por una relación 

y comenzar a luchar por salir de la relación?, ¿En verdad nos da miedo estar solas?, ¿a qué le 

tenemos miedo?, ¿Por qué sentimos que es mejor soportar un matrimonio o una relación en 

opresión que optar por la libertad aun con la incertidumbre que traiga el devenir?, ¿Cuál es el 

primer indicio de violencia donde debemos terminar la relación? Estas no solo eran mis dudas, 

eran las preguntas de las mujeres con las que iba hablando y quienes me iban contando sus 

experiencias, mujeres que me contaban su historia.  

Responder estas preguntas, dio origen a desarrollar este estudio de caso en donde surge la necesidad 

de hacer visible la violencia que vivimos tanto socialmente como en la pareja, de compartirlo, de 

hablarlo, pero sobre todo de abrir diálogo con mujeres que, como yo, tenían desconocimiento, que se 

han adaptado a la crueldad, que normalizan el maltrato, que aceptan la violencia, el desamor, la 



8 
 

infidelidad y que callamos. Con esta motivación, la autora de este estudio de caso se reunió con cuatro 

actrices que coincidían en haber sido víctimas de violencia; pero que también estaban dispuestas a 

dar su testimonio, a abrirse al diálogo, a compartir con otras mujeres y a romper el círculo. Con el 

apoyo de las actrices, se realizó el montaje de la obra “Mujeres pasadas por agua” la cual fue 

presentada en el marco del tercer festival de teatro callejero “Teatrapa” (2022) en Chimalhuacán, 

Estado de México. 

Al terminar la puesta en escena, se invitó a los espectadores a compartir sus testimonios o bien dejar 

sus comentarios por escrito con sus experiencias y las dejaran en un muro que se destinó para 

comentarios y al que se llamó: Muro de conciencia. Durante el proceso creativo de este trabajo se 

recaudaron diez testimonios anónimos de mujeres, escritos de puño y letra, mujeres que no firmaron 

la tarjeta pero que se atrevieron a escribir, a denunciar, a levantar la mano desde un corazón y un alma 

muy lastimadas.  También se abrió micrófono para entrar en diálogo con los hombres asistentes, 

comentarios como: “te confronta”, “me sirvió para hacer conciencia de lo que pasan las mujeres día 

con día”,” es difícil ver que somos nosotros los que violentamos”, “Si es no, es no, y la dejas en paz, 

no tienes por qué exigir nada de una mujer ni te tiene que dar nada a cambio” (Teatro de conciencia, 

2024).  

Las mujeres al micrófono hablaban con voces entre cortada y apenadas sobre sus historias, otras se 

acercaron a abrazarnos, a decirnos “yo también” y a querer hablar. Estos testimonios y la respuesta 

del público mostraron la necesidad de crear espacios para compartir vivencias, donde podamos hablar, 

sanar, reconocernos como afectadas de una sociedad violenta. Estas voces dieron lugar a este Proyecto 

de intervención: Teatro de conciencia, un espacio donde buscamos compartir desde un lugar seguro 

nuestras vivencias y encontrar formas de acompañar, de sanar las heridas de la violencia, fortalecer la 



9 
 

seguridad y el autoconcepto, encontrar la autenticidad de cada participante y descubrir el propio 

significado de su existencia, pero sobre todo generar conciencia, información, prevención y nuevos 

discursos en busca de relaciones más pacificas abriendo así espacio para nuevos discursos de paz 

iniciando por la persona. 

 

 

 

  



10 
 

1.1.  Fundamentos conceptuales sobre violencia de género desde el enfoque en 

Desarrollo Humano  

En este apartado se presentará información sobre la violencia de género, su definición y el impacto 

que tiene en la vida de las mujeres que han sido víctimas. Así como un panorama desde organismos 

internacionales y nacionales que plantean estadísticas que ponen su acento en la necesidad de un 

abordaje integral, así como la prevención y la atención de la violencia contra las mujeres. También 

se presentará el enfoque del Desarrollo Humano y cómo desde los fundamentos humanistas se 

promueven procesos de autoconocimiento y crecimiento personal que son fundamentales para 

desarrollar habilidades que les permitan a las mujeres procesos de empoderamiento para 

conducirse hacia el autoconocimiento y desde ahí acercarse a una vida digna y libre de violencia. 

Por último, se compartirán modelos de abordaje de la violencia de género desde el teatro.  

1.2. Violencia de género 

Durante los últimos años, los estudios de violencia han cobrado mayor importancia debido a la 

diversidad de problemáticas sociales que envuelve, el constante temor e inseguridad, y el efecto 

profundo en la salud psicológica de las víctimas, que desencadena problemas a largo plazo como 

angustia, ansiedad, baja autoestima, estrés postraumático, desinterés por el futuro, pensamientos 

catastróficos, despersonalización, ideaciones suicidas, esto sumado a la alarmante alza de número 

de feminicidios derivados de la violencia de género (Toledo, 1994). 

Según la Organización de las Naciones Unidas (ONU, 2017); en 2017, 84 mil mujeres fueron 

asesinadas en todo el mundo, más de la mitad de esos feminicidios fueron causados por un familiar, 

la mayoría de estos cometidos por la pareja sentimental de la víctima. Afirma la Organización 

Panamericana de la Salud, (OPS, 2021) que el 25% de las mujeres y las niñas de entre 15 y 49 



11 
 

años han sido víctimas de violencia física o sexual por parte de su pareja, actual o anterior, a lo 

largo de su vida; y el 7% ha sufrido este tipo de violencia en los últimos 12 meses.  

En el abordaje de la violencia de género, es fundamental plantear que el género alude a las 

diferentes construcciones socioculturales construidas a partir de características físicas y 

anatómicas relacionadas con el sexo de los individuos. A partir de estas diferencias se generan 

normas, roles, discursos, prácticas y valores entre hombres y mujeres que marcan un trato 

excluyente hacia las mujeres provocando desigualdad y un trato inequitativo y a veces despectivo 

hacia lo considerado como femenino.  

 

Al respecto, Lamas (2007, p.7) afirmó:   

A partir de poder distinguir entre el sexo biológico y lo construido socialmente es que 

se empezó a generalizar el uso de género para hacer referencia a muchas situaciones 

de discriminación de las mujeres, que han sido justificadas por la supuesta diferencia 

anatómica, cuando en realidad tienen un origen social. 

Esta expresión de agresividad no es sino un síntoma de un sistema de convivencia enraizado en un 

sistema político, social y cultural, nombrado en estudios de género como patriarcado, el cual más 

que una cultura, es un sistema político primigenio presente en varias culturas. El patriarcado es la 

primera forma de desigualdad y poder y la violencia es una de sus principales manifestaciones, 

esto porque históricamente la forma en que hemos aprendido a adueñarnos es el sometimiento, la 

agresión, la ley del más fuerte. Esta manifestación abre un abismo que polariza a las personas, 

regiones, culturas y marca gravemente las diferencias generando una de las dolencias más grandes 

de nuestros tiempos: la desigualdad. Según la ACNUR, la Agencia de la ONU para los Refugiados, 

la desigualdad social se produce cuando una persona recibe un trato diferente debido a su situación 



12 
 

económica, la religión que profesa, su género, la cultura de la que proviene, entre otros aspectos. 

(EACNUR, 2018) 

Una de las principales representaciones que tiene el patriarcado es el machismo, que son las 

conductas que tienen los hombres, percibidas como naturales, no solo hacia las mujeres, sino entre 

ellos mismos.  Marca una posición de subordinación en sus formas más sutiles por ejemplo: la 

indiferencia, la falta de atención y de escucha, el silencio, la imposición; produciendo en el otro 

un sentimiento de ser ignorado y minimizado. Estos requerimientos de la masculinidad, esta 

búsqueda de ganar la posición dominante en cualquier interacción social genera machismos 

invisibles, son tan recurrentes que pasan por desapercibidos. De acuerdo con de la Garza (2022, 

p.14) “son estos machismos cotidianos los que sostienen la relación social desigual en la que 

vivimos. Un micromachismo no es un ojo morado, no viola, no mata, pero si forma parte de un 

sistema que permite la existencia de violencias mayores”.  

Otras formas de machismo invisible son: la no expresión de las emociones, la descalificación, la 

falta de humildad, la culpabilidad a la mujer por serlo, o la imposibilidad de pedir perdón, no 

reconocer los errores, la doble moral o la no libertad para ejercer la sexualidad, los cuales 

conforman una serie de características que perfilan al hombre desde una visión machista y que lo 

relacionan en un discurso estereotipado en la pareja, en donde las actitudes y la relación 

interpersonal son factores de riesgo para  la violencia de género. 

Aunado a lo anterior, Varela (2008) afirmó que la violencia es el instrumento por excelencia del 

patriarcado. Ni la religión ni la educación ni las leyes ni las costumbres ni ningún otro mecanismo 

habría conseguido la sumisión histórica de las mujeres si todo ello no hubiese sido reforzado con 

violencia. La violencia ejercida contra las mujeres por el hecho de serlo es una violencia 

instrumental, que tiene por objetivo su control. No es una violencia pasional, ni sentimental, ni 



13 
 

genética, ni natural. La violencia de género es la máxima expresión del poder que los varones 

tienen o pretenden mantener sobre las mujeres.  

A este tema aporta Castañeda (2020. P.23-24) que el machismo constituye toda una constelación 

de valores y patrones de conducta que afectan a todas las relaciones interpersonales,  este conjunto 

incluye la pretensión del dominio sobre los demás, especialmente sobre las mujeres; la rivalidad 

entre los hombres; la búsqueda de múltiples conquistas sexuales; la necesidad constante de exhibir 

ciertos rasgos supuestamente viriles —valor, indiferencia al dolor, supremacía, etc.— y un 

desprecio más o menos abierto hacia los valores considerados como “femeninos”.  

1.3. Normalización de la violencia de género en la pareja 

Uno de los principales problemas de la violencia de género en la pareja es la normalización de la 

violencia, hemos aceptado conductas violentas como aceptables e incluso las confundimos con 

amorosas, por ejemplo, los celos, el control, el ghosting (desaparecer sin explicación ni 

responsabilidad emocional), la desacreditación, la triangulación, entre otras. Socialmente hemos 

romantizado el amor y usamos palabras como aguantar o soportar como sinónimo de amor, ya sea, 

por el bien de la pareja o porque así aprendimos. De acuerdo con el Fondo de las Naciones Unidas 

para la Infancia (UNICEF, 2024), 6 de cada 10 niños ha sufrido métodos de disciplina violentos 

en la crianza dentro de su familia y hemos fortalecido socialmente la creencia de que los niños no 

se dan cuenta, invisibilizando así la violencia que afrontan, es por esta razón que nos hemos 

enfocado en este trabajo a la violencia en la pareja pues son la base en la crianza de los niños.  

La normalización implica una situación sistémica y cultural, la persona al tener presente la 

violencia en todas las esferas y etapas de su vida lo asimila como normal, lo justifica, y es así como 

los niños que desde edades tempranas presencian gritos, insultos, infidelidad de sus padres e 



14 
 

incluso golpes, van a normalizar así sus relaciones y les será familiar y aceptada la repetición de 

este tipo de conductas en su adultez. Por lo que detectar la presencia de violencia o microviolencias 

en la pareja permitirá cortar con este patrón de conducta. 

Bonino (1998) explica la microviolencia como los controles imperceptibles y abusos normalizados 

que se ejecutan permanentemente y con total impunidad debido a que son casi imperceptibles, 

cuando estos abusos se presentan en mayor frecuencia en la pareja y afectan a las mujeres se les 

conoce como micromachismos.  Hoy en día, el ente que ha visibilizado y estudiado la violencia de 

género, la desigualdad y la búsqueda de la equidad ha sido el feminismo. Al respecto, Hooks (2022, 

p 92) señaló: “Los esfuerzos feministas para terminar con la violencia de los hombres contra las 

mujeres deben ampliarse a un movimiento que busque acabar con todas las formas de violencia”.  

Por lo tanto, el feminismo no es ir en contra de los hombres sino es la búsqueda por crear nuevos 

discursos basados en la igualdad y en la erradicación de cualquier tipo de violencia, es en este 

punto donde el feminismo se abraza al Desarrollo Humano, pues ambos quieren revolucionar los 

discursos que buscan someter al otro para cambiarlos por uno donde todos tengamos la misma 

posibilidad de pensar fuera de sistemas establecidos y decidir con libertad buscando nuestra 

autenticidad y autorrealización. A esto Rogers (1981) le llama Constituirse como Persona.  

Las personas en entornos de violencia difícilmente cuentan con un ambiente que favorezca su 

autorrealización. En el caso de la violencia de género, debido a las humillaciones, los insultos y 

las amenazas, las mujeres presentan un gran deterioro en la personalidad y una sensación de estar 

fuera de sí, lo que genera impotencia, vergüenza, confusión, aislamiento. De acuerdo con Toledo 

(1994) el castigo que aplica el agresor ante la expresión de miedo, pánico e intentos de pedir ayuda, 

elimina la posibilidad de pensar en un futuro, además de un sentimiento de culpabilidad y una baja 

autoestima. 



15 
 

1.4.  Estadísticas de la violencia de género en la pareja en México 

La Encuesta Nacional sobre la Dinámica de las Relaciones en el Hogar (ENDIREH), elaborada en 

2021 por el INEGI afirma que el 39.9% de mujeres dice haber vivido violencia de pareja y el 

10.3% de parte de algún familiar. Aunado a lo anterior, el Instituto Nacional de Estadística y 

Geografía, INEGI (2023) en el último censo se registraros 36 mil 579 homicidios, el 70.1% de las 

mujeres mayores de 15 años han tenido por lo menos un incidente de violencia en su vida.    

De acuerdo con el índice de paz México (2024), se denunciaron 968 casos de feminicidios, un 

aumento del 127 % con respecto a 2015. En la actualidad, aproximadamente uno de cada cuatro 

asesinatos de mujeres en México se clasifica como feminicidio.  Este mismo estudio resalta que 

los feminicidios se llevan a cabo en su mayoría sin armas de fuego. Alrededor de una cuarta parte 

de las víctimas de feminicidio fueron asesinadas con armas blancas, mientras que la mayor parte, 

más de dos quintas partes, fueron asesinadas por “otros medios”. 

Según la ONU (2021) 81,000 niñas y mujeres fueron asesinadas intencionalmente. Este mismo 

informe indica que cada día son asesinadas 10 mujeres diariamente en México y que según los 

certificados de defunción de la secretaria de Salud se registraron 3,820 defunciones femeninas con 

presunto homicidio lo que representa una tasa de 5.7% de defunciones por violencia de género por 

cada 100 mil mujeres. 

En la figura 1 se presenta la prevalencia de la violencia en pareja entre el 2016 y el 2021, el cual 

muestra cómo la violencia en pareja se mantiene en el segundo lugar de incidencia de violencia 

contra las mujeres. 



16 
 

Figura 1  

Prevalencia de la violencia contra las mujeres por ámbito. Fuente: INEGI. (De Estadística Y, 

2021). 

 

Nota: La gráfica anterior hace visible la importancia del trabajo de prevención y de acción contra 

la violencia de género en la pareja.  

Estos datos exponen la necesidad de encontrar formas de sensibilizar e informar sobre violencia 

de género en la pareja: programas sociales, médicos, psicológicos, grupos de apoyo que nos 

conduzcan a una vida libre de violencia. 

Como podemos observar en la figura 2, la violencia psicológica es mayormente presente en la 

dinámica de pareja, su normalización genera confusión ya que culturalmente la hemos aceptado 

como algo implícito en la relación. 

 



17 
 

Figura 2  

Prevalencia de la violencia contra las mujeres por su pareja. Fuente: INEGI. (De Estadística Y, 

2021) 

 

Nota: La violencia psicológica tiene una preponderancia significativa sobre el resto de los 

ámbitos, lo cual denota la urgencia en la detección de las actitudes y acciones violentas en la 

pareja.  

En la información anterior, es posible constatar que la violencia de género es un tema de agenda 

nacional. El marcado incremento de la presencia de género tanto por ámbito como por su pareja 

es una problemática que afecta la posibilidad de tener una vida libre de violencia y denota la 

necesidad de tener espacios para poder concientizar acerca de su presencia en nuestra sociedad. 

Existen ya propuestas gubernamentales que acercan esta información con materiales didácticos e 

informativos para sensibilizar sobre esta realidad.  



18 
 

1.5. Iniciativas sociales y gubernamentales para atender la violencia de género en la 

pareja en México. 

La preocupación por la alta incidencia de violencia hacia las mujeres en la pareja ha hecho que 

diferentes instituciones desarrollen diferentes materiales didácticos para fortalecer una cultura de 

prevención y de educación y que pronunciaremos a continuación 

Figura 3  

Circulo de la violencia (Secretaría de Educación Pública, 2018) 

Con base en la teoría del Síndrome de la Mujer Maltratada de Walkner (1978) se gráfica el circulo 

de la violencia. En este gráfico vemos que el maltrato se presenta en tres fases, cíclicas, en espiral 

y sin una temporalidad determinada, las fases son:  

Fase de tensión, la víctima siente la tensión o 

irritabilidad en su pareja, se muestra comprensiva, 

trata de hacer razonar a su pareja y se mantiene 

silente para propiciar la calma. 

Fase de violencia, la tensión acumulada se 

manifiesta con gritos, abuso físico, sexual, golpes, 

humillación, maltrato, destrucción de pertenencias, 

amenaza, comparación, triangulación, etcétera. La 

víctima se aterroriza, con sentimiento de 

indefensión y no reacciona razonablemente. 



19 
 

La fase de luna de miel se caracteriza por la ausencia de agresión. El victimario percibe la 

desconfianza de la víctima y la responsabiliza por lo sucedido, después se escusa así mismo hasta 

que recupera la confianza y se repite la primera fase. 

El violentómetro 

Los tipos de violencia fueron vertidos en un material didáctico de prevención que muestra de 

manera gráfica la violencia en la pareja, creado por la Unidad Politécnica de Gestión con 

perspectiva de género por el Instituto Politécnico Nacional, IPN; con el objetivo de evidenciar las 

manifestaciones de violencia presentes en la pareja que muchas veces se desconocen o se 

normalizan. Se tiene socialmente aceptado que los celos, el querer saber dónde estás o con quien 

hablas (control), son señales de amor, cuando en realidad son síntomas de violencia normalizada. 

Es importante destacar que la violencia en la pareja escala, es decir va incrementándose con el 

paso del tiempo.  

Figura 4 Violentómetro (Instituto Politécnico Nacional, 2009) 

El violentómetro está dividido en tres etapas de acuerdo 

con el nivel de agresión y al impacto en la víctima. La 

primera etapa es la violencia sutil o pasiva, en esta etapa 

tenemos más normalizada la violencia en dos aristas, una 

por que interviene en nuestro día a día como 

micromachismos aceptados y la otra, porque fácilmente la 

podemos confundir con señales de interés o amor, como 

los celos o el chantaje. En esta etapa no hay un contacto 



20 
 

físico, solo aparece la violencia psicológica, económica o patrimonial.  

En la segunda etapa, aparece el contacto físico, esta es una violencia más invasiva, la víctima no 

puede justificar que es víctima de violencia porque el agresor no le deja marca de las agresiones, 

golpea donde no se ve. Se presenta premeditación por parte del agresor. La tercera etapa la victima 

está en riesgo mortal, el abusador somete a su victima con la fuerza, aparece la violencia sexual y 

el abuso de la fuerza.  

Estos materiales han sido desarrollados por divisiones de estudios de género de diversas 

instituciones sociales y educativas como respuesta al alarmante crecimiento de la violencia de 

género en la pareja. A continuación, se presenta información sobre los fundamentos del Desarrollo 

Humano y su contribución a la atención de la violencia de género. 

1.6.  Aportes del Desarrollo Humano al abordaje de la violencia de género 

El Desarrollo Humano plantea un abordaje humanista donde se le brinde a la persona víctima de 

violencia de un lado, información, cuidando que sea en un entorno de paz, de seguridad, que 

procure la construcción de relaciones sanas donde pueda concienciar acerca de la violencia, su 

participación en ella, y crear discursos más sanos que promuevan entornos no agresivos, que 

potencialicen el desarrollo de la persona y alcancen así la persona funcional (Torres, 2016). 

 

Según Rogers (como se citó en Torres, 2016) la persona funcional o autorrealizada, esta se logra 

por una serie de rasgos que la distinguen de otras, los cinco rasgos de la persona  que ha alcanzado 

su máximo potencial son: primero, apertura a la experiencia, es decir, disposición a conocer nuevas 

cosas; segundo, vivencia existencial, o sea vivir en el presente; tercera, confianza organísmica, que 

es confiar en uno mismo y en la tendencia a auto actualizarse;  la cuarta la libertad experiencial, 



21 
 

que es la aceptación a los cambios y la nueva percepción de uno mismo; y la quinta, la creatividad, 

o sea la capacidad de crear algo nuevo y reinventarse. 

El enfoque centrado en la persona, Rogers (2018) concibe a los seres humanos como organismos 

autónomos, protagonistas de su propia vida, con capacidades y potencial humano para 

desarrollarse; con posibilidad de crear, innovar, fijarse metas y cumplirlas.  Entre las capacidades 

que puede desarrollar están: la conciencia, la libertad, la confianza, el respeto y la confirmación 

de su propia presencia en relación con el otro, esto siempre y cuando tenga las condiciones 

adecuadas para hacerlo, un entorno que ofrezca aceptación incondicional, empatía, autenticidad y 

una conexión genuina con sus experiencias internas.  

En el proceso de convertirse en persona, Rogers (2018) plantea que en un ambiente favorable se 

verifica un proceso de transformación: el individuo abandona las máscaras defensivas con que ha 

enfrentado en su vida y experimenta plenamente su autenticidad. Estas experiencias favorecen que 

las personas aprendan a fluir con la vida, estar en constante aprendizaje y un proceso de 

transformación que les permita convertirse en persona al mismo tiempo que van resignificando su 

experiencia. 

Desde el enfoque del Desarrollo Humano, cuando se realizan procesos de facilitación que permitan 

a las personas superar los obstáculos y limitaciones que amenazan su proceso de crecimiento 

personal como es la violencia de género, se viven experiencias de cambio que buscarán promover 

el autoconocimiento, el crecimiento personal, el empoderamiento, la empatía y la percepción de 

futuro. A continuación, se explicará cada uno desde el enfoque humanista.  

Autoconocimiento. De acuerdo con Rogers (1961) este proceso se refiere a la capacidad que tiene 

una persona para conocerse a sí misma en profundidad, incluyendo sus emociones, pensamientos, 



22 
 

valores, creencias, fortalezas, debilidades, motivaciones y patrones de comportamiento. Desde la 

psicología humanista y el enfoque centrado en la persona de Carl Rogers, el autoconocimiento es 

un proceso fundamental para el crecimiento personal y la autorrealización. Rogers sostiene que 

solo a través de una comprensión honesta y profunda de uno mismo, la persona puede alcanzar la 

autenticidad y la congruencia interna, elementos esenciales para vivir una vida plena y 

significativa.  

El autoconocimiento también implica aceptar y comprender las propias experiencias internas sin 

juzgarlas, lo que permite a la persona ser más auténtica y coherente con su yo real y su yo ideal, 

facilitando así la autorregulación emocional y la toma de decisiones conscientes. Este proceso no 

es estático, sino que evoluciona a lo largo del tiempo a medida que la persona se expone a nuevas 

experiencias y reflexiona sobre ellas. La apertura a la autoexploración y la aceptación de uno 

mismo son componentes clave en el desarrollo del autoconocimiento, promoviendo una mayor 

autoestima y bienestar psicológico. 

Crecimiento personal. El crecimiento personal es un proceso dinámico y continuo mediante el 

cual una persona desarrolla y mejora sus capacidades, habilidades, actitudes, conocimientos y 

comprensión de sí misma y del mundo que la rodea. Desde la perspectiva del desarrollo humano 

y la psicología humanista, este proceso es intrínseco y natural, impulsado por la tendencia hacia la 

autoactualización, que es la realización del potencial humano. Rogers describe el crecimiento 

personal como un camino hacia la autenticidad, donde la persona se esfuerza por vivir de manera 

congruente con su yo interno, promoviendo la autoaceptación y la autonomía (Rogers, 1961).  

El crecimiento personal implica también la capacidad de aprender de las experiencias, afrontar 

desafíos, superar obstáculos y adaptarse a los cambios. Es un proceso que requiere apertura, 



23 
 

reflexión y compromiso con uno mismo. La autorrealización, considerada por Rogers como el 

estado más alto del desarrollo humano, se alcanza cuando la persona logra integrar sus aspectos 

internos y externos, viviendo de manera auténtica y plena. 

Empoderamiento. Es un proceso que permite a las personas adquirir confianza, control y 

autonomía para tomar decisiones que afectan sus vidas. Desde la visión del desarrollo humano y 

la psicología humanista, el empoderamiento no solo implica el reconocimiento de las capacidades 

y recursos internos, sino también la creación de condiciones que faciliten la participación activa y 

la responsabilidad personal en la construcción de su propio bienestar y desarrollo. 

Desde el enfoque centrado en la persona de Carl Rogers (1961), el empoderamiento se relaciona 

con la creación de un ambiente de aceptación incondicional y empatía, donde la persona se siente 

valorada y capaz de explorar sus potencialidades sin miedo a ser juzgada. Esto fomenta la 

autoeficacia, la autoestima y la motivación intrínseca, elementos esenciales para que la persona 

pueda afrontar desafíos, establecer metas y realizar cambios positivos en su vida. Lafarga (2010) 

también destaca que el empoderamiento implica un proceso de reconocimiento de la propia 

agencia, promoviendo la autonomía y la responsabilidad, y facilitando que las personas puedan 

ejercer un control efectivo sobre sus circunstancias, promoviendo así su crecimiento personal y 

social. 

Empatía. Desde la psicología humanista y el enfoque centrado en la persona de Carl Rogers 

(1957), la empatía es una condición esencial para facilitar el crecimiento personal y la relación 

terapéutica genuina. La definió como un proceso activo que implica: escucha reflexiva, validación 

emocional, y conexión humana, misma que estaremos desarrollando a través del teatro dirigido. 



24 
 

La empatía es la capacidad de ponerse en el lugar del otro, entender y sentir lo que esa persona 

está experimentando, sin juzgar ni distorsionar su realidad.  

Rogers (1982) sostiene que la empatía implica una comprensión profunda y sensible de la 

experiencia del otro, acompañada de una actitud de aceptación incondicional; además crear un 

espacio seguro donde la persona se siente comprendida y aceptada, lo que favorece la apertura, la 

autoexploración y la autorrealización. Aunado a lo anterior, Lafarga (2012) también resalta que la 

empatía no solo es una habilidad interpersonal, sino una actitud que requiere sensibilidad, 

presencia y apertura emocional, que ayuda a fortalecer las relaciones humanas y a promover 

procesos de cambio y crecimiento. 

Percepción de futuro. La percepción de futuro se refiere a la manera en que una persona visualiza 

y anticipa su vida y sus posibilidades. Desde el enfoque del desarrollo humano y la psicología 

humanista, una percepción positiva del futuro está relacionada con la esperanza, la motivación y 

la confianza en la propia capacidad para seguir creciendo y logrando metas, lo cual es fundamental 

para el bienestar y la autorrealización (Rogers, 1961). 

A partir de lo anterior, se resalta cómo desde el Desarrollo Humano, se plantean condiciones que 

promueven el crecimiento personal, el empoderamiento, la empatía y la perspectiva de futuro en 

la atención de la violencia de género, mediante un ambiente seguro en que las mujeres puedan 

autoobservarse, reconocerse, aceptarse incondicionalmente y entender sus propias emociones, 

necesidades y límites, lo cual es fundamental para reconstruir su autoestima y confianza. El 

crecimiento personal las ayuda a descubrir su potencial y a fortalecer su sentido de identidad, que 

puede haber sido debilitado por experiencias de abuso. 



25 
 

El empoderamiento es clave para que las víctimas recuperen el control sobre sus vidas, fomentando 

la autonomía y la toma de decisiones conscientes. La empatía, por parte del profesional o del 

entorno que las acompaña, crea un espacio seguro donde se sienten comprendidas y aceptadas, lo 

que facilita la apertura y la expresión de sus sentimientos más profundos. Por último, la percepción 

de futuro, basada en una visión esperanzadora y en la posibilidad de un cambio positivo, motiva a 

las víctimas a seguir adelante y a construir un camino hacia la recuperación. Desde la psicología 

humanista de Carl Rogers, se promueve un enfoque centrado en la persona, donde la aceptación 

incondicional y la empatía permiten que cada individuo explore sus propios recursos internos para 

superar sus dificultades. 

A continuación, se presenta un análisis de la contribución del feminismo y el Desarrollo Humano 

a la prevención de la violencia de género en la pareja.  

1.7. El feminismo y el Desarrollo Humano, dos enfoques hacia la erradicación de la 

violencia de género en la pareja 

Hablar sobre feminismo es casi un tabú. Ser feminista está cargado de connotaciones sociales 

negativas y miles de estereotipos falsos que perfilan al feminismo como la amenaza de nuestra 

época, es cierto que el feminismo tiene muchas vertientes, algunas se contraponen entre ellas, la 

que abordamos en este proyecto de intervención es el feminismo que busca la igualdad y la equidad 

de género, el feminismo como una forma de atender la violencia de género y en general a la 

violencia social, violencia entre los seres humanos, violencia al planeta pues está basada en 

discursos de igualdad que buscan una cultura de paz.  

La Organización de las Naciones Unidas para la Educación, la Ciencia y la Cultura, UNESCO 

(2010) define la cultura de paz: no como la ausencia de conflicto armado, sino como un estado 



26 
 

positivo en el cual se promueve la justicia, la igualdad, el respeto mutuo y la cooperación. 

Siguiendo con la definición: 

La cultura de paz se manifiesta en diferentes niveles: desde las relaciones personales 

y familiares hasta las interacciones a nivel internacional. Implica la resolución pacífica 

de conflictos, el respeto a los derechos humanos, la inclusión social y la promoción de 

la educación y la comprensión intercultural. UNESCO. (2010)    

Bajo esta óptica nos acercamos a generar nuevos discursos de paz, desde la persona y sus 

relaciones sociales, dando información y compresión de la violencia de género en la pareja, 

promoviendo la conciencia sobre la participación de cada participante en la violencia y 

microviolencias y promoviendo mediante la conciencia el cambio a discursos más pacíficos y 

empáticos rompiendo con el ciclo de violencia cambiando las respuestas ante su presencia y 

buscando en todo momento la igualdad.  

La Real Academia Española, RAE (2006) define el feminismo como el principio de igualdad de 

derechos entre mujeres y hombres. Y esto es así porque el feminismo pone a la luz la desigualdad. 

Tratar de someter al otro, de hacer que obedezca es la raíz de toda violencia pues utiliza la fuerza, 

el grito, la amenaza para despersonalizar al otro y hacer que así pierda su libertad, la búsqueda 

final es ser más que el otro y preservarse en el sistema patriarcal.  

El feminismo busca revolucionar los discursos arraigados que tratan de someter, minimizar o 

invisibilizar al otro para cambiarlos por un discurso donde todos tengamos posibilidad de pensar 

fuera de sistemas establecidos y decidir con libertad; escapar de valores en los que florezca la 

libertad, la paz y nuevas formas de relacionarnos entre seres humanos.  El feminismo al igual que 

el desarrollo humano buscan llevar a la persona a la autenticidad, que se concientice de su ser-en-



27 
 

el-mundo, que tenga sentido de vida, que esté clara de lo que quiere y no; que decida por sí misma, 

que se cuestione, que forme un nuevo yo basado en sus creencias personales y no en lo que le ha 

sido impuesto por su género o cultura objetiva.  

Ambos discursos convergen en la igualdad, la equidad y la libertad; la libertad de elegir, de ser, de 

pensar, de decidir, de ser lo que me propongo ser y liberarse de la opresión social. El feminismo 

que propone que mujeres y hombres se opongan al uso de la violencia como forma de control 

social en todas sus manifestaciones: la guerra, la violencia hacia las personas adultas, hacia la 

infancia, la violencia adolescente, la violencia racial, el feminismo que sabe que para lograr la 

igualdad se necesita tanto de las mujeres como de los hombres. Hooks (2017, p. 204) afirmó que: 

“Los esfuerzos feministas para terminar con la violencia de los hombres contra las mujeres deben 

ampliarse a un movimiento que busque acabar con todas las formas de violencia”.  

El feminismo pretende frenar el doloroso camino que ha dejado a su paso la desigualdad y es 

propuesta del Desarrollo Humano la búsqueda de la igualdad por medio de discursos de paz desde 

el amor incondicional, el autoconocimiento, el empoderamiento de la persona y la conciencia de 

lo que es para la persona vivir en un entorno libre de violencias. A este punto agrega Freire, citado 

en Hooks (2020, p.250) “Se necesitan líderes, personas que reconozcan su relación con el grupo y 

rindan cuentas ante el mismo. Deberían tener la capacidad de mostrar amor y compasión, mostrar 

ese amor en sus acciones y ser capaces de entablar un diálogo fructífero” 

El feminismo al igual que el Desarrollo Humano, busca crear nuevos discursos, nuevas formas de 

relacionarse desde la igualdad, la libertad y la paz. Desde el Desarrollo Humano Integral se plantea 

que cada individuo tiene un potencial único que puede ser cultivado a través de experiencias 

significativas que promuevan su bienestar integral. Identidad y Desarrollo Idyd (2024)  



28 
 

En este contexto se presenta el teatro como una herramienta para que el facilitador logre acompañar 

el proceso de autodescubrimiento y empoderamiento, especialmente de aquellas mujeres que han 

sido víctimas de violencia, esto sumado a otras técnicas como las artes expresivas que favorecen 

que el facilitador pueda entrar en relación con el otro y contribuir a su crecimiento. A continuación, 

se presenta el aporte de las artes expresivas ante esta problemática. 

1.8.  Las artes expresivas en los procesos de facilitación en Desarrollo Humano  

El arte es una de las formas en las que la persona tiene acercamiento al goce estético y este es 

indispensable para el desarrollo integral de la persona. A través de las artes expresivas, las personas 

pueden explorar y expresar sus emociones, vivencias y realidades, creando un espacio seguro 

donde se validen sus voces y se fomente la reflexión personal y colectiva, permitiendo que 

transformen su dolor en narrativas de resiliencia y fortaleza. 

De acuerdo a Natalie Rogers entrevista con Guadiana, (2003, p4) el término “artes expresivas” 

significa la utilización de varias formas de arte para expresar los sentimientos internos a través de 

un medio externo que facilite el crecimiento y la sanación. Al respecto, autores como Leah Guzman 

(2020) afirman que no es posible hablar de totalidad en la persona sin atender la parte estética que 

es inminente a su desarrollo personal y espiritual.  

El arte es y ha sido la forma en la que se han hecho los cambios sociales más importantes porque 

éstos nacen de la reflexión, de la toma de conciencia, de la introspección y este proceso ha sido 

una forma pacífica de concientizar sobre diversas desigualdades, por ejemplo, “Los zapatos” de 

Van Gogh, que retrata según el filósofo Heidegger, la realidad sobre la belleza; o “Casa de 

muñecas” de Henrik Ibsen donde su protagonista abandona su hogar y su rol de esposa y madre 

para encontrar su identidad como persona causando polémica en su estreno a mediados del siglo 



29 
 

XIX; ejemplos hay muchos, pero en ellos vemos que el arte nace de la reflexión, de la observación 

de la realidad y la traducción de esa realidad en una obra artística que promueve la libertad tanto 

de las personas como de sus colectividades. 

En relación con esto, Lafarga (2016) afirma que los promotores de Desarrollo Humano deberán 

fomentar los procesos de liberación de los individuos, los  grupos y la sociedad desde todas las 

perspectivas del conocimiento y de la acción, pero no desde la imposición y la violencia, sino 

desde el poder interior de cada persona, asumir los recursos y limitaciones propias, sentimientos y 

significados, y la opción libre y responsable por la ampliación de la conciencia, el crecimiento de 

la persona y la evolución social. 

Durante mucho tiempo las investigaciones acerca del arte han profundizado sobre el proceso 

artístico, es decir, el instante de reflexión, de introspección y de pensamiento que tiene el artista 

ante un objeto. Al respecto, en el ensayo Arte y poesía, Heidegger (1985), separa al artista de la 

obra de arte haciendo una triada entre objeto, artista y proceso creativo; nombra como “el objeto” 

al material donde se plasmará la obra y suma un elemento más, la fenomenología de la creación, 

que es el proceso de interiorización del artista; más allá de la técnica, Heidegger le da valía al 

pensamiento, a la creatividad, lo que él le llama “esencia” que es el trabajo personal de 

introspección y reflexión que sumado ya con técnica, conocimientos especializados y dominio de 

materiales deriva en la obra de arte.  

En los trabajos de artes expresivas, se sabe de antemano que la finalidad no es hacer una obra de 

arte; no se cuenta con los conocimientos y las técnicas para hacerlo; sin embargo, sí se busca 

contactar con la experiencia humana de la creación artística, con la reflexión, busca despertar la 

creatividad y sobre todo la conexión con la parte no racional de nuestro cerebro.  



30 
 

Múltiples estudios en neurociencia de la creatividad y de las expresiones artísticas se han adentrado 

a lo qué sucede con el cerebro cuando la persona entra en contacto con la creatividad y con las 

artes expresivas, encontrando que el arte propicia nuevas conexiones neuronales que permiten 

resignificar situaciones, traumas, conflictos. La experiencia artística facilita la neuroplasticidad, es 

decir, la facilidad del cerebro de hacer nuevas conexiones cerebrales que se verán reflejadas, con 

el paso del tiempo, en nuevas conductas. Albusac (2022). 

Al respecto Ojeda (2022, p.5) afirma que: 

En el proceso creativo las personas acceden a información inconsciente, primero de 

forma pictórica, pero luego son capaces de ponerle nombre. Mediante esta interacción 

con su arte se estimula el autoconocimiento, la reflexión y la toma de consciencia, que 

constituyen los primeros pasos para la transformación de las realidades interna y 

externa.  

Las personas pueden explorar sus propias experiencias y emociones, escribir sus vivencias, 

cambiar su narrativa y expresarlas. Esto puede llevar a un mayor autoconocimiento, crecimiento 

personal y visibilizarse a sí mismos desde sus propias fortalezas, consolidar el autoconcepto 

positivo, generar empoderamiento, y posicionarse ante la experiencia traumática desde una visión 

de superación y dejar a un lado la victimización. 

Guadiana en entrevista con Natalie Rogers, explica el término --artes expresivas- como la 

utilización de varias formas de arte para expresar los sentimientos internos a través de un medio 

externo que facilite el crecimiento y la sanación. Asimismo, puntualizó que “las artes expresivas 

son el medio para aproximarse al miedo, la vergüenza, la culpabilidad o el enojo, inconsciente o 

no expresado, que frecuentemente nos ata a un patrón de silencio”.  Guadiana (2003 p.5)  



31 
 

Todos los seres humanos somos creativos por naturaleza; antes de ser lingüísticos, somos creativos, 

el ser humano no solo es palabra, antes de la palabra, nos expresamos con el cuerpo, con los 

sentidos; con las artes expresivas vamos recobrando esa sensibilidad. Las artes expresivas no ven 

al arte como una interpretación psíquica sino como la experiencia artística por sí misma y la 

interpretación de quien la realizó, busca lo nuevo, la sorpresa, el discurso alternativo. Es una 

manera segura de construir un nuevo discurso, una nueva forma de estar en el mundo, puesto que 

las artes a lo largo de la historia han sido un camino de transformación.   

 El arte nos permite abrirnos a otro tipo de experiencias y poder realizar cambios en la persona, en 

el entorno y en la comunidad; es un camino para la deconstrucción social y educativa que 

respondan a las crecientes necesidades de los colectivos que viven en situaciones de exclusión que 

requieran acompañamiento social y acercar la experiencia artística, sobre todo los que tienen 

dificultades en acceder a ella. 

Los lenguajes de mediación artística utilizados para este proyecto de intervención son: 

Arteterapia. Es un modelo terapéutico en donde la mediación artística utilizada como medio para 

facilitar la expresión emocional. Permite a las personas explorar experiencias personales complejas 

que a menudo son difíciles de verbalizar. Desde este modelo, se hace uso del lenguaje artístico y 

el proceso creador para expresar vivencias personales, y permite la resignificación, elaboración y 

solución de conflictos. 

El valor de la arteterapia radica, no en hacer una obra de arte, sino en el proceso, genera un discurso 

alternativo prelingüístico, libre de defensas verbales, es decir, trabaja con lo simbólico, con la 

metáfora.  Para Menéndez (2010), en su artículo, Intervención terapéutica desde el arte en 

rehabilitación social, la arteterapia permite construir una narrativa de recuperación: a través de la 



32 
 

obra hay la posibilidad de volverse a narrar, entendemos con esto, la posibilidad de volver a narrar 

nuestra historia desde un lugar más seguro, positivo y fortalecido. 

Afirma Ojeda (2022) que una de las principales ventajas de la arteterapia es que se trata de un 

proceso con directivas artísticas, en el que se hace referencia al “problema” de forma metafórica. 

Por esto no resulta amenazante para las personas y permite traspasar más fácilmente las barreras 

del lenguaje verbal, así como sus resistencias y defensas conscientes.  

Terapia Narrativa. Este modelo terapéutico hace uso de nuestras propias historias. Esta teoría 

sostiene que al contar nuestra historia seleccionamos una parte del suceso para hacer nuestra 

narración, esta narración elegida se llama historia dominante. Cada uno, hemos aprendido el 

mundo de acuerdo con las historias que nos contamos de él. Es decir, seleccionamos la historia 

que nos contamos y la acotamos a los paradigmas sociales para ser aceptados o bien elegidos. Los 

acontecimientos que no elegimos dentro de la historia dominante, pero que se encuentran dentro 

del suceso, los llamamos, la historia alternativa. Es con base en esta premisa que la terapia narrativa 

propone la creación de historias que cuenten nuestra propia historia desde nuestra óptica, al 

exteriorizarla y verla desde afuera, podemos elegir si esta es acorde con mi percepción del mundo, 

o bien, si puedo utilizar los elementos que no se incluyeron en la historia dominante para 

resignificarla, y tener una historia que más se identifique con quien es la persona. (López, 2011). 

Chimamanda (2009) explica en el Ted Talk, El riesgo de la historia única,  que repetimos historias 

de forma inconsciente por medio de estereotipos sociales y culturales, resalta cómo nuestra 

experiencia de vida permite el cambio de estos paradigmas para hacernos más congruentes con la 

realidad, y modificar así la historia que nos contamos, una dónde nos sintamos fortalecidos, 

honestos y auténticos y corresponda a la realidad y no lo que nos han hecho creer de ella. En esa 

misma línea, López (2011) en un artículo de investigación sobre Michel White y David Epston, 



33 
 

propone que externalizar nuestra historia, es decir, verla desde afuera, nos da una óptica distinta 

que nos permite hacer un cambio en el relato de la misma y así cambiar poco a poco la forma en 

la que percibimos el mundo y la narrativa que contamos de nosotros mismos.  

Terapia corporal.  Enfoque terapéutico que integra el trabajo psicológico con la atención al 

cuerpo. Se basa en la idea de que las tensiones emocionales y psicológicas se manifiestan en el 

cuerpo y que la consciencia corporal puede facilitar la liberación de estas tensiones, mejorando el 

bienestar. 

Los modelos mencionados anteriormente emplean el arte como mediador en procesos de 

crecimiento y transformación personal, su afinidad con el Desarrollo Humano permite diseñar y 

realizar intervenciones que puedan propiciar un cambio en la vida de las personas, promoviendo 

no solo su sanación individual, sino también mejorando su autoconcepto, fortaleciendo su visión 

de seguridad y de un futuro positivo, fomentando entre las participantes la empatía, la confianza y 

el respeto. A continuación, se ahondará al respecto. 

1.8.1. Teatro de conciencia 

El ser humano tiene la capacidad de crecer multidimensionalmente cuando se siente seguro, 

aceptado, amado, respetado, pero ¿es el arte un espacio donde la persona puede encontrar un lugar 

seguro para expresarse?, ¿es el teatro una forma en la que el ser humano puede hablar de sí mismo 

y generar empatía?, ¿se puede generar conciencia al ver situaciones propias reflejadas en el otro? 

Autores como Obst (2020) y Vietes (2015) resaltan la importancia del teatro en la sanación 

emocional y el cambio social.  El sociodrama, utiliza la improvisación para la exploración y 

resolución de problemas sociales, su creador Levy Moreno, argumenta que, a través del juego 



34 
 

dramático, los individuos exploran sus propios problemas y los de su grupo para buscar soluciones 

colectivas (Obst, 2020). 

Freire (1968), citado en Lima. (2020, p.2.) con la pedagogía del oprimido plantea al teatro como: 

Herramienta para mejorar la calidad de vida de las poblaciones especiales o en riesgo 

de exclusión social. Decía que cuando alguien expone sobre el escenario su realidad y 

la modifica, aunque ese cambio no se haya dado en su vida, el hecho de haberlo 

expuesto ha sido un activador transformador interior, el ser se vuelve humano cuando 

descubre el teatro. 

Otro antecedente del teatro como catalizador de problemas sociales es el Teatro del oprimido, esta 

teoría desarrollada por Augusto Boal, propone que el teatro es un medio donde las personas 

exploran situaciones sociales y proponen soluciones alternativas ante sus problemáticas (Vieites, 

2015). 

Konstantin Stanislavsky (1930), citado en Lima. (2020, p.5) “planteaba recordar sus sensaciones 

físicas rodeadas de acontecimientos emocionales, quien también explora la empatía con el 

personaje; es decir, con el otro”. La empatía, según Rogers (2008) es la capacidad de entender y 

compartir los sentimientos de otra persona. Es un componente esencial en cualquier relación 

humana, ya que permite a las personas sentirse comprendidas y valoradas. Rogers definió la 

empatía como un proceso activo que implica: escucha reflexiva, validación emocional, y conexión 

humana, misma que estaremos desarrollando a través del teatro dirigido  

El presente trabajo busca contribuir a estos estudios que abordan el teatro en los procesos de 

desarrollo personal, autoconocimiento y cambios de narrativa; asimismo abordar la violencia de 

género desde el enfoque centrado en la persona, involucrando desde la apertura a la experiencia, 



35 
 

lo que permite visibilizar cómo la persona se hace participe del conflicto, qué emociones le 

provocan, cómo responde y cómo podría responder, esto para generar empatía y aceptación hacia 

los demás. Tal como lo propone Rogers (1981, p.173) en el proceso de convertirse en persona:  

La apertura a la experiencia interna y externa se relaciona estrechamente con una 

análoga actitud de aceptación hacia las demás personas. A medida que el cliente adquiere 

la capacidad de aceptar su propia experiencia, también se halla en condiciones de aceptar 

la experiencia de otros. 

El arte, también nos permite lograr un contacto con la autenticidad pues confronta la realidad de 

las personas y buscar la autorreflexión, por lo tanto, solo devela una parte de la realidad, el resto, 

lo hace la persona. El arte hace visible lo invisible y permite nombrar lo que muchas veces no se 

dice al tocar nuestra interioridad.  En el caso específico del teatro, el ser humano entra en relación 

con el arte por medio de la obra. El escenario se convierte en un lugar seguro donde expresarse sin 

miedo al juicio, invita a la reflexión de quien lo experimenta y permite, sino un cambio, por lo 

menos un despertar de consciencia siembra la duda y permite la exploración del espectador a su 

propia consciencia y abrir un diálogo personal.  

El teatro de conciencia como medio de intervención para la violencia desde el desarrollo humano 

buscará mejorar el autoconcepto, la revaloración de la persona, la seguridad, la autorrealización 

con la visualización de un futuro, la empatía y el autoconocimiento. Esta iniciativa social resultado 

de este proyecto de intervención que propone armar una obra de teatro donde por medio de la 

experiencia artística podamos sumergirnos en cómo la violencia ha afectado la vida de cada una 

de las participantes de esta intervención, y cómo por medio del arte logramos la expresión, la 

sanación y el cambio de discurso de cada una de ellas. 



36 
 

Es de esta manera que dividimos la intervención en tres componentes que detallaremos en 

capítulos posteriores,  cómo llegamos a ellos, pero que marca la línea de tiempo y de acción en 

esta intervención.  

1.8.2. Componentes del teatro de conciencia 

• El primer componente es la información acerca de la violencia, pero sobre todo su 

comprensión, para ello utilizamos los materiales ya existentes como el violentómetro y el 

circulo de la violencia para adentrarnos al tema de la violencia de género, la violencia en 

pareja, los micromachismos. Preguntamos en qué momento de la vida he sido víctima, pero 

también partícipe de esta violencia abriendo diálogo y personalizándolos en sociodramas 

y movimientos corporales.  

• El segundo componente es la concienciación de la violencia, en este componente usamos 

la arteterapia para realizar los telones teatrales, con tela y pintura las participantes ahondan 

en sus emociones dentro de la violencia, cómo se sentían, y reflexionan qué hicieron para 

salir de ahí recobrando su valor como persona, es decir su dignidad. Con la misma técnica 

en otra sesión, exploramos el autoconcepto y pedimos dibujar la mujer que quieren ser y 

los pasos que se requieren para lograr estas metas trabajando su sentido de vida.  

• El tercer componente es la búsqueda de nuevos discursos “no violentos” o de paz, en la 

que usamos la terapia narrativa para hacer el ciclorama con frases violentas que escucharon 

dentro de la relación, la forma de impulso con la que respondieron o responderían a ellas y 

posteriormente corresponde hacer una pausa y concienciar de qué forma puedo transformar 

mi respuesta impulsiva en un discurso no violento para acercarme a discursos de paz. 

Estos tres componentes dan como resultado una obra de teatro en la que la técnica narrativa da 

lugar a un monólogo resultado de una exploración autobiográfica de la violencia de género en sus 



37 
 

participantes. El camino que se avanza en las sesiones que va desde la información hasta la 

exploración de la violencia en sus vidas por medio del arte es una labor que compromete. Por un 

lado porque expone las formas reales de violencia en voz de sus víctimas, pero por el otro lado se 

visibilizan las formas sutiles que tenemos normalizadas y sin duda exponerlas al público, por un 

lado sana porque empodera, pero por otro, sienta las bases para una toma de conciencia sobre la 

afectación de la violencia en los espectadores al momento de llevarla a escena. 

De acuerdo a Hooks (2017, p.45): 

Escribir nuestra historia en un ejercicio de actividad literaria ayuda a informar a la 

población y permite a los individuos entender el pensamiento, tiene que estar escrita 

en distintos estilos y formatos. Necesitamos obras dirigidas en especial a la cultura 

juvenil; nadie en ámbitos académicos produce este tipo de trabajo. 

El teatro y el arte en general han sido históricamente la herramienta más eficiente de 

transformación social. Bajo este tenor, se hizo una búsqueda de antecedentes sobre programa de 

intervención con puestas en escena que traten sobre la violencia de género, las cuales se presentan 

a continuación. 

 

 

 

 

 

Figura 5 



38 
 

Cartel Vestido de Voda (Vanessa Rivas, 2015) 

 

 

 

 

 

 

Proyecto presentado en el VII Congreso Estatal de 

Educación Social en Sevilla 2016. Mediante la 

improvisación como técnica teatral se busca que el 

espectador reflexione acerca de la violencia machista 

y los roles de la pareja. En una actuación sin diálogo 

una pareja interactúa en escena. Tras estos diez 

minutos una tercera persona guía la sesión 

estableciendo un nexo con el público, guiándolos a 

reflexionar  y concienzar sobre 3 vertientes 

fundamentales: 

 

1. Las conductas violentas que se encuentran en la pareja y con base en la violencia machista.  

2. Conocer conceptos básicos: roles, ejercicio de poder, maternidad, pareja. 

3. Analizar de forma crítica los diferentes factores que condicionan las relaciones  

Figura 6 

Cartel estas de coña (NUS, 2022) 

Proyecto de Teatro Social creado por NUS una 

cooperativa de profesionales de las artes escénicas sin 

fines de lucro que desarrollan acciones para tratar 

escénicamente temáticas sociales y visibilizar acciones 

de transformación de relaciones de poder. Estas de Coña es una obra de teatro que hace un 



39 
 

viaje sobre las violencias machistas y sutiles dentro y fuera de la pareja. Al finalizar el público 

tiene participación dentro de la puesta en escena para identificar los rasgos de violencia durante 

la obra de teatro y buscará rehacer un final estableciendo otras formas de relación más 

equitativas.  

Figura 7 

Fotografía obra de teatro: Violanción de una actriz de teatro (Zuñiga, 2022) 

Dentro del Programa “Tiempo de Mujeres, Festival por la 

Igualdad” se presentaron piezas teatrales para fomentar la 

igualdad. Como parte del evento de clausura de este festival, 

se presentó la obra teatral “La violación de una actriz de 

Teatro” esta puesta en escena toca como temática central el miedo a la denunciar por probables 

represalias del sexo masculino.  Expone además el silencio y la negación de las victimas a 

denunciar abuso sexual por prejuicios, miedo a la revictimización, a la falta de credibilidad y por 

la búsqueda de continuar su vida sin darle importancia al haber sido violentadas. 

Figura 8 

Fotografía de teatro comunitario (Theater for a change, 2018) 

Theater for a change, TFaC (teatro por el cambio) Compañía 

teatral que utiliza Historias Reales para recrearlas en 

pequeñas escenas en la comunidad de Malawi, Africa. Estas 

pequeñas escenificaciones permiten abrir diálogo en 

comunidades. El programa de intervención permite que las 

víctimas puedan contar su historia y socialicen el trauma 



40 
 

vivido para paradójicamente sanarlo y a su vez concientizar sobre los programas de víctimas de la 

violencia existentes. 

Ante estos ejemplos tanto de intervención como de puestas en escena, podemos constatar que el 

arte es un medio idóneo para convertir, cambiar la narrativa, sanar y concienzar  temas sociales 

como la violencia de género, desigualdad, violencia. 

Citado en Lima (2020) Augusto Boal, (2000) recurrió al teatro como herramienta para mejorar la 

calidad de vida de las poblaciones especiales o en riesgo de exclusión social. Decía que cuando 

alguien expone sobre el escenario su realidad y la modifica, aunque ese cambio no se haya dado 

en su vida, el hecho de haberlo expuesto ha sido un activador transformador interior, el ser se 

vuelve humano cuando descubre el teatro.  

En Teatro de Conciencia esa es la finalidad, no queremos crear actores ni actrices ni artistas, sino 

personas humanistas, libres y coherentes. Marx (1860) decía que no basta ser consciente de que el 

mundo tiene que ser transformado, hay que transformarlo. Esta evolución es completamente 

necesaria; teniendo más personas conscientes, coherentes y sensibles de la necesidad de encontrar 

la paz primero en nosotros mismos y después en nuestras relaciones con los demás, podremos 

pensar que existe una posibilidad de un mundo equitativo, igualitario y libre de violencia.  

  



41 
 

Método 

A continuación, se presenta la ruta metodológica que comprende el proceso de diagnóstico, 

detección de necesidades, diseño e implementación del proyecto de intervención para la 

prevención de la violencia de género utilizando como herramientas técnicas de teatro y artes 

expresivas para la facilitación, promoción y desarrollo del potencial humano. 

2.1. Objetivo de la intervención 

Fomentar el autoconocimiento, el crecimiento personal, el empoderamiento, la empatía y la 

percepción de futuro de un grupo de mujeres víctimas de violencia de género en la pareja; a través 

del proyecto de intervención “Teatro de conciencia” que emplea las artes expresivas como 

herramientas para informar, visualizar y reflexionar acerca de la violencia, su normalización, el 

daño psicosocial y la construcción de discursos de paz desde el Desarrollo Humano. 

2.2.  Participantes 

Las mujeres que participaron en este proyecto de intervención, viven en resguardo en una casa 

hogar del centro de la Ciudad de México. Las características generales de esta población son 

mujeres de escasos recursos económicos, con bajo nivel educativo, algunas con imposibilidad de 

leer o escribir, que buscaron refugio para salir de situación de violencia extrema en sus parejas.  

La mayoría de esta población son mujeres de situación de calle, madres independientes, con hijos 

de diferente pareja sentimental, sin red de apoyo familiar, con historia violenta desde su niñez, en 

la mayoría de los casos con parejas con antecedentes penales, y peleando judicialmente por la 

tutela de sus hijos, es por esta razón que se mantiene su identidad anónima por protección y 

seguridad de las participantes. 



42 
 

Tabla 1 

 Asistentes en la intervención “Teatro de Conciencia” y tipos de violencia recibidos 

 Edad Hijos  Escolaridad Nivel 

socioeconómico 

violencia 

psicológica 

violencia 

física 

violencia 

sexual 

Mujer 1 18 

años 

1  Secundaria Situación de calle Si si si 

Mujer 2 20 

años 

1  Secundaria 

trunca 

Bajo Si si si 

Mujer 3 22 

años 

1  Preparatoria 

trunca 

Situación de calle Si si si 

Mujer 4 23 

años 

3  Preparatoria 

trunca 

Bajo si si si 

Mujer 5 56 

años 

4  Primaria Bajo si si si 

Mujer 6 32 

años 

0  No lee ni escribe Bajo si si si 

Mujer 7 30 

años 

0  No lee ni escribe Bajo si Si si 

Mujer 8 23 

años 

2  Migrante 

indocumentada 

Calle si Si si 

Fuente: Elaboración de la autora 

Dado la naturaleza de este proyecto de intervención fue necesaria la aplicación de los conceptos 

básicos del facilitador de Desarrollo Humano para fomentar la confianza y la apertura de los 

participantes. El enfoque centrado en la persona basado en la empatía, la escucha atenta y el interés 

en la persona fomentó un ambiente donde las participantes se sentían aceptadas 

incondicionalmente, valoradas, escuchadas y en confianza. 



43 
 

El uso de las artes expresivas estimuló la creatividad, la reflexión, la comunicación y la apertura 

para poder sanar su historia, resignificarla y compartirla desde un discurso narrativo más digno y 

amoroso con ellas mismas. 

2.3.  Procedimiento 

Se realizó un proyecto de intervención con mujeres que viven en una casa hogar para mujeres 

violentadas ubicada en el centro histórico de la ciudad de México, esta casa hogar está situada en 

una de las colonias más conflictivas de la ciudad, la colonia Lagunilla. Esta casa hogar provee de 

alimentación y vivienda a mujeres en situación de violencia que han buscado refugio en este lugar, 

mujeres provenientes de situación de calle, migrantes, sobrevivientes de violencia extrema. 

El acercamiento a esta casa hogar se realizó por el interés de trabajar con mujeres víctimas de 

violencia. Se explicó a la administradora de la casa hogar que se trataba de un trabajo de 

intervención como parte del trabajo de titulación, que pretende promover condiciones que permitan 

a las participantes tomar conciencia de que se pueden resignificar las situaciones violentas en las 

que han estado inmersas, fomentar la resiliencia, reconocer las habilidades del grupo para 

identificar problemáticas que han frenado su desarrollo y promover mejores condiciones para la 

promoción y desarrollo del potencial humano.  

Se informó que la intervención consta de una serie de actividades que tienen como finalidad 

presentar una obra de teatro donde las participantes sean las protagonistas de su historia desde la 

resiliencia. Para mantener el cuidado y la ética de la intervención se entrega un consentimiento 

informado a la institución y a las participantes. 



44 
 

2.4. Contexto 

La intervención se hizo en una casa hogar cerca del centro histórico de la ciudad de México, en la 

colonia Lagunilla, ubicada en la alcaldía Cuauhtémoc. La lagunilla se caracteriza por ser un lugar 

que concentra cuatro tianguis de comercio informal. De acuerdo con la Secretaría de Seguridad 

Pública de la ciudad de México, esta zona esta lidereada por el cartel, la unión Tepito, uno de los 

cárteles más importantes de la ciudad, lo cual hace que esta demarcación sea de un alto nivel de 

peligrosidad ya que tiene un foco alto en narco menudeo, cobro de piso, extorción, prostitución y 

esto la convierte en una de las áreas más violentas de la ciudad de México y con el consumo más 

alto de drogas e inhalantes de la alcaldía.  

En esta demarcación se encuentra el Hospital Jesús Médico, un hospital de asistencia privada que 

ofrece servicios médicos de bajo costo para los habitantes de la zona.  Este hospital es 

autosustentable y ofrece además un comedor comunitario, una casa hogar para mujeres víctimas 

de violencia. La casa hogar está construida en la azotea de este centro de salud, el cual acondicionó 

32 cuartos de azotea con servicios básicos para el resguardo de mujeres víctimas de violencia. Es 

importante mencionar que la casa hogar, el comedor comunitario y el hospital, carecen de ayuda 

gubernamental, se mantienen de donaciones y del trabajo comunitario y altruista de médicos, 

religiosas, personal de salud y voluntarios.  

2.5.  Principios éticos en la intervención 

Se desarrolla una propuesta de intervención que fuera ética, que respetara la manera de pensar de 

las participantes, que no impusiera ninguna tendencia moral, religiosa o teórica. Que no generara 

daño ni revictimización 



45 
 

Se garantizó la confidencialidad de la intervención marcando entre el grupo cuatro reglas básicas 

de convivencia:  

1. Confidencialidad, lo que se dice en el grupo se queda en el grupo.  

2. No emitir juicios y escuchar abiertamente  

3. Respeto, podré no estar de acuerdo, pero dejo al otro vivir su experiencia  

4. Evitar los consejos, solo escuchamos abiertamente y sabemos que cada uno es experto 

en su vida y consecuente con sus decisiones 

 

2.6. Técnicas de detección de necesidades 

Para realizar el diseño de intervención para la casa hogar de mujeres violentadas se utilizaron los 

siguientes métodos para poder hacer un análisis del enfoque y diseño de intervención. Estas 

técnicas ayudan a identificar no solo las necesidades y problemas de la comunidad, sino también 

las fortalezas y recursos que las mujeres pueden tener.  

Al emplear técnicas de detección de necesidades, se da voz a las mujeres, permitiéndoles expresar 

sus propios deseos y prioridades. Esto no sólo respeta su autonomía, sino también las empodera al 

involucrarlas activamente en su proceso de recuperación y en la toma de decisiones sobre su vida 

y bienestar. 

Las mujeres que han sufrido violencia a menudo enfrentan miedo, timidez, desconfianza; al ofrecer 

un espacio seguro donde puedan expresar sus necesidades y preocupaciones, se les ayuda a abrirse 

y a participar en el proceso de intervención. A continuación, se presentan las técnicas utilizadas: 

Cuestionario, Pero, Por qué y Análisis FODA.  

 



46 
 

Técnica 1. Cuestionario 

El cuestionario es una técnica de recolección de datos que se utiliza para detectar necesidades, 

analizar o medir percepciones. Es un instrumento que consiste en una serie de preguntas aplicadas 

a un grupo de personas. En esta intervención se utilizó un cuestionario abierto, ya que las 

condiciones académicas de las participantes no hacían equitativa la intervención ya que algunas 

no saben leer y escribir.  

Se hicieron varias preguntas para obtener información acerca de la violencia, su visión en torno a 

esta problemática social, así como sus emociones y pensamientos al haber sido víctimas de 

violencia de género en pareja, los primeros signos de violencia en su historia de vida, su percepción 

de vida actual y sus pensamientos sobre el futuro.  

Tabla 2.  

Cuestionario sobre violencia, vida libre de violencia y cultura de paz 

Reactivo Pregunta 

1. ¿Qué es la violencia? 

2. ¿qué tipos de violencia conoces? 

3. ¿Cómo reaccionas ante la violencia? 

4. ¿Cuáles consideras son las causas de la violencia? 

5. ¿Dónde aprendemos a ser violentos? 

6. ¿Se puede desaprender la violencia? 

7. ¿Cómo imaginas una vida sin violencia? 

8. ¿Crees que la violencia esté normalizada, que no nos damos cuenta porque ya es parte de 

cómo vivimos? 

9. ¿Qué lograrías hacer en entornos más pacíficos? 



47 
 

10. ¿Cómo fomentarías entornos libres de violencia? 

11. ¿Cómo ha afectado a tu vida haber sido violentada? 

12. ¿Consideras que es posible sanar esas heridas? 

13. ¿Cómo sabrías que has sanado las heridas de la violencia? 

14. ¿Qué te gustaría decirle al mundo acerca de tu vida? 

Fuente: Elaboración de la autora 

Técnica 2. ¿Pero Por qué? 

La técnica “¿Pero Por qué?” es utilizada para identificar causas subyacentes que afectan a 

determinados temas de un grupo o comunidad, profundizar temáticas y tener reflexiones más 

profundas sobre las mismas. Estas causas subyacentes se conocen como “Causas de Raíz”, por lo 

que técnica “¿Pero Por qué?” examina los problemas haciendo preguntas para encontrar lo que les 

ha causado (Ander-Egg y Aguilar, 2009). En este trabajo, la técnica se utilizó para profundizar en 

las respuestas de las participantes y tratar de llegar a la raíz u origen de la problemática de violencia 

de género desde la perspectiva del grupo o entrevistado.  

Tabla 3.  

Obtención de resultados técnica ¿Pero, Por Qué? 

¿Pero, por qué? Porque vivimos en una sociedad que polariza la conducta de las mujeres entre 

buena y mala.  

Se define a una buena mujer como: callada, sumisa, obediente, abnegada, 

recatada, callada; contra la mala mujer a: trabajadora, activa, social, 

independiente, emprendedora, social, soltera. 

¿Pero, por qué? Porque idealizamos las relaciones de pareja a lo que se nos ha establecido como 

lo bueno.  



48 
 

El amor ideal, el amor romántico, el amor para toda la vida, el amor entre dos, 

contrario a la soledad, al quien te va a cuidar y el pavor de quedarse sola 

¿Pero, por qué? Culturalmente se ha heredado la creencia que a las mujeres se les somete con 

maltrato.  

Tenemos interiorizadas frases como “a la mujer y a la mula, vara dura”, “la mujer 

de la mesa a la cama”, “fue crimen pasional”, “ella lo provocó”, “algo habrá 

hecho”, “se lo busco”. Se ve a la mujer en un orden inferior.  

¿Pero, por qué? Porque vivimos en una cultura machista que sigue patrones de conducta pre 

establecidos donde la mujer esta subordinada a lo que el hombre requiere. Cuando 

la mujer se sale de los parámetros establecidos de obediencia genera confusión en 

el hombre pues sale del rol esperado y este puede reaccionar con agresión, ira, 

desconcierto. 

Fuente: Elaboración de la autora 

Técnica 3. Análisis FODA 

Es una herramienta de autoevaluación que ayuda a identificar tus fortalezas, oportunidades, 

debilidades y amenazas en tu vida personal (Montoya, 2020). Es un proceso reflexivo que permite 

conocer mejor las capacidades, áreas de mejora, y los factores externos que pueden influir en tu 

desarrollo. Se realizó el análisis de Fortaleza, Oportunidad, Debilidad y Amenaza integrando las 

respuestas de las entrevistas, el diagnóstico de la técnica, ¿Pero, Por qué?; sumado a la información 

que se ha obtenido de esta investigación y la experiencia previa. Con esto se desarrolla la siguiente 

técnica obteniendo los siguientes resultados. 

Tabla 4. 

Obtención de resultados Análisis FODA 

Fortaleza • Hay más conocimiento del tema.  



49 
 

• Hay más conciencia sobre la necesidad de discursos de Igualdad 

• Existe conciencia sobre el machismo y la necesidad de crear nuevas formas de 

interactuar 

• Las mujeres pierden el miedo a denunciar y a romper roles 

• Las mujeres exploramos otras formas de vivir lo “femenino” que las ya 

estereotipadas. 

• Reconocimiento de independencia económica 

Oportunidad • El arte es históricamente una forma de cambiar discursos sociales 

• El teatro es un gran espacio para la sensibilización y la toma de conciencia.  

• Se han creado mayores redes de apoyo para mujeres violentadas 

• Se han emitido leyes, centros de ayuda, investigación, jornadas, para informar 

sobre la violencia 

• Hay una desmitificación del amor romántico que empodera a la mujer 

independiente desde los medios de difusión 

Debilidad • Existen resistencias en reconocer roles de víctima y agresor 

• Se confunde marcar límites con violencia 

• Hay resistencia a conversaciones incómodas donde se hable de emociones 

• Ideas preconcebidas muy arraigadas sobre el valor de la mujer y su papel en la 

familia. 

• Hay desconocimiento de que es violencia 

• Miedo al cambio 

• Falta de un lugar seguro o red de apoyo. 

Amenaza • Hay poco conocimiento del teatro Social 

• Polarización del tema de género (feminazi) 

• La mujer que busca un espacio libre de violencia es satanizada como feminista 

o como rebelde 



50 
 

• Se torna como ofensivo el tema de género o se toma como agresión directa a 

los hombres.  

• Roles estereotipados 

• Poco acercamiento al teatro en general en comunidades de alto índice de 

violencia.  

Fuente: Elaboración de la autora 

2.7.  Análisis cualitativo de resultados obtenidos en las técnicas de detección de 

necesidades.  

La violencia de género en la pareja es un tema actual que debe atenderse prioritariamente debido 

a la recurrencia de casos en la ciudad de México, no sólo por ser el principal escenario donde 

ocurren los feminicidios sino también por ser causante de problemáticas de salud mental. Los 

principales problemas que se resaltan en las técnicas aplicadas son los siguientes:  

Tabla 5 

Problemáticas detectadas de las técnicas aplicadas a las participantes 

PROBLEMÁTICA  DESCRIPCION 

La desinformación No existe educación ni referencias de relaciones saludables y manejo de 

emociones en las participantes, esto ocasiona que no reconozcan las señales de 

advertencia de una relación de abuso, de maltrato o de violencia. 

La normalización de la 

violencia 

Hay desconocimiento de qué es violento, confusión en actitudes ue se traducen 

como amor. Las participantes no tienen referencias sistémicas de relaciones 

sanas y equilibradas lo cual los lleva a repetir patrones y normalizar la violencia 

en sus propias relaciones de forma repetitiva e inconsciente 

Búsqueda de aceptación Hay una sensación generalizada de no pertenencia y de exclusión social. Las 

normas culturales califican como buenos, aceptados y correctos los roles de 



51 
 

género tradicionales lo cual arraiga los estereotipos en las conductas sociales. 

Las participantes tienen la idea de que la familia es “lo bueno” aun cuando el 

costo de permanecer en ella sea la violencia.  

El miedo al futuro e 

incertidumbre 

Las expectativas sociales sobre el amor y las relaciones pueden hacer que las 

personas sientan presión por mantener una relación aun cuando esté inmiscuida 

en violencia. Las falsas creencias que existen sobre la mujer sola e 

independiente resultan atemorizantes, enfrentarse a nuevos paradigmas, el 

miedo a lo desconocido crea un temor a perder la estabilidad, este miedo al 

cambio se presente cuando se debe tomar decisiones como denunciar, terminar 

la relación, divorciarse, separación, etcétera 

La idealización del amor o la 

mitificación del amor 

romántico. 

Las representaciones de las producciones audiovisuales dominantes a menudo 

glorifican al amor romántico a expensas de la autonomía personal y el respeto 

mutuo. Se tiene la falsa creencia que el amor todo lo soporta porque es amor y 

el amor todo lo puede. A menudo presenta el amor romántico como una 

experiencia ideal que puede justificar comportamientos posesivos, celos, 

manipulación. Esta idealización puede llevar a las personas a tolerar situaciones 

de control y abuso creyendo que el amor implica sacrificio o sufrimiento y no 

encontrando el amor en sí mismas.  

No saber cuándo es suficiente Así como la violencia se va normalizando, también la violencia se va haciendo 

tolerable, las conductas de violencia se justifican y se van aceptando las 

condiciones de maltrato, aunque estas vayan incrementando, la forma paulatina 

en la que va creciendo la violencia y lo esporádico que pueden llegar a aparecer 

los brotes violentos crean una falsa esperanza de cambio.  

 

 

 



52 
 

2.8.  Diseño de la propuesta de intervención 

Las técnicas de detección de necesidades permitieron, además de plantear claramente una 

problemática, realizar el diseño y adaptación de la propuesta de intervención de este trabajo de 

acuerdo a la información recolectada. Esto es crucial, ya que se trabajó retomando las necesidades 

de la persona y del grupo. Al personalizar las estrategias de intervención, se incrementa la 

efectividad del proceso de facilitación y se persigue un objetivo real que apoye la promoción y el 

desarrollo del potencial humano.  La intervención se realizó bajo tres componentes principales: 

Tabla 6. 

Componentes de la Intervención para “Teatro de Conciencia” 

TEMA DESCRIPCIÓN 

1. Información acerca de la violencia 

 

Utilizar los materiales didácticos y de apoyo existentes para 

informar sobre el ciclo de la violencia, las violencias sutiles, el 

violentómetro 

Conocer las formas de violencia que existen e identificar los 

primeros indicios de agresión y maltrato en las relaciones de 

pareja 

2. Concientización de la violencia Reconocer la forma en la que ha afectado la violencia en mi 

vida y las emociones que me provoca: dolor, tristeza, 

inseguridad. 

Conciencia de que la violencia genera violencia 

Expresar las emociones que me provocó la violencia través de 

la experiencia artística 

3. Nuevos discursos “no violentos” Poder reconstruir desde la experiencia personal una nueva 

historia desde la fortaleza. 



53 
 

Encontrar en la expresión artística una forma no violenta de 

expresar las emociones y de denunciar, de forma pacífica, las 

situaciones de violencia para generar: conciencia personal, 

respeto y empatía en la comunidad en un ambiente protegido y 

seguro; y conciencia social en los espectadores 

    Fuente: Elaboración de la autora  



54 
 

2.9.  Técnicas y propósitos por sesión  

Las técnicas elegidas para este proyecto de intervención fueron seleccionadas tomando en cuenta 

las respuestas a los cuestionarios y a las técnicas de detección de necesidades sin dejar a un lado 

que cada una de las sesiones; involucre las artes expresivas, esto para poder hacer una intervención 

que naciera desde la creatividad de cada una de las participantes y que cada sesión fuera en sí 

misma una pieza creativa que armará las partes requeridas para un montaje escénico. Bajo esta 

premisa se construyen los objetivos por sesión y las actividades a realizarse. 

 

Tabla 7.  

Objetivos particulares y técnicas para las sesiones 

Número de 

sesión 

Componente Técnica Objetivo 

introducción 1 Entrevista (2 sesiones) Conocer a las participantes. Establecer 

principios éticos y entrar en relación basados 

en las tres actitudes básicas de 

Rogers: Aceptación Positiva Incondicional, 

Empatía y Congruencia 

Sesión 1 

Reconocimiento 

de la violencia 

1 Sondeo, diagnóstico Informar general de la violencia Cómo 

participo y cómo respondo ante la violencia.  

Sesión 2 

Mi cuerpo, mis 

emociones 

2 Reconocimiento corporal de 

las emociones. 

Reconocer el registro de las emociones de la 

violencia en el cuerpo y recrear las emociones 

con movimiento corporal 

Sesión 3 2 Sociodrama 

 

Compartir en el grupo vivencias de violencia 

para abrir comunicación y fomentar la empatía. 



55 
 

Mi historia en 

violencia 

Concientizar la participación de la violencia y 

representar un escenario ideal de resolverlo  

Sesión 4 

De la violencia a 

la paz 

3 Reflexión personal “haz un 

alto”.  

Realización del ciclorama de 

teatro 

Identificar las frases que escucho, digo y que 

me han violentado o con las que he violentado. 

Cambiar la frases violentas por frases no 

agresivas  

Sesión 5 

Autoexploración 

con arteterapia 

3 Arteterapia, Arteterapia, la 

que fui y la que soy. 

Realización de telones 

Dibujar la percepción de futuro de antes y 

después de la historia violenta.   

Sesión 6 

Sueños y Metas 

 

 

2 Escritura Creativa 

Realización de monólogo 

teatral 

Escribir la historia personal de los participantes 

en primera y confirmar si esa es la historia que 

quiero contar de mi 

Sesión 7 

Cambiando mi 

narrativa 

personal 

2 Mi historia alternativa y 

arteterapia mi visión de 

futuro. 

Realización de marcaje 

escénico 

 

Resignificar mi historia. Encontrar la historia 

que quiero contar. 

Dibujar como veo mi futuro a partir de la 

experiencia en teatro de conciencia. 

 

Sesión 8 

Ser el cambio. 

Testimonio de 

paz 

3 Montaje escénico  Fortalecer la confianza de las participantes al 

contar su historia desde un lugar seguro y 

desde el empoderamiento de haberse salvado a 

sí mismas. 

Fuente: Elaboración de la autora 

 

 



56 
 

2.10. Planeación y desarrollo por sesión 

En este apartado se tiene como propósito describir de manera específica la estructura didáctica de 

cada sesión, lo temas abordados, experiencias significativas de las participantes y el 

acompañamiento en el proceso de facilitación. Cabe mencionar que se retoma el enfoque de 

Echevarría (2022) y Messina (2011) quienes destacan la importancia de incluir en la 

sistematización de los trabajos académicos, reflexiones, comentarios y la perspectiva de los autores 

en relación con el tema de estudio y recolección de los datos. De ahí que, en este apartado, se 

presentarán aportaciones de la autora; para profundizar de un amanera más humana y auténtica 

cómo se vivió este proceso de implementación de cada una de las sesiones. 

 

Sesión 1. Reconocimiento de las violencias 

Esta sesión favoreció recabar información importante acerca de la violencia de género. Las 

participantes relacionaron la violencia con golpes y tienen desconocimiento de otros tipos de 

violencia.  Después de brindar información se les preguntó ¿qué tipo de violencia detectan en sus 

relaciones de pareja y en sus conductas personales? Compartir con otras personas les permite 

reconocer actitudes violentas en ellas y en sus relaciones, identificar las violencias en las demás y 

espejear conductas en ellas mismas.  

Es importante resaltar que el conocer que las microviolencias hacen que la violencia permanezca, 

que normalizar actitudes como los celos o el control perpetúan comportamientos de sometimiento 

que derivan en violencia es de mucho impacto pues les resulta novedoso y significativo 

  

 

 



57 
 

Tabla 8. 

Carta descriptiva de sesión 1: Reconocimiento de la violencia 

Fuente: Elaboración de la autora 

Momento 

secuencia  

Actividad Descripción Tiempo Material 

Inicio Rompehielo Presentación de cada uno de los participantes, 

cada participante se presenta con su nombre y 

algo que le guste hacer. 

5 mins ninguno 

Integración Preguntas y respuestas de conocimiento en grupo  10 mins ninguno 

Desarrollo Información Explicación de teatro de Conciencia, 

introducción de qué es la violencia 

5 mins ninguno 

Trabajo en 

pareja 

Sobre la imagen del violentometro. Comparte en 

pareja. ¿Cuál consideras que es la violencia más 

recurrente?, ¿Cuál es la violencia que consideras 

más normalizada? 

10 mins Tabla del 

violentometro 

Trabajo en 

grupo 

Comparte con el grupo, ¿qué te llamó más la 

antención de la respuesta de tu compañero?, ¿te 

diste cuenta de algo? 

10 mins ninguno 

Información El circulo de la violencia  10 mins imagen circulo 

En acción Se elige una pareja que represente el circulo de la 

violencia  

30 mins ninguno 

Conclusión Compartir en grupo 10 mins ninguno 

Cierre Evaluación De acuerdo a la información, ¿encuentro alguna 

violencia normalizada en mí?, ¿Cómo la 

descubro? 

15 mins ninguno 

Relajación Mindfulness  5 mins ninguno 

Evaluación Cuestionario. ¿cómo me voy, qué aprendí? 



58 
 

Sesión 2. Mi cuerpo, abrazando mis emociones.  

Bajo esta observación se dio apertura a la segunda sesión platicando sobre la vida del escritor 

Salman Rushdie, quien ha sido severamente perseguido por escribir un libro que causó mucha 

polémica por su contenido y debido a esto, tuvo un atentado. Tras este incidente escribió otro libro 

sobre esta experiencia que lo tuvo entre la vida y la muerte. “Escribí este libro como una forma de 

procesar lo sucedido y de responder a la violencia con arte”. Rushdie, 2024, 43. 

Con esta frase abrimos la pauta para explicar lo que hace el arte, en este grupo de intervención, 

podemos transformar nuestra experiencia en un momento artístico. Exploramos entonces el cuerpo 

y en qué parte de mi cuerpo encuentro las emociones, de esta manera podemos comprenderlas, 

sentirlas y soltarlas.  

Tabla 9. 

Carta descriptiva de sesión 2: Mi cuerpo, abrazando mis emociones 

Momento 

secuencia  

Actividad Descripción Tiempo  Material 

Inicio Rompehielo Con qué animal me identifico hoy 5 mins ninguno 

Reflexión 

Reflexión sobre la frase “Escribí este libro como 

una forma de procesar lo sucedido y de responder 

a la violencia con Arte” Salman Rushdie 10 mins ninguno 

Desarrollo 

Trabajo en 

pareja 

Plática con tu compañero un episodio de 

violencia que hayas vivido, ¿Cómo te hizo 

sentir?, ¿Cómo respondiste? 20 mins 

ninguno 

Trabajo en 

grupo 

Que emoción sentí al compartir mi experiencia, 

qué emoción sentí al escuchar a mi compañero 10 mins Musica grabada 



59 
 

Fuente: Elaboración de la autora 

Sesión 3. Mi historia en violencia 

Para la tercera sesión, ya hubo una identificación de la sensación del movimiento para liberar 

emociones y se reflexionó sobre cómo podemos salir más fortalecidas de la adversidad. Para seguir 

con la misma dinámica, compartí mi historia personal de violencia.  Tras escucharme la confianza 

se abrió y comenzaron a contar su historia personal. 

En grupos se buscó ver, desde afuera, cómo se ve la violencia representada en un sociodrama- 

Buscamos conectar con las emociones, cómo me hacen sentir, y con la reflexión, cómo podríamos 

actuar desde la no violencia. Que reacciones alternativas se pueden tener a las que se tuvieron que 

sean más pacíficas y que no respondan con violencia. 

Al grupo le sorprendió que no ser reactivas y cambiar la respuesta violenta a una respuesta pacífica, 

las hizo sentir más tranquilas, más en control. En las sensaciones corporales comentaron que 

bajaron las sensaciones de opresión en el pecho, opresión en el estómago, nervios, etcétera. 

 

En acción 

Con solo movimiento corporal interpreta la 

historia de tu compañero. Expresa con 

movimiento las emociones que sentiste 50 mins ninguno 

conclusión Compartir en grupo ¿Cómo me sentí? 10 mins ninguno 

En acción Se elige una pareja que represente el circulo de la 

violencia  

30 mins ninguno 

Cierre 

Reflexión 

¿Cómo sentí al mover mi cuerpo de acuerdo a una 

emoción? 5 mins ninguno 

Relajación Mindfulness  5 mins ninguno 

Evaluación Cuestionario. ¿cómo me voy, qué aprendí? 



60 
 

Tabla 10. 

Carta descriptiva de sesión 3: Mi historia en la violencia 

Fuente: Elaboración de la autora 

Momento de la 

secuencia  

Actividad Descripción Tiempo Material 

Inicio Integración Comparte algo hermoso que hayas visto en el día 5 mins ninguno 

Relajación Agradecimiento  10 mins ninguno 

Desarrollo 

Técnica Teatral 

identificación corporal de las emociones, 

acomoda tu cuerpo como una persona enojada, 

preocupada, penosa, estresada, enamorada, 

asustada, regañada. 20 mins 

ninguno 

Historia 

violenta Se lee en grupo un testimonio de violencia. 5 mins 

ninguno 

trabajo 

personal  

Recuerda una anécdota en la que hayas sido 

violentada en tu pareja. ¿Qué fue lo que paso?, 

¿Cómo me sentí que lo detono? 10 mins ninguno 

Trabajo en 

pares 

Comparte con tu par tu anécdota el otro escucha 

atento y en silencio. Cambio de rol 20 mins ninguno 

Trabajo en 

grupo 

Con tu par elige la historia que quieran compartir. 

El otro grupo escenifica la anécdota 40 mins ninguno 

Cierre 

Cierre 

¿Cómo me sentí al ver mi historia desde lejos?, 

¿hay algo que me gustaría cambiar? Actúa ese 

cambio. ¿Como te sentiste al actuar desde la 

conciencia? 5 mins ninguno 

Relajación Mindfulness  5 mins ninguno 

Evaluación Cuestionario. ¿cómo me voy, qué aprendí? 



61 
 

Sesión 4. De la violencia a la paz 

Para la cuarta sesión se incorporó una técnica narrativa, en un pliego de papel escribieron las frases 

con las que fueron violentadas. En este momento las participantes ya están sensibilizadas de que 

antes de los golpes hubo violencia previa que no visibilizaron y pasaron por alto como la 

psicológica, la económica que normalmente ocupan la palabra para humillar, someter, imponer, 

desvalorizar.  

Pensando en una cultura de prevención, se dividió el trabajo en dos partes, una donde se escribieron 

esas frases y se recordó cómo las hicieron sentir, por un lado expresarlas y que dejen de “cargar” 

con ellas; y por el otro, verlas desde afuera y compartirlas con sus compañeras  

La segunda parte del trabajo fue identificar la forma de responder a estas frases, la respuesta natural 

es impulsiva y con intención de defenderse. Pero se les invita a hacer una pausa y pensar otras 

formas no basadas en violencia de responder, invitando así a tener respuestas no violentas y a 

pensar en discursos de paz y escribirlas sobre la frase que escribieron anteriormente. 

Tabla 11. 

Carta descriptiva de sesión 4: De la violencia a la paz 

Técnicas Descripción Tiempo  Material 

Rompehielo 

En un color define como te sientes hoy, me siento 

azul como… 5 mins ninguno 

Integración Detecté alguna violencia en mi esta semana 10 mins ninguno 

técnica de teatro 

Reconocimiento del espacio. Mirarse a los ojos y 

caminar por el espacio. Escuchar frases violentas 

y ver como estas frases se ven en el otro 20 mins 

lista de frases 

violentas cotidianas 



62 
 

 Fuente: Elaboración de la autora 

Sesión 5. Autoexploración con arteterapia.  

Con el propósito de ayudar a las mujeres a procesos de autoconocimiento, y bajo la observación 

de las primeras sesiones es que verse así mismas fuertes y con su tendencia natural al bienestar y 

al autodesarrollo (tendencia actualizante), las hace tener un sentimiento de logro.  

Bajo esta premisa, se dividió el ejercicio en dos partes, la primera, se les pide dibujarse a sí mismas 

cuando estaban en la situación violenta y explicar su dibujo. Tras esta parte, se les pide, dibujarse 

Trabajo en 

grupo 

Muro de la violencia para el ciclorama del teatro. 

Escribe las frases que has escuchado, que has 

dicho, que te han dicho, que son violentas y que 

de algún modo te han violentado 20 

Papel destraza de 

2m x 4m. Plumones 

Trabajo en 

grupo 

Identificación de emociones. ¿Cómo me siento al 

leer estas frases? 15 mins 

 

Trabajo en 

grupo 

Sobre las mismas frases en plumones de colores, 

escribe frases que contrarrestarían estas frases 

violentas. Como te contestarias a ti o porque 

frases las cambiarias 20 ninguno 

Trabajo en 

grupo 

Identificación de emociones. ¿Qué cambio? 

¿Cómo me siento? 10 mins ninguno 

Cierre 

¿De qué me di cuenta?, ¿Qué necesito para 

responder de forma no violenta? 5 mins ninguno 

Relajación Mindfulness  5 mins ninguno 

Evaluación   Reflexión sobre el ciclorama. Frases violentas contrarrestadas con frases 

positivas tras un trabajo de conciencia 



63 
 

así mismas en el momento en el que están. El tomar conciencia de que por sí mismas buscaron 

estar mejor, les alienta, las conmueve y les da fuerzas para seguir.  

Pensando en la mejora del autoconcepto, se dieron cuenta que aun con sus limitaciones, o lo que 

ellas ven como limitaciones, han podido salir adelante ellas y sacar adelante a sus hijos, lo cual 

demostró su valentía, su inteligencia, su entereza y su resiliencia.  

Tabla 12. 

Carta descriptiva de sesión 5: Autoexploración con arteterapia 

Momento 

secuencia  

Actividad Descripción Tiempo  Material 

Inicio 

Rompehielo 

En un color define como te sientes hoy, me siento 

azul como… 5 mins ninguno 

Integración Detecté alguna violencia en mi esta semana 10 mins ninguno 

Desarrollo 

técnica de 

teatro 

Reconocimiento del espacio. Mirarse a los ojos y 

caminar por el espacio. Escuchar frases violentas 

y ver como estas frases se ven en el otro 20 mins 

lista de frases 

violentas cotidianas 

Trabajo en 

grupo 

Muro de la violencia para el ciclorama del teatro. 

Escribe las frases que has escuchado, que has 

dicho, que te han dicho, que son violentas y que 

de algún modo te han violentado 20 

Papel destraza de 

2m x 4m. Plumones 

Trabajo en 

grupo 

Identificación de emociones. ¿Cómo me siento al 

leer estas frases? 15 mins 

 
Trabajo en 

grupo 

Sobre las mismas frases en plumones de colores, 

escribe frases que contrarrestarían estas frases 20 ninguno 



64 
 

Fuente: Elaboración de la autora 

Sesión 6. Sueños y Metas  

Sexta sesión, una de las principales necesidades y problemáticas detectadas en el diagnóstico y en 

el cuestionario es la falta de sentido de vida y la escasa visión de un futuro positivo. En general 

creían que su vida acabó siendo mamás, que estar en un refugio es lo más bajo que pueden caer y 

había una sensación generalizada de haber fallado.  

Para esto, se hizo uso nuevamente la arteterapia, y se dividió el trabajo en dos partes, la primera, 

se les pidió a las participantes que dibujaran la mujer que querían ser, cómo se veían saliendo de 

la casa hogar, cómo se sentían, que querían lograr. Al terminar compartieron sus sueños y metas 

entre ellas. Como segunda parte del ejercicio era enumerar cinco cosas que podían hacer para llegar 

a ser esa mujer, que plantearan pasos pequeños, fáciles, realizables y que se comprometieran a 

cumplir alguno antes de que acabáramos con el trabajo de intervención. Sentirse con metas les 

hizo creer en ellas mismas, tener una razón de ser y conectar con su potencial personal. 

 

 

violentas. Como te contestarias a ti o porque 

frases las cambiarias 

Trabajo en 

grupo 

Identificación de emociones. ¿Qué cambio? 

¿Cómo me siento? 10 mins ninguno 

Cierre 

Cierre 

¿De qué me di cuenta?, ¿Qué necesito para 

responder de forma no violenta? 5 mins ninguno 

Relajación Mindfulness  5 mins ninguno 

Evaluación Telones. Contrastar la persona del pasado con la persona del presente.  



65 
 

Tabla 13 

Carta descriptiva de sesión 6: Sueños y metas 

Momento 

secuencia  

Actividad Descripción Tiempo  Material 

Inicio Integración Comparte algo hermoso que hayas visto en el día 5 mins ninguno 

Relajación Agradecimiento  10 mins ninguno 

Desarrollo técnica 

corporal de 

teatro 

Cierra los ojos y mueve tu cuerpo al escuchar las 

siguientes frases: libertad, amor, paz, calma, 

silencio 20 mins 

Música 

Trabajo en 

grupo 

Dibuja como te sentías antes de salir de la 

violencia, como te sientes ahora en un lugar 

seguro  50 mins 

Hojas blancas, 

colores 

Trabajo 

personal 

Reflexión. Que hice para salir de donde estaba, 

que he hecho para estar donde estoy. ¿Cómo me 

hace sentir haberme puesto en un lugar seguro? 50 mins 

 

Trabajo en 

grupo 

Dibuja la mujer que quieres llegar a ser. Como te 

ves en un futuro. De qué versión de ti te sentirías 

orgullosa. 10 mins ninguno 

 Trabajo 

personal Identificación de emociones y conductas   

Cierre 

Cierre 

¿Cómo me sentí al ver mi mujer del futuro?, ¿hay 

algo que tengo que hacer para llegar a ella? Actúa 

ese cambio. ¿Como te sentiste al actuar desde la 

conciencia? 5 mins ninguno 

Relajación Mindfulness  5 mins ninguno 



66 
 

Fuente: Elaboración de la autora 

Sesión 7. Cambiando mi narrativa personal 

Dentro del cuestionario y análisis de detección de necesidades y la observación de las sesiones 

anteriores, se identificó una tendencia de las participantes a contar su historia personal desde la 

victimización. Esto deviene de patrones previamente aprendidos, de lealtades a historias familiares 

e incluso una herencia socio-cultural 

El objetivo de esta sesión fue que ellas mismas se dieran cuenta que están viviendo una historia 

heredada y no la historia que ellas mismas quieren vivir. En esta sesión trabajamos la autenticidad, 

las participantes escribieron su historia para darse cuenta que es lo que dicen de ellas misma y si 

eso que dicen es lo que realmente son. Después de la escritura se invitó a la lectura de su historia, 

desde el respeto el grupo retroalimenta si ven cualidades en la historia contada de la persona que 

no se han tomado en cuenta o la participante no ha visto de ella misma.  

Tabla 14 

Carta descriptiva de sesión 7: Cambiando mi narrativa personal 

Evaluación Trabajo de arteterapia. Cambio de narrativa. Pasos para llegar a ser la persona que 

quiero ser 



67 
 

Momento 

secuencia  

 
Descripción Tiempo  Material 

Inicio Rompehielos ¿De qué color llegas hoy? 5 mins ninguno 

Integración Platica algo significativo que te paso esta semana 10 mins ninguno 

Desarrollo Técnica 

corporal de 

teatro 

Improvisación. Saca un papelito y actúa la frase, 

lugar, y un personaje e improvisa. 50 mins 

Papelitos con 

situaciones y 

personajes cómicos 

Trabajo 

personal 

Escribir nuestra historia. Escribe tu historia 

violenta en la última frase responde ¿Cómo salí 

de la historia violenta? Sino ha salido, ¿Cómo 

imagino que voy a salir?  20 mins 

Frases para 

comenzar: La 

primera vez que 

paso, yo no sabía, 

no me di cuenta, creí 

que no me iba a 

pasar, te imaginas 

Lectura 

Escucha abiertamente las historias de tus 

compañeros y tu historia 20 mins ninguno 

Trabajo en 

grupo  

Retroalimentación.  Que fortalezas puedes 

aportar que tienen tus compañeros y que no se 

ven en su historia. Subraya en tu historia frases 

negativas o de victimización y busca porque 

fortalezas podrías cambiarlas 10 mins ninguno 

Trabajo en 

grupo 

Proyección de video de Chimamanda. El 

problema de la historia única 50 mins 

Papelitos con 

situaciones y 

personajes cómicos 

Cierre 

Toma de 

conciencia 

Que historia única es la que estoy contando de mi 

y que historia quiero que sea mi historia. Sé la 

protagonista de tu vida 5 mins 5 mins 



68 
 

Fuente: Elaboración de la autora 

Sesión 8. Ser el cambio, un testimonio de paz  

En esta sesión se utilizó la técnica narrativa. Se reflexionó cual es la importancia de contar nuestra 

historia, por qué es importante que nuestra voz sea escuchada. Tener la seguridad de que lo que 

siento, lo que pienso y lo que digo es importante y hay gente que lo quiere escuchar es un elemento 

que les brindó mucha seguridad y compromiso.  

En la sesión anterior se les pidió no sólo reflexionar sobre la historia que estaban contando sino 

también comprometerse a contar una historia desde ellas mismas, desde su valor, desde su valentía, 

y como encontraron fortaleza en la adversidad. Después de las siete sesiones, ellas eligieron una 

temática personal, significativas y que quisieran contar. Las tres temáticas que se trataron fue la 

empatía con las personas que como ellas viven en la calle, la red de apoyo entre mujeres y la 

dignidad, no permitir que nadie pase por encima de uno mismo. 

 

 

 

 

 

 

 

Relajación Mindfulness  5 mins ninguno 

Evaluación Reflexión del trabajo de terapia narrativa 



69 
 

Tabla 15 

Carta descriptiva de sesión 8: Ser el cambio, un testimonio para la paz 

Fuente: Elaboración de la autora  

Momento 

secuencia  

Actividad Descripción Tiempo  Material 

Inicio Rompehielo ¿Cuál es tu fortaleza más preponderante? 5 mins ninguno 

Integración 

Platica algo donde hayas utilizado esa fortaleza y 

te haya sacado de un problema 10 mins ninguno 

Desarrollo Trabajo en 

grupo   

A escena. Improvisa el texto que escribiste la 

semana pasada.  80 mins 

  

Trabajo en 

grupo   

Cambio de discurso. Como terminarías tu historia 

haciendo conciencia de la paz. Que mensaje de 

esperanza a los asistentes te gustaría compartir. 

Escribe la frase y termina tu historia con ella 15 mins ninguno 

 Reflexión ¿Qué le quiero decir al mundo? Cierre del taller   

Cierre 

Agradecimiento 

Meditación de agradecimiento. Todo lo que pase 

para llegar aquí me hace la mujer que soy 5 mins ninguno 

Relajación Mindfulness  5 mins ninguno 

Evaluación  Frases de toma de conciencia, que mensaje quiero dar a los demás sobre mi testimonio.  

Cierre del taller. ¿qué me llevo? 



70 
 

Resultados de la implementación de la propuesta de intervención “Teatro de 

conciencia” 

 

Se realizó un análisis temático cualitativo de los datos (Coffey y Atkinson, 2004) el cual se obtuvo 

a través de la lectura y revisión de las diferentes técnicas para recopilar los datos que se obtuvieron 

en cada sesión. En el trabajo con las participantes, se dio espacio al diálogo y la construcción de 

sentido de sus experiencias a través de preguntas de reflexión que buscaban recuperar los 

significados y aprendizajes del espacio de facilitación. La actividad de artes expresivas que se 

realizaba en cada sesión permitió complementar la evaluación. A continuación, se describe la 

propuesta de evaluación por sesión que se integró a los resultados de este estudio de caso.  

Tabla 16.  

Evaluación de cada sesión de la intervención 

Pregunta de evaluación Indicador  Breve descripción 

¿De qué me doy cuenta? Aprendizaje de la sesión Permite valorar los conocimientos 

de la sesión  

¿Cómo me voy de la sesión? Relacionar la emoción con el 

cuerpo. Integrar ambos. 

Permite conocer la relación 

cuerpo – emoción 

Fuente: Elaboración de la autora 

Este material permitió construir un sistema de categorías vinculadas con los aprendizajes que 

transformaron el significado personal de las participantes en torno a la violencia de género y que 

permitieron a las participantes construir un espacio de autoconocimiento hacia el cambio en su 

vida y bienestar. Las categorías se presentan en la siguiente tabla y dan cuenta de los cambios en 

el discurso al inicio y al final del proceso de facilitación.   

 



71 
 

Tabla 17.  

Transformación del significado personal en torno a la violencia de género 

 Significado en grupo 

Tema Definición Significado 

personal 

Inicio de la intervención Final de la intervención 

Experiencia 

 de la 

violencia 

Forma en la que 

las participantes 

vivieron violencia 

Reconocimiento de lo 

que es la violencia y la 

forma en la que nos 

involucramos en ella. 

Debido a que las mujeres 

participantes de este 

proyecto son mujeres que 

han estado en violencia 

extrema solo conciben la 

violencia como la 

violencia física, golpes, 

jalones, violación, golpes 

a los hijos.  

No hay conocimiento de 

tipos de violencia ni de 

que la violencia es 

gradual. Ya que viven la 

violencia no solo en pareja 

sino en la calle.  

Se visualizó que la 

violencia escala, es decir, 

que comienza en 

pequeñas situaciones que 

se van agravando con el 

paso del tiempo. 

Conocimiento que las 

violencias comenzaron 

con un sesgo psicológico, 

la desacreditación, la 

humillación, la 

invisibilización, el 

aislamiento. Luego por el 

económico, el control del 

dinero o el abuso o 

disparidad de lo que cada 

miembro de la pareja 

destina para la pareja o la 

familia  

Impacto de la 

violencia en las 

La manera en que 

las participantes 

fueron afectadas 

La forma en la que 

la violencia 

modifica el 

Hay una percepción 

general de haber 

“destruido” el hogar y 

Las participantes se dan 

cuenta que vivieron un 

deterioro en la 



72 
 

vidas de las 

participantes 

por la violencia en 

cualquiera de sus 

formas: física, 

económica, 

psicológica, 

social 

bienestar. 

Haciendo cambios 

adaptativos en la 

conducta, 

pensamiento y 

forma de ser de 

quien la vive. 

estar en una casa hogar. 

Y una sensación de 

haber fallado por vivir 

en una casa hogar 

Hay un alto sentido de 

protección. 

Frases: “me salí cuando 

mi hijo menor me 

defendió y lo golpeó, 

supe entonces que él no 

pararía”. 

expectativa de futuro y el 

proyecto de vida, ya que 

dudaban de ellas mismas 

y de sus propias 

capacidades. Ahora 

saben que llegando a la 

violencia física se 

adentran en un estado de 

supervivencia ya que 

están alerta todo el 

tiempo. Les es difícil ver 

más allá que su día a día 

Normalización 

de la violencia 

Actitudes 

violentas que se 

perciben como 

comunes, pero 

que en realidad 

son agresivas y 

perpetúan la 

desigualdad de 

género y la 

violencia.   

La forma en que se 

va dejando pasar la 

violencia y se 

minimiza por 

mantener un 

aparente equilibrio 

y estabilidad en la 

relación o por 

imitación de lo que 

vimos en nuestra 

historia personal 

La violencia se 

convirtió en su forma 

de vida y estaba 

permanente en la 

relación.  Saben que 

tienen que ceder y 

callar para estar en paz. 

Utilizan la intimidad 

para contrarrestar el 

enojo de sus parejas, se 

hablan entre ellos con 

humillaciones.  

 

Se dan cuenta que la 

violencia no es normal. 

El poder conocer que la 

violencia empieza en 

situaciones muy sutiles 

les da una perspectiva 

diferente de la relación 

de poder salir. 

Saben que hay un 

comportamiento 

condicionado para 

mantener una relación 

“en calma” cuando no 

hay libertad de hablar. 



73 
 

Estrategias para 

afrontar la 

violencia 

Herramientas 

para detectar la 

violencia ya sea 

en frases o 

actitudes en mi 

persona o que veo 

en el otro 

Las maneras que 

tengo para salir de 

la violencia y 

afrontar desde la 

paz  

El miedo es la 

condición más 

recurrente, quedarse 

callada hasta que se les 

pase, mantener la 

calma, permitir abusos 

para evitar agresión. 

“no podía decir nada 

sin que se molestara”, 

“a veces mientras me 

violaba pensaba en otra 

cosa para no llorar y 

que no me lastimara” 

Las participantes 

detectan que mantienen 

la falsa esperanza de que 

su pareja, se dan cuenta 

que la esperanza no es 

una realidad es un 

pensamiento.  

Han aprendido que hay 

demostraciones que no 

son amorosas como la 

amenaza, el grito, el 

control, la humillación y 

que si están presentes es 

momento de alejarse.  

Han aprendido la 

importancia de la red de 

apoyo y saben que no 

deben aislarse 

Han trabajado la 

confianza de que volver 

a empezar no es negativo 

y que es una 

oportunidad. 

Construcción de 

relaciones libres 

de violencia 

Buscar una forma 

positiva de 

relación que 

apoye a su 

Darse cuenta que 

una relación no 

violenta no tiene 

gritos, ni pleitos, ni 

celos, ni 

No hay referentes de 

una relación no 

violenta. La mayoría 

tiene idealizado el 

amor romántico, 

Se comparte que las 

relaciones no duelen, te 

ayudan a crecer.  

Que son suficientes por 

ellas mismas 



74 
 

crecimiento y 

autoconcepto 

humillaciones. Por 

el contrario, apoya 

tu crecimiento, 

celebra tus logros y 

te estimula a ser 

mejor.  

Identificar las 

primeras “red 

flags” y no 

quedarse 

buscan un salvador, 

alguien que las salve, 

de su forma de vida, de 

su estado emocional, 

un rescatador 

Que no son madres 

solteras que ocasionan 

problemas sino madres 

independientes que 

saben resolver y eso las 

hace sentir empoderadas. 

Las relaciones no duelen, 

las relaciones 

construyen. 

Fuente: Elaboración de la autora 

A partir de los testimonios de las participantes, es posible identificar diferentes tipos de violencia 

por parte de sus parejas. Ese entramado tenía un impacto directo en la autoestima, la confianza en 

sí mismas y la perspectiva de futuro, generando estrés, culpa, aislamiento, y sentimientos de 

inferioridad en algunas participantes. Como consecuencia de esto se trabajan habilidades que 

permiten que las participantes refuercen la libertad de ser como quieren ser, la conciencia de que 

la situación de violencia no las define y que pueden generar condiciones personales para cambiar 

su narrativa, fortalecer la confianza en ellas mismas y la confirmación de su propia existencia en 

el otro.  

En la siguiente tabla plasmamos las habilidades logradas por la intervención, su presencia en las 

participantes construye habilidades protectoras ante la violencia de género que pueden usarse 

como herramienta para establecer nuevas relaciones basadas en conciencia de su poder personal y 

de su dignidad humana. 

 



75 
 

Tabla 18 

Construcción de habilidades protectoras de la violencia de género que se lograron a partir de la 

intervención 

Temas Definición del 

tema 

Antes Durante Después 

Empoderamiento  Proceso para 

adquirir 

independencia,  

seguridad, y 

capacidad de 

decisión de su 

propia vida 

Las participantes 

no sienten 

confianza en sí 

mismas, no se 

comunican entre 

ellas, están a la 

defensiva 

Empiezan a ver que 

sus historias son 

similares, que 

tienen heridas 

profundas y que 

comparten el 

mismo dolor y que 

han salido adelante 

por ellas mismas 

Construcción de redes 

de apoyo: Se fortalece 

el grupo, se crea 

comunidad. Hay 

organización entre 

ellas para las labores 

del hogar, estudios e 

inician un 

emprendimiento de 

venta de alimentos 

Empatía Comprender, 

compartir e 

identificarse 

con las 

emociones y 

vivencias del 

otro.  

Las participantes 

no visibilizan al 

otro, están 

centradas en sus 

propias 

necesidades, son 

territoriales con la 

comida, los platos, 

el agua 

Las participantes 

comienzan a 

compartir. Se ven 

como mujeres que 

requieren de una 

red de apoyo  

Se ven a sí mismas 

como su propia red de 

apoyo. Hay 

visibilización de la 

necesidad del otro.  



76 
 

Percepción de 

futuro 

La forma que 

ven de sí 

mismos en el 

futuro y el 

sentido de 

propósito de 

vida 

Las participantes 

ven la casa hogar 

como una derrota, 

como que no 

pudieron salir 

adelante 

Perciben la casa 

como un lugar 

seguro. Frases 

como “somos como 

el ave fénix”, “aquí 

venimos a curar 

nuestras alas” 

Se ven con metas a 

futuro, entre sus 

principales metas: 

Terminar sus estudios  

Ahorrar para rentar un 

cuartito fuera de la 

casa hogar 

Trabajar desde la casa 

hogar para lograr su 

independencia 

económica.  

Autoconcepto La forma en la 

que se perciben 

a ellos mismos 

Frases como: “no 

sirvo para nada”, 

“sino fuera por mi 

hija no estaría 

aquí”, “no me 

queda nada” 

denotan una baja 

autoestima y poca 

valoración a su 

persona 

Frases como: “sé 

que puedo pero no 

se como empezar”, 

“esto es 

momentáneo 

quiero estudiar y 

salir adelante” 

“no sabía que tenía 

metas” 

“por primera vez en 

mucho tiempo me 

vi bonita”. Las 

participantes se 

alcanzan a ver más 

allá de su 

problemática. 

Me doy cuenta que 

todo lo he hecho sola. 

Que lo que extraño es 

el sueño que tenia pero 

no es una realidad. 

Las participantes se 

dan cuenta de su 

fortaleza, su 

independencia y su 

capacidad de salir 

adelante tras la 

adversidad. 

 



77 
 

Gestión de 

emociones 

Capacidad para 

regular sus 

emociones de 

manera 

consciente y 

propositiva 

Frases: “yo no me 

dejo”, “soy buena 

para los 

trancazos”, “si me 

la hacen la pagan”, 

“conmigo no se 

meten”. Solo 

reconocen la 

tristeza y el enojo. 

El enojo lo 

demuestran con 

agresión física. 

Me doy cuenta de 

que también soy 

violenta con mis 

hijos. Les digo 

cosas que no me 

gusta que me digan.  

Empiezo a sentir 

alegría y esperanza.  

Hacia mucho no 

me reía desde la 

panza 

“Cuando siento que 

me agreden respiro y 

pienso que no me lo 

dicen a mi”.  “Me 

pongo a salvo a mi y a 

mis hijos”, “tengo 

mucho que perder”, 

“hay otras formas de 

defenderse como 

hablar” 

Agradecimiento Sentimiento de 

gratitud o 

reconocimiento 

a algo. 

Frases: “no 

tenemos aveces 

agua para 

bañarnos”, “la 

comida es 

limitada”, “no nos 

dejan salir”,  

 

Sino estuviera en 

este lugar 

estaríamos en la 

calle, no se dónde 

tendría a mis hijos  

Gracias a esta casa 

hogar tenemos un 

espacio para tomar 

vuelo. La casa hogar 

nos da un techo y 

comida, lo demás nos 

toca a nosotras 

Fuente: Elaboración de la autora 

3.1.  Resultados de los procesos de evaluación por sesión y construcción de la obra de 

teatro 

En este apartado se presentan los resultados que se vivieron aplicando diferentes técnicas las artes 

expresivas y encaminadas a la realización de una obra de teatro. Así como fotos testimoniales del 

trabajo realizado. 



78 
 

El ciclorama es un telón que se coloca al fondo del escenario para obtener la ilusión de 

profundidad. En el caso de Teatro de Conciencia utilizamos el ciclorama para hacer visibles las 

frases violentas presentes en la pareja. Podemos constatar que la violencia psicológica se evidencia 

en acciones y frases que devaluaban su ser como mujeres, su autoestima y dignidad. A través de 

insultos, burlas y amenazas, sus parejas vulneraban su integridad, juzgaban negativamente su 

aspecto físico, las comparaban con otras mujeres, las culpabilizaban y responsabilizaban de los 

problemas de pareja, poniendo en entredicho incluso su salud mental minimizando sus deseos y 

necesidades y cuestionando su rol en la relación. 

En un trabajo de cambio de narrativa, se busca dar respuesta a estas frases desde una toma de 

conciencia no violenta que fomente el diálogo, la expresión de las emociones, para enarbolar un 

discurso de paz y concientizar que hacer una pausa puede bajar la emocionalidad, la reacción 

inmediata agresiva a una respuesta meditada y consciente. 

Tabla 19 

Ciclorama. Cambiar la narrativa de la violencia.  

Frases Violentas Frases No violentas 

Eres una pérdida de tiempo Soy importante 

Estás loca.  

Todo lo hace tu cabecita enferma 

No dudo de mí, no me lo inventé 

Tú no opines, qué vas a saber Mi opinión cuenta  

Ya te pusiste gorda y fea Mi físico no me determina 

Con hijos nadie te va a querer Mis hijos son una bendición, son mi motor todos los 

días 

Lloras por todo, eres muy sensible He aprendido a expresarme y eso me hace sentir libre 



79 
 

Después de mi nadie te va a querer Yo me voy a querer a mi misma siempre 

¿Quién te crees para merecer? Merezco todo lo que sueño 

Nadie te va a creer Yo si me creo 

Fuente: Elaboración de la autora 

Figura 8 Ciclorama (teatro de conciencia, 2024).  

|  

Nota: Ciclorama de teatro realizado con las participantes de Teatro de Conciencia donde se 

contrastan las frases violentas contra frases pacificas.  

 

Las piernas teatrales son telas verticales que se colocan como cortinas a lado del escenario para 

enmarcarlo u ocultar utilería o a los mismos actores.  

Realizamos los telones con arteterapia donde comparamos la imagen que tenían las participantes 

cuando estaban en la relación de violencia contra la percepción que tienen de ellas mismas en un 

lugar seguro e inmersas en un trabajo personal. 



80 
 

Cada participante presentó su trabajo, es común la sensación de sentirse en una tormenta y luego 

sentirse en un lugar más seguro. Las participantes concienciaron la importancia de estar en una 

casa segura y resignificaron la idea de que la casa hogar era “castigo” y pudieron ver que estaban 

frente a una oportunidad. Cuando se les preguntó que hicieron para llegar de donde estaban a donde 

están, hubo cambios fenomenológicos importantes como sonrisas, sorpresa positiva, frases como: 

“fui valiente”, “lo supe hacer”, “estoy aquí para reparar mis alas”.  

 

Tabla 19.  

Piernas teatrales. Lo que fui contra lo que soy. 

 

“Mientras estaba en medio de la relación 

violenta, me sentía en medio de una 

tormenta sin salida chiquita. Ahora sigue 

lloviendo porque no acaban los 

problemas, pero disfruto de la lluvia” 

 

“No podía ver nada más que problemas, 

no sabía cómo alejar a mi hija de su padre, 

para mi todo era gris. Ahora sé que tengo 

un motivo importante: mi hija. No sé a 

dónde voy a ir pero estoy en el camino de 

saberlo” 



81 
 

 

“Siempre he sido un arcoíris en la 

tormenta, no perdí la esperanza de sacar a 

mis hijos de todo lo que veían, ahora veo 

el sol y que el agua que caía es el agua que 

riega a las flores que son mis hijos y yo” 

 

“Sentía que era una hormiga, pequeña y lo 

demás más grande que yo, todo estaba 

arriba de mí y la carga me aplastaba, 

Ahora veo que la carga no está sobre mí y 

que estoy trabajando para hacerla a un 

lado”. 

 

“antes vivíamos en un coche abandonado, 

el papá de mi hija me pegaba primero 

cuando estaba drogado, luego todo el 

tiempo, tenía el corazón roto, no podía 

dormir. Ahora estoy en una casa segura, 

veo crecer a mi hija y estoy rodeada de 

personas que me estiman” 

Fuente: Elaboración de la autora 

 

Los telones enmarcan la caja negra o el espacio teatral. Ocupamos los telones como el pretexto 

para el trabajo de arteterapia que proyectaba la percepción de futuro de cada una de las 

participantes.  



82 
 

La violencia que experimentaron les generaba sentimientos de angustia, tristeza, ansiedad, 

desesperanza y desconfianza en si mismas. El victimario invisibilizaba los derechos de sus parejas 

a decir lo que pensaban y sentían, culpándolas, callando su voz, descalificando sus sueños hasta 

extinguirlos.  

Este ejercicio además de mejorar su autoconfianza les dio una visión positiva de futuro basado en 

sí mismas. Explorar sus propios sueños y metas. Las participantes sonreían e iban recobrando un 

sentimiento de dignidad, una de las participantes comentó: “pensé que ya no tenía sueños” 

La mayoría basaba sus metas en terminar de estudiar, vivir con sus hijos en ambientes de paz, un 

negocio propio, viajar. Se hizo énfasis en que las metas deberían de ser alcanzables. Al término 

del ejercicio cada una se puso un pequeño paso para lograr esa meta como trabajo semanal.  

Tabla 20.  

Telones: La mujer que quiero ser 

 “Vivo con mis hijos en una casa sola y puse 

un negocio para trabajar y ser 

independiente. Quiero terminar mis 

estudios para que vean en mi alguien que si 

puede”. 

Mi primer paso: Preguntar por la escuela 

abierta. 



83 
 

 

“Mi hija y yo estamos en la playa, quiero 

enseñarle el mar, voy a trabajar vendiendo 

mis dulces para ahorrar y aunque sea en un 

cuartito vivir y sacarla de aquí”. 

Mi primer paso: Mi puesto de dulces. 

 

“Quiero acabar la escuela para poder tener 

un trabajo que me permita ser 

independiente. Me gusta el diseño así que 

quiero estudiar eso e irme a Estados 

Unidos”. 

Mi primer paso: Preguntar por la escuela 

abierta. 

 

“Aprendí que soy resiliente, dibuje un 

cerebro porque soy inteligente y se salir de 

los problemas. Veo a mi hija crecer en un 

entorno de amor y para eso voy a trabajar en 

un negocio de lo que se hacer tener dinero 

para que no le falte nada”. 

Mi primer paso: Ver un negocio de algo. 



84 
 

 

“Me siento a veces como una mancha, pero 

hasta alrededor de las manchas la vida 

florece, sigo poniendo hormiguitas porque 

soy trabajadora, y quiero hacer un negocio 

con mujeres hormiguitas como yo”. 

Mi primer paso: Un negocio desde aquí. 

Fuente: Elaboración de la autora 

La dramaturgia es el arte de crear y escenificar una historia, en el caso de nuestra intervención, 

buscamos por medio de la técnica narrativa el desarrollo del texto, en este caso se les pidió escribir 

un momento de su historia personal en el que hayan estado involucradas en violencia, las fortalezas 

que utilizaron para salir, los aprendizajes que tuvieron y como prevenir estas situaciones 

nuevamente en sus vidas y en el espectador. 

Mediante el análisis del trabajo en las sesiones anteriores y la conversación entre ellas, cada una 

estableció un tema para desarrollar su monólogo. Contar su historia buscando como objetivo hacer 

una denuncia pacífica y generar conciencia del impacto de la violencia en sus vidas para evitar que 

esas historias no vuelvan a repetirse. En el caso de las participantes que no sabían escribir, se grabó 

su historia para que tuvieran registro de ella.  

Tras la primera escritura se hizo la lectura preguntándoles si era la historia que querían contar o 

bien, si querían cambiar la narrativa a una donde ellas fueran protagonistas y donde se denotará su 

valor, su fortaleza para no revictimizarlas y devolverles el poder de ser las dueñas de su historia.  

 

 



85 
 

Figura 9 Temática de monólogos (teatro de conciencia, 2024) 

 

Fuente: Elaboración de la autora 

Nota: Las participantes eligen un tema donde hayan sido violentadas y donde puedan hacer un 

cambio de narrativa, este tema se trabaja en un monólogo que se presenta al público el día de la 

función invitando a un cambio en la conciencia de la violencia en los espectadores.  

Los monólogos se presentaron el domingo 27 de octubre de 2024 a las 13.30 horas en el Centro 

Cultural Autogestivo el 77 ubicado en la colonia Juárez. Algunas de las participantes, no había 

nunca pisado un teatro, estaban nerviosas, emocionadas y con una sonrisa espléndida.  



86 
 

Lograron dar su testimonio, hablaron de su vida con mucha dignidad, de cómo llegaron a la casa 

hogar, cómo encontraron fortalezas para salir, sus nuevas metas. Hablaron empoderadas, fuertes y 

sabiendo que ellas son su propia red de apoyo.  

Antes de retirarnos del teatro hicimos la pregunta de cierre: en una palabra ¿Cómo se van?, las 

palabras fueron: feliz, libre, empoderada, con familia, siendo yo. 

Figura 10  

Cartel de función Teatro de Conciencia (Teatro de conciencia, 2024) 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: Elaboración de la autora 

Nota: La puesta en escena se llevo a cabo en el Centro Cultural Autogestivo 77 como una 

aportación voluntaria al Proyecto de Intervención. No hubo costo de recuperación sin embargo 

se solicito aportación en especie para la casa hogar. 

 



87 
 

Figura 11 

Fotografías de las participantes de Teatro de Conciencia (teatro de conciencia, 2024) 

 

 

 

 

 

 

Fuente: Elaboración de la autora 

Figura 12 

Fotografías de las participantes 

 

  
 

Fuente: Elaboración de la autora 

Nota: Participante de Teatro de conciencia presentando su monologo. Al fondo el trabajo de arteterapia 

colgando como elementos escenográficos.  



88 
 

3.2. Aportaciones del trabajo al Desarrollo Humano 

Este proyecto de intervención tuvo como propósito ofrecer acompañamiento desde el Desarrollo 

Humano a mujeres en situación de violencia género, se hizo uso de las artes expresivas para sanar 

por medio del arte. De acuerdo a la Organización Mundial de la Salud, OMS (1948), la salud es 

un estado de bienestar físico, mental y social y no solo, como se creía hace un par de años, la 

ausencia de enfermedad. 

A este tema, el desarrollo humano y la psicología humanista contribuyen con una perspectiva 

teórica que favorece el bienestar, el autoconocimiento, el cambio interior hacia el desarrollo de 

habilidades que promueven la estabilidad emocional y sensación de seguridad, esperanza y 

espiritualidad en personas y grupos que han sido vulnerados. Además, contrario a otras corrientes 

psicológicas, apuesta a que el ser humano busca su propio bienestar y que es bueno por naturaleza, 

pero es necesario, para contactar con esta bondad natural, reconectarnos con nosotros mismos.  

Una persona en condiciones de violencia no cuenta con un entorno que le permita encontrar su 

bienestar, pues está en estado de alerta, de supervivencia; sin embargo, este estado de 

vulnerabilidad puede transformarse, con un acompañamiento adecuado, en una oportunidad de 

crecimiento y desarrollo personal. Al estar vulnerables podemos identificar cuáles son las crisis, 

las cosas que me dañan, lo que me ocasiona malestar, emociones negativas, estrés, dolor 

emocional, dolor sintomático porque están a flor de piel, pero sobre todo porque es el mismo 

malestar el que nos mueve a pedir o aceptar ayuda. 

Durante este proyecto, he encontrado diversas críticas que apuntan a que el Desarrollo Humano 

solo es factible en condiciones sociales privilegiadas; no obstante, con este trabajo constatamos 



89 
 

que la intervención basada en los principios de Carl Rogers (1982) puede aportar evidencia 

empírica sobre los siguientes puntos: 

1. Eficacia de la corriente humanista en contextos vulnerables e interseccionales. Rogers 

enfatizaba la importancia de la empatía, la aceptación incondicional y la autenticidad en la 

relación; al lograrse, constatamos que estas condiciones ayudan a reconstruir la autoestima y el 

sentido de identidad después de experiencias traumáticas. 

Una segunda aportación a contextos vulnerables es el acercamiento del arte y el goce estético a 

personas que no han tenido nunca acercamiento a él, pero sumado a esto, ofrecer la experiencia de 

la creación artística como medio de expresión de eventos traumáticos. Las mujeres con las que se 

trabajó en esta intervención y en general las sociedades vulnerables tienen poco acercamiento al 

arte y buscan desahogo a sus expresiones por medio de agentes externos como sustancias nocivas, 

relaciones tóxicas, adicciones, porque no tienen otros referentes. Acercar encuentros artísticos 

como una forma de expresión brinda opciones positivas que estimulan la creatividad y otras formas 

de comunicación. 

2. Mejora las habilidades socioemocionales. Las actividades artísticas ayudaron a nuestras 

asistentes a mejorar su manejo del estrés, ansiedad, nerviosismo, producto de sus experiencias en 

entornos de violencia. Sumado a que el arte y el teatro pueden permitirles representar sus 

emociones de manera simbólica, hacer una denuncia pacifica lo cual es un paso importante para 

un proceso de sanación.  

3. Mejora los mecanismos de resiliencia.  Con esta intervención podemos afirmar que apoyamos 

a desarrollar una mayor capacidad para afrontar y adaptarse a los desafíos emocionales y 

psicológicos derivados de la violencia, por medio de la creatividad se hace toma de conciencia de 



90 
 

las fortalezas y la búsqueda natural que tenemos los individuos a buscar nuestro propio bienestar, 

tendencia actualizante, Rogers (1982) 

5. Cambio de Narrativa. A través de la interpretación del monólogo que cada una escribió basada 

en su biografía, las mujeres pudieron explorar y reinterpretar sus historias personales, lo cual 

promueve una mayor autocomprensión, desarrollar la empatía por uno mismo, y un sentido de 

empoderamiento. Esto nos da evidencia de cómo los procesos creativos facilitan la autopercepción, 

afianzan la autoestima y la autonomía de las personas afectadas por la violencia en pareja, abriendo 

un espacio a futuras investigaciones interdisciplinarias que exploren el papel que juegan las artes 

en la salud mental. 

Al involucrar a las participantes en la creación de la obra de teatro en su totalidad y que aborden 

desde ellas temas de paz, se les da la oportunidad de expresar sus pensamientos y sentimientos 

sobre la violencia, la injusticia y hacer conciencia de la necesidad de un cambio. Esta experiencia 

puede ser motivadora y liberadora para abogar por un mundo más pacifico.  

6. Nuevas estrategias de intervención y acompañamiento en comunidades. Esta intervención aporta 

una perspectiva sobre como las expresiones artísticas pueden ser vehículos para informar, 

concienciar y sanar procesos de violencia especialmente en comunidades donde el acceso a 

terapeutas convencionales es limitado. Abriendo una alternativa para el desarrollo de programas 

de acompañamiento innovadores que no necesariamente se enfoquen en la verbalización del 

trauma sino también en la expresión creativa.  

7. Forma experiencial de practicar nuevos discursos de paz. El teatro permite simular situaciones 

que pueden ser difíciles de abordar, a través de la simulación de conflictos y su resolución pacífica, 



91 
 

las participantes pueden practicar nuevas formas de comunicación desde la paz en un ambiente 

seguro y controlado que les ayudará a aplicar estas habilidades en entornos reales.  

8. Conciencia social.  Escuchar el impacto de la violencia en las personas y la forma en la que 

afectó en sus vidas puede ser utilizada como herramienta educativa para una cultura de prevención. 

Al integrar mensajes de paz en el contenido de la obra, se puede aumentar la conciencia sobre este 

tema y la importancia de la aceptación y la reconciliación esto puede inspirar a los espectadores a 

convertirse en agentes de cambio en su vida y en sus propias comunidades. 

9. Fomentar el diálogo. Al finalizar la obra de teatro se llevan a cabo se abre micrófono y se llevan 

a cabo discusiones en grupo donde los espectadores reflexionen sobre lo que han visto. Este 

diálogo permite consolidar ideas sobre la paz y la cooperación y a incentivar la participación activa 

en la búsqueda de soluciones pacíficas. 

En resumen, el aporte de esta intervención y los resultados de este proyecto de intervención 

contribuyen a la educación y prevención de la violencia por medio de la información y los 

testimonios resultados de este trabajo.  Esto contribuye a desarrollar programas innovadores que 

utilicen el arte como lenguaje y forma de expresión y a construir relaciones más sanas y pacificas 

fomentando el cambio desde la persona. 

Esta intervención se convierte en un trabajo replicable, apto para los cambios, capaz de afrontar 

con confianza las situaciones inesperadas del mundo actual e incidir en él de manera positiva, 

generador de nuevos discursos de paz que nacen desde el autoconocimiento, la conciencia  y de la 

voluntad personal de ser el cambio. 

 



92 
 

Reflexiones finales del proceso de facilitación en la intervención Teatro de 

Conciencia 

El Teatro de conciencia nació entre reflexiones, frases, diálogos, butacas, libros y debates mientras 

cursé la Maestría en Desarrollo Humano, un estudio que al principio me costaba definir, pero que 

después de hacer este trabajo de intervención podría definirlo desde la experiencia y en una frase 

muy sencilla “somos la semilla”. 

Recuerdo al Maestro Pepe Del Campo diciendo que lo que sana es la relación y es verdad. 

Acercarme a la Casa hogar fue un reto no sólo porque las mujeres que participaron tenían mucha 

resistencia y estaban a la defensiva sino porque me imponía mucho no poder compartir algo 

significativo. Mi primer aprendizaje fue, que la manera más cercana de entrar en relación es desde 

la persona, desde la humildad, desde la historia personal.  Pude entrar en relación con ellas hasta 

que me presenté como una mujer con historia propia de violencia, con cicatrices, con dudas, con 

temores, con dolencias, con inseguridades. Hasta que conté mi historia desde el mismo lugar donde 

platicábamos nuestros miedos fue que hubo conexión. 

En este sentido, uno de los aprendizajes más notables que tuve en la maestría en Desarrollo 

Humano es el enfoque holístico e integral en el estudio de la persona. Entender que cada individuo 

es un ser multidimensional, que debe ser estudiado desde diferentes perspectivas, le da un valor 

potencial a la persona, pero sobre todo nos invita como facilitadores, a hacer uso de diferentes 

técnicas para lograr un acercamiento interdisciplinario y holístico. Es así como mi experiencia 

profesional en las artes escénicas, mindfulness y la maestría en Desarrollo Humano gestan este 

proyecto de intervención desde los salones de clase, buscando integrar las artes expresivas para apoyar 

el acompañamiento mediante la reflexión y el trabajo personal en una experiencia teatral, en la que 



93 
 

sumamos la arteterapia para hacer los telones de teatro, la terapia narrativa para hacer el ciclorama y 

el guion, la terapia corporal y el sociodrama para el marcaje escénico. Todo con el objetivo de crear 

una puesta en escena con el testimonio autobiográfico basado en la experiencia de sanación de las 

participantes y una presentación teatral al final, donde hay una experiencia de concienciación y 

prevención de la violencia en los espectadores. 

Este trabajo me hizo entender que acompañar es solo eso, ir a lado del otro desde nuestra 

experiencia, el resto, no nos toca a nosotros. Quitar las resistencias de ser el que sabe, y aprender 

que el mejor acompañamiento es el silencio, porque el otro es el experto de su vida, en el silencio 

permitimos que el otro alcance a escuchar su propia voz dentro de sí. Por eso considero que el arte 

nos permite contactar con nuestra voz interior, porque la creación necesita del silencio, ese vacío 

donde escuchamos lo que guardamos por tanto tiempo y que sale en trazos, en palabras, en pintura, 

en movimiento. El cuerpo encuentra en el arte la forma de expresarse y en la expresión, sana.  

Como Desarrollistas Humanos acompañamos procesos que permiten percibir cómo las personas 

se transforman, renacen y florecen desde su centro, a través de un viaje de autoconocimiento que 

les permite volver a creer en ellas mismas. Somos testigos de que la atención, la ternura, el cuidado, 

el amor y la confianza en el otro hacen que la persona genere el encuentro más importante, el 

encuentro consigo.  

“Nadie me había volteado a ver” fue una de las frases que más me conmovió de las mujeres 

participantes, porque aun cuando puede sonar sencilla, es muy profunda, voltear a ver es ser esa 

semilla que hace que el otro vuelva a creer, se sienta visible. A veces solo voltear a ver al otro es 

lo único que se necesita. Ver con humanidad, ver con dignidad, con amor.  



94 
 

Una de mis compañeras de la maestría, Mariana, decía que hay una corriente japonesa que se llama 

el “Ikigai”, un concepto japonés que se traduce como "razón de ser" que representa la intersección 

de diferentes áreas para encontrar el propósito de vida de cada uno, y eso es teatro de conciencia 

para mí, el lugar donde todo lo que he estudiado se conjunta: el arte, la comunicación, el teatro, el 

desarrollo humano, la escritura, el mindfulness; pero más allá, encuentro que ese es el sentido del 

desarrollo humano, que encontremos como facilitadores ese punto donde podamos encontrar 

nuestro sentido de vida y encontrarnos también a nosotros mismos.  

Para hacer algo por el otro necesitamos olvidarnos a nosotros mismos, pero para olvidarnos 

necesitamos primero tener la certeza de habernos encontrado 

4.1. Seguimiento a las participantes a 6 meses de la intervención, la importancia de la 

presencia. 

Dar seguimiento a comunidades donde se han realizado intervenciones de Desarrollo humano nos 

permite evaluar la efectividad de las acciones implementadas, asegurando que se estén cumpliendo 

los objetivos y que los beneficios alcanzados se sostengan a lo largo del tiempo. Además, este 

seguimiento facilita la identificación de nuevas necesidades y desafíos que puedan surgir, 

permitiendo ajustar y mejorar las estrategias de intervención asi como mantener una conexión 

continua con la comunidad fomenta la participación activa de sus miembros, fortaleciendo su 

empoderamiento y promoviendo un sentido de pertenencia y responsabilidad en el desarrollo de 

su propio entorno. El seguimiento no solo garantiza la sostenibilidad del cambio, sino que también 

enriquece el proceso de desarrollo humano, creando un impacto duradero y positivo. En el caso de 

Teatro de Conciencia se ha logrado ser la red de apoyo de las mujeres que participaron en el 

proyecto de intervención, encontrando para ellas espacios de emprendimiento, becas educativas y 

cursos de profesionalización.  



95 
 

A seis meses de la intervención.  

Diana ha comenzado sus estudios de Bachillerato, tiene un trabajo de medio tiempo que le permite 

estudiar.  

Pola es considerada la “abuelita” de la casa hogar, ahora cocina para todas, junto con Diana y con 

Andrea tienen un emprendimiento de venta de tamales. Diana hace la venta y la atención al cliente, 

Pola cocina y Andrea hace las entregas. 

Se organizaron entre ellas para cuidar a los niños para que todas puedan ir a trabajar o estudiar. 

Lupita dejó de vender dulces en una cajita y ha puesto un puesto de dulces, comenzó a estudiar la 

primaria. 

Andrea regularizó sus papeles y los de su hija, entró a estudiar un curso de profesionalizacion en 

belleza y enseña a leer y escribir a Martha y a Lulú. 

Ellas se consideran a si mismas más que su red de apoyo, su familia.  

 

 

 

 

 

 

 

 

  



96 
 

Referencias bibliográficas 

 

ACNUR, Unesco (2021). La definición de desigualdad y el reto de superarla. 

https://eacnur.org/es/blog/definicion-de-desigualdad 

Aguilar, M. J., y Ander-Egg, E. (2009). Diagnóstico social: conceptos y metodología. Editorial 

Humanitas. 

Aguilar S. (2018) Desarrollo Humano y Creatividad. Una aproximación humanística. Editorial 

Universidad de Guanajuato 

Albusac, J. (2022). Las prácticas artísticas: una visión neurocientífica. Editorial Tercio Creciente, 

(21), 95–112. doi:10.17561/rtc.21.5765. 

Corsi, J.  (1995). La violencia masculina en la pareja. Editorial Paidós.  

Castañeda, M. (2019). Machismo Invisible: un enfoque interpersonal. Editorial Pengüin Random 

House. 

Clerc. O. (2008). La rana que no sabía que estaba hervida. Editorial Maeva. 

Chimamanda, A. (2022) Todos deberíamos ser feministas. Editorial Pengüin Random House. 

Chimamanda. A. (julio 2009). El peligro de una historia única. Conferencias TED 

https://www.ted.com/talks/chimamanda_ngozi_adichie_the_danger_of_a_single_st

ory?language=en 

Cooperativa, N. (2022, 16 mayo). Es de coña: espectáculo de teatro social para jóvenes. Nus 

Cooperativa. https://nus.coop/projectes/estas-de-cona/?lang=es 

De la Garza, C. (2022). No son micromachismos cotidianos. Editorial Grijalvo. 

Echeverría, H. D. (2022, 12-13 de mayo). El relato de experiencia y sus posibilidades en la 

investigación psicopedagógica [Conferencia]. III Jornada Nacional de Epistemología 

en Psicopedagogía y disciplinas afines, Viedma, Argentina. 

https://admin.curza.uncoma.edu.ar/publicaciones/wp-

content/uploads/sites/19/2023/08/14.-Eje-1.-Echeverria.pdf  

https://doi.org/10.17561/rtc.21.5765
https://www.ted.com/talks/chimamanda_ngozi_adichie_the_danger_of_a_single_story?language=en
https://www.ted.com/talks/chimamanda_ngozi_adichie_the_danger_of_a_single_story?language=en
https://nus.coop/projectes/estas-de-cona/?lang=es
https://admin.curza.uncoma.edu.ar/publicaciones/wp-content/uploads/sites/19/2023/08/14.-Eje-1.-Echeverria.pdf
https://admin.curza.uncoma.edu.ar/publicaciones/wp-content/uploads/sites/19/2023/08/14.-Eje-1.-Echeverria.pdf


97 
 

Gobierno de México. (6 diciembre de 2018). Circulo de la 

violencia. https://www.gob.mx/sep/documentos/circulo-de-la-violencia-179564 

Figueroa, M. (2006). Cultura y Desarrollo humano. Conaculta, Intersecciones. 

Guadiana. L.  (2003) las artes expresivas centradas en la persona, un sendero alternativo en la 

orientación y educación. Entrevista a Natalie Rogers. Revista electrónica de 

investigación educativa. http://redie.ens.uabc.mx/vol5no2/contenido-

guadiana.html 

Guzman. L. (2020). Ejercicios prácticos de arteterapia. Editorial Sirio.  

Hooks, B. (2017). El feminismo es para todo el mundo. Editorial Traficante de sueños. 

Hooks, B. (2014). Teoría feminista, del margen al centro. Editorial Rowdledge. 

Heidegger. M. (1981). Arte y poesía. Editorial FCE.  

Idyd (2020) Desarrollo Humano Integral. https://identidadydesarrollo.com/desarrollo-humano-

integral-un-enfoque-holistico-de-

bienestar/#:~:text=El%20Desarrollo%20Humano%20Integral%20se,a%20nivel%

20individual%20como%20colectivo. 

Índice de Paz México. (s. f.). Mexico Peace Index. https://www.indicedepazmexico.org/ 

Instituto Nacional de Geografía y Estadística, INEGI. (2021). Encuesta Nacional sobre la 

Dinámica de las Relaciones en los Hogares (ENDIREH). Ediciones 2016 y 2021. 

Violencia contra las mujeres en México. 

https://www.inegi.org.mx/tablerosestadisticos/vcmm/ 

Instituto Politécnico Nacional, IPN. (2009). Violentómetro, si hay violencia en la pareja, no hay 

amor. https://www.ipn.mx/genero/materiales/violentometro.html 

Lafarga, J. (2010). El proceso de empoderamiento en la psicología humanista. Revista de 

Psicología Humanista, 15(2), 45-60. 

Lafarga, J. (2012). La empatía en la relación terapéutica y su impacto en el proceso de cambio. 

Revista de Psicología Humanista, 18(3), 78-92. 

https://www.gob.mx/sep/documentos/circulo-de-la-violencia-179564
http://redie.ens.uabc.mx/vol5no2/contenido-guadiana.html
http://redie.ens.uabc.mx/vol5no2/contenido-guadiana.html
https://www.indicedepazmexico.org/
https://www.inegi.org.mx/tablerosestadisticos/vcmm/
https://www.ipn.mx/genero/materiales/violentometro.html


98 
 

Lafarga. J. (2016). Desarrollo Humano. El crecimiento personal. Editorial Trillas. 

Lagarde. M. (2011). El cautiverio de las mujeres. Editorial SXXI. 

Lagarde. M. (1996). Género y feminismo. Desarrollo humano y democracia. horas y HORAS, pp. 

13-38. 

https://catedraunescodh.unam.mx/catedra/CONACYT/08_EducDHyMediacionEs

colar/Contenidos/Biblioteca/Lecturas-Complementarias/Lagarde_Genero.pdf  

Lamas. M. (s/f). La perspectiva de género. 

https://www.ses.unam.mx/curso2007/pdf/genero_perspectiva.pdf 

López. S. (2011). Terapias breves: la propuesta de Michael White y David Epston. III Congreso 

Internacional de Investigación y Práctica Profesional Jornadas de Investigación del  

MERCOSUR. Facultad de Psicología - Universidad de Buenos Aires. 

https://www.aacademica.org/000-052/224 

Menéndez. C. (2010). Arteterapia, intervención terapéutica desde el arte para la rehabilitación 

social, publicación científica de los centros de la congregación de hermanas 

hospitalarias del Sagrado Corazón. 

https://www.informacionespsiquiatricas.com/anteriores/201_inf%20psiq.pdf 

Messina, G. C. (2011). Investigación y Experiencia. Praxis y Saber, 2(4), 61-75. https://Dialnet-

InvestigacionYExperiencia-4044515%20(2).pdf  

Motos, T. (2009). El teatro del oprimido de Augusto Boal, de Revista Ñaque. Expresión 

Comunicación Educación.  

http://www.postgradoteatroeducacion.com/wpcontent/uploads/2017/01/1Teatro_Opri

mido_Master_TA_febrero_2017.pdf 

Mojeron. A. (2019) Manual de Psicoterapias: Teorías y técnicas. Herder. 

Montoya, M. A. (2020). Análisis FODA. Universidad Autónoma del Estado de Hidalgo.  

https://www.uaeh.edu.mx/docencia/P_Presentaciones/prepa1/2020/analisis-foda.pdf  

Moreno A. (2016) La mediación artística: Arte para la transformación social, la inclusión social 

y el desarrollo comunitario, Editorial Octaedro. 

https://catedraunescodh.unam.mx/catedra/CONACYT/08_EducDHyMediacionEscolar/Contenidos/Biblioteca/Lecturas-Complementarias/Lagarde_Genero.pdf
https://catedraunescodh.unam.mx/catedra/CONACYT/08_EducDHyMediacionEscolar/Contenidos/Biblioteca/Lecturas-Complementarias/Lagarde_Genero.pdf
https://www.aacademica.org/000-052/224
https://www.informacionespsiquiatricas.com/anteriores/201_inf%20psiq.pdf
http://www.postgradoteatroeducacion.com/wpcontent/uploads/2017/01/1Teatro_Oprimido_Master_TA_febrero_2017.pdf
http://www.postgradoteatroeducacion.com/wpcontent/uploads/2017/01/1Teatro_Oprimido_Master_TA_febrero_2017.pdf
https://www.uaeh.edu.mx/docencia/P_Presentaciones/prepa1/2020/analisis-foda.pdf


99 
 

Obst. J. (2020) El Psicodrama de Jacob Levy Moreno, revista Alamoc. 

https://cognicionycomportamientorevista.org/docs/5_3.pdf 

Ojeda. A. (2022). Arteterapia: herramientas para intervenciones familiares y comunitarias. 

Editorial Universidad Iberoamericana 

ONU Mujeres. (s. f.). Datos y cifras: violencia contra las 

mujeres.https://www.unwomen.org/es/articulos/datos-y-cifras/datos-y-cifras-

violencia-contra-las-mujeres 

Rogers, C. R. (1957). "The necessary and sufficient conditions of therapeutic personality 

change." Journal of Consulting Psychology, 21(2), 95–103. 

Rogers, C. R. (1961). On Becoming a Person: A Therapist's View of Psychotherapy. Houghton 

Mifflin. 

Rogers. C. (1981). El proceso de convertirse en persona. Editoral Paidos. 

Rogers C. (1981). Psicoterapia centrada en el Cliente. Editorial Paidos. 

Rusell, D. (1984). Femicide, The Politicals of Woman Killings, Editorial Twaine 

Rushdie. S. (2024). Cuchillo. Editorial Random House  

Sánchez, S. (2021). Desarrollo humano contemporáneo. Editorial Universidad Iberoamericana 

Sánchez. S. (2016). La autobiografía como herramienta de autoconocimiento y desarrollo. 

personal. Editorial Universidad Iberoamericana. 

Simbrón, L. y. S. (2024, 11 junio). No estamos solas: La violación de una actriz de teatro. 

Corriente Alterna. https://corrientealterna.unam.mx/cronica/la-violacion-de-una-

actriz-de-teatro/ 

Teatrapa was live. | By Teatrapa | Facebook. (julio 2022). Festival 

Teatrapa. https://www.facebook.com/Teatrapa.te.atrapa/videos/392376366191720 

Teatro de Conciencia. (8 de octubre de 2024) Testimonios. 

https://studio.youtube.com/channel/UC79D3Sa1SfYGKYM9huVXQng/videos/uploa

d?filter=%5B%5D&sort=%7B%22columnType%22%3A%22date%22%2C%22sort

Order%22%3A%22DESCENDING%22%7D  

https://cognicionycomportamientorevista.org/docs/5_3.pdf
https://www.unwomen.org/es/articulos/datos-y-cifras/datos-y-cifras-violencia-contra-las-mujeres
https://www.unwomen.org/es/articulos/datos-y-cifras/datos-y-cifras-violencia-contra-las-mujeres
https://corrientealterna.unam.mx/cronica/la-violacion-de-una-actriz-de-teatro/
https://corrientealterna.unam.mx/cronica/la-violacion-de-una-actriz-de-teatro/
https://www.facebook.com/Teatrapa.te.atrapa/videos/392376366191720


100 
 

Toledo. C. (1994). La mujer maltratada, tesis de investigación para obtener el titulo de Lic. En 

Psicología, UNAM. 

https://ru.dgb.unam.mx/bitstream/20.500.14330/TES01000205697/3/0205697.pdf 

Torres. A (2016). La Teoría de la Personalidad que propuso Carl Rogers. Portal Psicología y 

Mente. https://psicologiaymente.com/psicologia/teoria-personalidad-carl-rogers 

United Nations Children’s Fund. (2022). A statistical profile on violence against children in Latin 

America and the Caribbean. Data on three forms of violence against children in the 

region.https://www.unicef.org/lac/en/reports/statistical-profile-of-violence-against- 

children-in-latin-america-and-caribbean 

Vanessa Rivas. (s. f.). YouTube. https://www.youtube.com/@vanessarivas3013  

Varela, N.  (2008) Feminismo para principiantes, Editorial de Bolsillo. 

Vieites, M. F. (2015). Augusto Boal en la educación social: del teatro del oprimido al psicodrama 

silvestre. Foro de Educación, 13(18), 161-179. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5153346  

https://ru.dgb.unam.mx/bitstream/20.500.14330/TES01000205697/3/0205697.pdf
https://psicologiaymente.com/psicologia/teoria-personalidad-carl-rogers
https://www.unicef.org/lac/en/reports/statistical-profile-of-violence-against-%20children-in-latin-america-and-caribbean
https://www.unicef.org/lac/en/reports/statistical-profile-of-violence-against-%20children-in-latin-america-and-caribbean
https://www.youtube.com/@vanessarivas3013
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5153346

