
UNIVERSIDAD IBEROAMERICANA 
Estudios con Reconocimiento de Validez Oficial por Decreto Presidencial 

Del 3 de abril de 1981 

 

 

“Medicina y degeneración de la raza en Colombia entre 1918 y 1929” 

TESIS 

Que para obtener el grado de 

MAESTRO EN HISTORIA 

Presenta 

STEBAN GUEVARA GARCÍA 

 

Director: Mtro. Ilán Semo 

Lectores:  Dr. Aimer Granados García 

Dra. Blanca Xóchitl Aguerre Chávez 

 

 

Ciudad de México                                                                                                           2025 

 

      



1 
 

Agradecimientos 

 

A la memoria de la abuela Bere. Ella me enseñó, antes que Camilo, lo que era el amor eficaz. 

También a la memoria del abuelo, quien despertó en mí, a través de sus historias, la curiosidad 

por el pasado. 

 

Nada es resultado únicamente de un esfuerzo individual, ni siquiera la escritura. Pensarlo así sería 

aquello que Dussel llamaba una “robinsonada” (esa ilusión de que algo puede tener origen 

únicamente en el individuo). El ser humano es un ser necesitado, por eso no puede estar 

absolutamente solo en el mundo y por eso, en mi caso, quiero agradecer a tantas personas que me 

han acompañado en esta etapa, pero también en la vida. 

En primer lugar, agradezco a mi familia, y en especial a mi madre, que siempre me ha apoyado en 

mis decisiones sin importar lo descabelladas que parezcan. También a mi familia, en especial a mis 

tías Martha, Mary, Dora, Fanny y Fabiola, y a mi tío Jorge, que se han hecho presentes con todo el 

cariño y el apoyo que siempre me han profesado. A Mario, con quien siempre tenemos alguna 

conversación. Debo agradecer también al profesor Gilberto Loaiza y a su esposa Cristina, porque 

me motivaron a continuar. Asimismo, a Manuel y a Diana, por su amistad y acogimiento.  

A las personas de la INP Nueva Jerusalén y en especial a mi amigo Lemuel Reyes Santos, porque 

me abrió las puertas de su casa, de su familia, me mostró lo bello de México y me acercó a la 

teología. Sin su amistad y nuestros debates esta tesis hubiera sido otra cosa.  

También debo agradecer a muchas personas de la Universidad Iberoamericana. En especial a Andy, 

a Vero, a la profe Genevieve, a la profe Marisol y su ánimo constante. A la profe Laura Camila por 

su interés y comentarios, pero también al profesor José Alberto, y, por supuesto, a mi director, Ilán 

Semo, quien además de su excelente guía y su motivación a la provocación, siempre me preguntó 

cómo estaba. Creo honestamente que fue de mucha inspiración su acompañamiento. Espero que se 

vea reflejado en mi escritura. 

Finalmente, pero no menos importante, debo agradecer a Valentina, por el apoyo, el amor, la 

paciencia y las conversaciones. Nuestro encuentro, accidental, me ha llenado de inspiración y de 

felicidad.  

 

 

 

 

 

 



2 
 

Contenido 

Introducción ................................................................................................................................ 4 

¿Médicos, políticos o intelectuales? ....................................................................................... 13 

División capitular ................................................................................................................. 21 

Capítulo I: Polifonías en el mundo de los médicos colombianos .................................................... 23 

La formación ....................................................................................................................... 25 

1.1. Colombia en los albores del siglo XX ........................................................................... 30 

1.2. La degeneración de la raza y la modernidad de lo barroco ........................................... 33 

Modernidad (es) ................................................................................................................... 34 

Algunas aproximaciones a la modernidad en Colombia ........................................................... 36 

Modernidad y degeneración de la raza ................................................................................... 39 

Modernidad barroca y degeneración de la raza ....................................................................... 40 

1.3. Degeneración y raza antes de la Degeneración de la raza ............................................... 48 

1.4. Evolucionismo ............................................................................................................ 53 

1.5. ¿Higienismo o eugenesia? ............................................................................................ 57 

Profilaxis de la sangre .......................................................................................................... 60 

El alma y el cuerpo: los dos caballos de Platón ....................................................................... 63 

Higienismo .......................................................................................................................... 67 

1.6. La sociología y la antropología como paradigmas de comprensión de los problemas de la 

degeneración de la raza ........................................................................................................... 71 

A modo de conclusión ............................................................................................................. 74 

Capítulo II: Discusiones sobre la degeneración de la raza en Colombia ........................................ 77 

2.1. Los problemas de la raza antes de 1920 ............................................................................. 78 

2.2. La degeneración de la raza luego de los años veinte ............................................................ 87 

2.3. Algunos signos de degeneración colectiva y el desencadenamiento de la discusión ................ 92 

2.3.1. La Sociedad de Medicina ........................................................................................... 100 

2.3.2. La intervención de la prensa ...................................................................................... 102 

2.4. Las conferencias sobre la degeneración de la raza ............................................................ 106 

2.4.1. Primera conferencia de Miguel Jiménez López y algunas respuestas ............................. 107 

2.4.2. “Voces juveniles” y no tan juveniles ............................................................................ 109 

2.4.3. Luis López de Mesa: segunda y tercera conferencias .................................................... 113 

2.4.4. Calixto Torres: cuarta conferencia ............................................................................. 116 

2.4.5. Jorge Bejarano: meliorismo ....................................................................................... 118 

2.4.6. Miguel Jiménez López y su Novena conferencia .......................................................... 120 



3 
 

2.5. Las reacciones escritas de los médicos ............................................................................. 124 

2.5.1. Emilio Robledo: higiene, educación e inmigración ....................................................... 124 

2.5.2. Alfonso Castro: ¿una alternativa? .............................................................................. 128 

2.6. El ojo médico: todos vieron signos, pero no degeneración ................................................. 136 

2.7. La degeneración en los locos años veinte .......................................................................... 139 

Conclusiones: la década de las interrogantes .......................................................................... 143 

Capítulo III: Teología, medicina y raza ..................................................................................... 145 

3.1. Degeneración de la raza y progreso ................................................................................. 146 

3.2. La teología médica: entre Hipócrates y Cristo.................................................................. 148 

Tú, sacerdote del dolor humano .......................................................................................... 154 

La Biblia en la medicina ..................................................................................................... 159 

El cura en favor del progreso .............................................................................................. 163 

3.3. Aventurado es decir a qué raza pertenecen los colombianos ............................................. 166 

3.4. Raza y degeneración, cómo se construye un discurso de la dominación ............................. 171 

3.5. Blanquitud y andinocentrismo ........................................................................................ 174 

A modo de conclusión ........................................................................................................... 177 

Conclusiones: no todos degeneramos ......................................................................................... 180 

Bibliografía .............................................................................................................................. 183 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

Introducción 

En la apertura de la Alianza colombo-francesa en el año 1944, el reconocido médico higienista 

Jorge Bejarano pronunció un discurso sobre la Influencia de la escuela francesa en la medicina 

colombiana. Más allá del tema central –interesante por sí mismo– aseguraba: “el país, de uno a 

otro extremo, ha estado regido en lo político, en lo social como en lo científico, por la clase médica, 

clase de élite, de selección, que ha contribuido, casi diría que ha formado la colombianidad”.1 

Evidentemente, su afirmación contenía algo de falsedad.  

Si bien durante la primera mitad del siglo XX los médicos habían logrado obtener un lugar 

importante dentro de la organización del Estado, no había sido igual durante buena parte del siglo 

XIX. Los cambios en la ciencia –como la profesionalización de la medicina– y en las necesidades 

sociales implicaron un reemplazo paulatino –pero nunca absoluto– del gramático y el abogado por 

el ingeniero y el médico.2 El reemplazo suponía más bien una orientación distinta de los problemas 

que se debían atender. Conllevaba además un cambio de lenguaje, pero también el surgimiento de 

otro tipo de cuestionamientos sobre lo que significaba gobernar. Así, para inicios del siglo XX 

gobernar comenzaba a tener una relación más fuerte con el desarrollo económico, que a su vez 

dependía en gran medida de las condiciones de la población para trabajar. En este contexto, el 

discurso científico del médico aparecía como una necesidad para evaluar, pero también para tratar 

a esa población vista como una “raza degenerada”.3 

El médico, oculto tras la máscara de la objetividad y de la dedicación, era portador de un 

conocimiento y de un compromiso –no limitado al laboratorio, ni al despacho del hospital y 

tampoco a la cama del paciente– que le permitían observar los problemas padecidos por la 

población y formular un tratamiento en caso de que fuera necesario. Podía, por eso, preguntarse si 

existía una degeneración generalizada, es decir, un estado de decadencia en toda la población 

colombiana.  Esta pregunta, planteada en 1918 por el médico boyacense Miguel Jiménez López, 

abrió una de las mayores controversias científico-políticas de la historia de Colombia. Por supuesto, 

Jiménez no era el primero que se había preocupado por el problema de la población, pero encontró 

un campo intelectual fértil para sus afirmaciones. Fue así como en 1920 se inició un debate que se 

 
1 Jorge Bejarano, “Influencia de la escuela francesa en la medicina colombiana”, Revista de la Facultad de Medicina, 

XII, no. 7 (enero de 1944): 333. 
2 Gilberto Loaiza Cano, Poder letrado. Ensayos sobre historia intelectual de Colombia, siglos XIX y XX (Cali: 

Universidad del Valle, 2014), 12-13. 
3 Loaiza Cano, Poder letrado, 13 



5 
 

mantuvo a lo largo de la década, aunque ya venía emergiendo de tiempo atrás. Los años veinte, por 

tanto, pueden leerse como un tránsito –en varios sentidos– hacia un cambio de lenguaje sobre la 

población y sobre los problemas nacionales. Asimismo, durante este período se transitó de un 

discurso higienista a la introducción lenta e inacabada de la eugenesia en el discurso médico. 

Ahora bien, que el debate sobre la degeneración de la raza fuera una de las controversias científico-

políticas más importantes en la historia de Colombia no solamente tuvo que ver con el impacto y 

trascendencia ya aludidos, sino en el hecho de que suscitó interés durante buena parte del siglo XX. 

Así, por ejemplo, en 1964 el propio sobrino del médico boyacense afirmó que la controversia habría 

sido la más importante en la cultura nacional colombiana,4 mientras que 1967 Ignacio Rodríguez 

reseñaba el trabajo de Jiménez y resaltaba la importancia de su pregunta sobre la degeneración de 

la raza.5 

También han existido numerosos trabajos recientes que, desde varias perspectivas y disciplinas, se 

han ocupado del debate.6 Buena parte de esa bibliografía ha sido revisada en el recomendable 

aunque ya desactualizado balance historiográfico desarrollado por Catalina Muñoz Rojas en el 

estudio introductorio a la reedición de Los problemas de la raza en Colombia (2011).7 Por este 

motivo, más que intentar hacer un recuento completo, analizaremos las perspectivas que nos 

parecen más relevantes desde las cuales se ha abordado el debate sobre la degeneración de la raza 

en Colombia.  

 
4 Rafael Bernal Jiménez, Estampas de educadores (Tunja: Universidad Tecnológica y Pedagógica de Colombia, 1964), 

75. 
5 Ignacio Rodríguez Guerrero, “Libros Colombianos Raros Y Curiosos”, Boletín Cultural Y Bibliográfico 10, no. 11 

(noviembre de 1967): 139. 
6 Debo aclarar que resalto los trabajos más relevantes. Sin embargo, existen otros autores que se preocupan por las 

discusiones. Algunos de estos son: María Teresa Gutiérrez, Ideología y prácticas higiénicas en Bogotá en la primera 

mitad del siglo XX (Bogotá: Secretaría General de la Alcaldía Mayor de Bogotá, 2017); Jeferson García Mazo, “Los 

intelectuales-médicos y el problema de la degeneración y regeneración de la raza (Tesis de Maestría, Quito, 

Universidad Andina Simón Bolívar, 2019)”; Yeison Carrillo, “Miguel Jiménez López y una idea de progreso en 

Colombia. Degeneración racial y tratamiento educacional”, en Esaú Páez y Martha Montero (Inv. Principales) 

Filosofía, política y lenguaje en conversación con la academia. Tomo II (Tunja: Búhos Editores Ltda., 2021), 71-89; 

Mario Alberto Camargo, “Capitalistas y perniciosos: La cuestión migratoria en intelectuales y políticos hegemónicos 

en Colombia 1906-1929” (Tesis de pregrado, Bogotá, Universidad Javeriana, 2022).  
7 Catalina Muñoz Rojas, “Más allá del problema racial: el determinismo geográfico y las ‘dolencias sociales’”, en Luis 

López de Mesa (ed.) Los problemas de la raza en Colombia (Bogotá: Editorial Universidad del Rosario, 2011), 29- 

36. 



6 
 

Los primeros trabajos sobre el tema fueron desarrollados por Aline Helg8, Zandra Pedraza9 y Carlos 

Noguera10. La primera, al analizar la discusión, observó que las posturas de los médicos se podían 

dividir entre quienes defendían las medidas eugenésicas de “línea dura” a la manera de Argentina, 

y los que defendían el mestizaje y la higienización a la manera de México. Además, resaltó la 

pluralidad de la significación y el uso del concepto “raza” al distinguir entre un uso en “plural” y 

otro en “singular” para referirse a distintos grupos sociales. El trabajo de Helg aportó 

principalmente al establecimiento de la discusión como un objeto de estudio, pero también a la 

posibilidad de construir paralelismos y a la necesidad de pensar la significación del concepto 

“raza”, aun con las limitaciones que tenía pensar todo en términos de la influencia externa y la 

significación dual de la raza. 

Pedraza, por su parte, analizó la discusión a partir de la relación entre la raza y el cuerpo, entendidos 

como obstáculos para el progreso. En esa línea, enmarcó el debate dentro del inicio de la 

modernización de Colombia, debido a la preocupación por el cuerpo como objeto de medidas 

eugenésicas e higiénicas. Asimismo, resaltó la importancia de las medidas higiénicas en 

contraposición a las eugenésicas dentro de los planteamientos de los médicos. Justamente, la 

reflexión sobre la modernidad en Colombia puesta sobre la mesa por Pedraza, será importante para 

nuestro trabajo y constituye, junto con la necesidad de pensar el cuerpo como articulador del 

problema del progreso, el aspecto más resaltable de su análisis. Finalmente, Noguera se alejó de 

las dos perspectivas anteriores al centrarse en el desarrollo de las estrategias biopolíticas más que, 

como en la mayoría de los trabajos desde entonces, en los discursos. En este sentido, para Noguera 

fue importante analizar el desarrollo de los “barrios obreros” así como de la “puericultura”, 

haciendo énfasis en las prácticas concretas por medio de las cuales se expresó el higienismo y 

mostrando cómo dichas estrategias estaban ligadas a una estrategia médico-política que buscaba la 

moralización e higienización de la población.   

Luego de esos tres trabajos pioneros, ha habido una serie de publicaciones que han explorado la 

discusión centrándose en aspectos variados. El más desarrollado tiene que ver con la relación entre 

 
8 Aline Helg, “Los intelectuales frente a la cuestión racial en el decenio de 1920: Colombia entre México y Argentina”, 

Estudios Sociales 4 (1989): 37-53. 
9 Zandra Pedraza, “El debate eugenésico: una visión de la modernidad en Colombia”, Revista de Antropología y 

Arqueología 9 (1996): 115-159. 
10 Carlos Ernesto Noguera, “La higiene como política. Barrios obreros y dispositivo higiénico: Bogotá y Medellín a 

comienzos del siglo XX”, Anuario Colombiano de Historia Social y de la Cultura 25 (1998): 188-215.   



7 
 

el debate sobre la degeneración de la raza y la construcción de la nación en Colombia. Esta 

perspectiva, evidenciada en el trabajo de Álvaro Villegas,11 ha examinado la manera en que el 

debate constituyó una preocupación por la construcción del proyecto nacional. Así, enmarca el 

trabajo de imaginación de la nación dentro de las aspiraciones de la modernidad relacionadas con 

la explotación de las riquezas, la estabilización de los caracteres raciales y la producción capitalista, 

que requerían una gran transformación de la población. Asegura que la élite colombiana erigió un 

imaginario nacional a partir de tres ejes: “la fragmentación regional, el mejoramiento racial y la 

colonización de los territorios marginalizados”,12 en un contexto marcado por la pregunta sobre las 

posibilidades de construir un país civilizado en el Trópico. En este sentido, el autor denota la 

multiplicidad, ambigüedad y contradicción en la forma de “imaginar la nación” que no se limitaba 

a la reproducción de modelos importados de Europa sino de una apropiación, debate y negociación, 

que implicaba en muchas ocasiones una búsqueda de modernización y al tiempo que una protección 

de los valores tradicionales de la familia y la Iglesia. 

La perspectiva de Villegas es interesante porque enfatiza en la ambigüedad del debate sobre la 

degeneración de la raza y los puntos medios entre modernidad y tradición. Por otra parte, coincide 

con Jason McGraw13 en la idea de que la búsqueda de unidad que se encontraba tras el discurso del 

mejoramiento racial terminaba reproduciendo prejuicios sobre regiones como la Costa, pero 

también perpetuaban jerarquizaciones raciales, de clase y de género. Estas inquietudes sobre los 

prejuicios regionales han sido también exploradas por Carlos Andrés Charry,14  Eduardo Restrepo15 

y Francisco Flórez16. El primero, insiste en la dualidad entre la intención decimonónica de construir 

un proyecto basado en el ideal europeo y la contraposición de las identidades regionales, étnicas y 

socioeconómicas, que se oponían a la construcción de la idea de nación. Sin embargo, más 

 
11 Ávaro Villegas, “La elite intelectual colombiana y la nación imaginada: Raza, territorio y diversidad (1904-

1940)”, Anuario de Historia Regional y de las Fronteras 11 (2006): 45-71; Álvaro Villegas, “Nación, intelectuales de 

elite y representaciones de degeneración y regeneración, Colombia, 1906-1937”, Iberoamericana 7, 28 (2007): 7-24; 

Álvaro Villegas, “Cuando el pueblo se vuelve raza. Racialismo, élite, territorio y nación (Colombia, 1904, 1940) (Tesis 

de maestría, Medellín, Universidad Nacional de Colombia, 2005)”. 
12 Villegas, “La élite intelectual colombiana”, 68.  
13 Jason McGraw, “Purificar la nación: eugenesia, higiene y renovación moral-racial de la periferia del Caribe 

colombiano, 1900-1930”, Revista de Estudios Sociales 27 (2007): 62-75. 
14 Carlos Charry, “Los intelectuales colombianos y el dilema de la construcción de la identidad nacional (1850-

1930)”, European Review of Latin American and Caribbean Studies 90 (2011): 55-70. 
15 Eduardo Restrepo, “Imágenes del ‘negro’ y nociones de raza en Colombia a principios del siglo XX”, Revista de 

Estudios Sociales 27 (2007): 46-61. 
16 Francisco Flórez, “Representaciones del Caribe colombiano en el marco de los debates sobre la degeneración de las 

razas: Geografía, raza y nación a comienzos del siglo XX”, Historia y espacio 31 (2008): 35–61. 



8 
 

llamativo es el análisis de Restrepo, que, pasando por analizar la relación entre la jerarquización 

geográfica y racial y en especial el imaginario del “negro”, apunta que la idea de raza se presentaba 

en los autores de la degeneración de una manera polisémica, que no se limitaba a factores 

biológicos y que se relacionaba marcadamente con una jerarquía en la que sujetos como el “negro” 

se encontraban en el lugar más bajo. El análisis de Restrepo, más que el de Helg, explora de manera 

amplia la polisemia del concepto “raza”, lo cual constituirá un punto de partida para nuestra 

revisión del concepto. 

Por su parte, Flórez se centra en la concepción de la Costa dentro de la discusión sobre la 

degeneración de las razas a partir de un imaginario basado en los conceptos de raza, geografía y 

clima, que derivó en una jerarquización geográfica y racial en la cual el centro-andino-blanco-

mestizo se consideró superior a las zonas bajas-negras-mulatas-indígenas. Asimismo, observa la 

manera en que las élites de la ciudad de Cartagena se vincularon con la discusión sobre la 

degeneración de la raza a partir de la  reproducción y reinterpretación de los discursos que 

provenían desde el centro del país. Claramente, el análisis regional de Flórez constituye un paso 

más allá, al agregar, a la regionalización desde el centro, una revisión de la reinterpretación por 

parte de las élites locales. Además, su perspectiva sobre la jerarquización es bastante relevante en 

tanto analiza más ampliamente la relación raza-espacio en el debate sobre la degeneración.  

Ligados a la preocupación por la nación se encuentran los trabajos que han relacionado el problema 

de la raza con la construcción de la ciudadanía. Entre ellos resaltan Cristina Rojas17 y Marta Cecilia 

Herrera.18 La primera examina las tres formas en que, durante el “largo siglo XIX” se habría 

pensado la ciudadanía. Dentro de estas, ubica la “ciudadanía desinfectada” a inicios del siglo XX, 

a partir de la cual surgiría la discusión sobre la degeneración de la raza. En este mismo sentido, 

Herrera reflexiona sobre la manera en que el debate que nos ocupa habría tenido como trasfondo 

una discusión sobre la ciudadanía y sobre quiénes eran o no aptos para ejercerla. Se pregunta 

entonces por la centralidad del papel de la educación dentro del debate, denotando el vínculo entre 

lo que aparentemente tendría que ver con un problema racial y lo que terminaba siendo un problema 

político. 

 
17 Cristina Rojas, “La construcción de la ciudadanía en Colombia durante el gran siglo diecinueve 1810-1929”, 

Poligramas 29 (2008): 295-333. 
18 Marta Cecilia Herrera, Educar al nuevo príncipe: ¿asunto racial o de ciudadanía? (Bogotá: Universidad Pedagógica 

Nacional, 2013). 



9 
 

Desde otra perspectiva, algunos autores se han centrado en la importancia de la inmigración y su 

relación con el debate sobre la degeneración de la raza. Esta ha sido la línea seguida por Jaime 

Carrizosa19 y Abel Martínez.20 El primero, analiza la manera en que influyó el pensamiento médico 

en la construcción de leyes sobre inmigración, que se tornaron discriminatorias al ser consideradas 

como una estrategia de mejoramiento de la raza. El autor hace énfasis en las diferentes leyes que 

se presentaron a partir de los años veinte, así como de las ideas que, según él, circulaban en la 

época en el “contexto científico”. Martínez, por su parte, sitúa el problema de la inmigración entre 

finales del siglo XIX e inicios del XX, en un contexto marcado por un ideal de ciudadano con 

características europeas dentro de la élite colombiana, lo que implicó una discusión y una 

legislación en torno a las características de los inmigrantes que mejorarían la raza, de modo que 

los inmigrantes asiáticos, africanos, e incluso los obreros europeos no eran considerados como 

aptos para la inmigración. Además de la blancura, observa que algunos autores también se 

preocuparon por la llegada del bolchevismo, el ateísmo y el protestantismo.21 

Desde un ángulo cercano, pero más centrado en la legislación, Carlos García y Sergio Giraldo22 

hacen un análisis de la circulación de las ideas del biologicismo y el determinismo biológico en 

Colombia, así como su influencia en la legislación sanitaria, penal y educativa. En su investigación, 

los autores resaltan la importancia que tuvo el movimiento higienista, principalmente promovido 

por los médicos, dentro de la legislación colombiana. Asimismo, plantean la existencia de tres 

posturas frente al problema de la degeneración de la raza: una radical que creía en la inmigración 

como única salida al problema; otra moderada, que consideraba que la degeneración no tenía que 

ver con la raza, sino con problemas sociales; y una que, manteniéndose en un “punto medio 

ambiguo”, comprendió la educación como la solución más pertinente. Esta idea de las “tres 

posturas” sostenida por los autores constituye una nueva lectura sobre el problema, debido a que 

 
19 Jaime Carrizosa Moog, “Eugenesia y discriminación en Colombia: el papel de la medicina y la psiquiatría en la 

política inmigratoria a principios del siglo XX”, Revista Colombiana de Psiquiatría 43 (2014): 58-63. 
20 Abel Fernando Martínez, “Trópico y raza. Miguel Jiménez López y la inmigración japonesa en Colombia, 1920-

1929”, Historia y Sociedad 32 (2017): 103-138. Martínez también desarrolla un trabajo centrado en Miguel Jiménez 

López, pero que constituye un excelente análisis de la discusión en Abel Fernando Martínez Martín, La Degeneración 

de la Raza. “La mayor controversia científica de la intelectualidad colombiana” (Bogotá: Editorial Scripto, 2016). 
21 En esta línea se encuentra también el trabajo de Iván Olaya sobre el inmigrante “apto”. Olaya, como en otros de sus 

trabajos, vincula la legislación a las dinámicas internacionales sobre la eugenesia. Véase Iván Darío Olaya, “La 

selección del inmigrante ‘apto’: leyes migratorias de inclusión y exclusión en Colombia (1920-1937)”, Nuevo Mundo 

Mundos Nuevos [En ligne] (2018). 
22 Carlos García y Sergio Giraldo, “Esbozo de la apropiación política y jurídica del biologicismo determinista en la 

primera mitad del siglo XX en Colombia”, Revista Prolegómenos. Derechos y Valores 35 (2015): 81-102. 



10 
 

se aparta de la comúnmente asumida idea de que existió una salida “eugenésica” o de “línea dura” 

y otra “higienista” o de “línea blanda” frente al problema de la degeneración de la raza. Por otra 

parte, las aportaciones de las lecturas vinculadas con la legislación son valiosas en tanto permiten 

observar que el debate sobre la degeneración de la raza constituyó una preocupación real de las 

élites por la conformación de una población apta para el trabajo. 

Contrastando lo anterior, hemos observado la existencia de otra perspectiva bastante extendida que 

plantea una lectura foucoultiana del problema, analizándolo desde la lente biopolítica. En esta línea, 

el trabajo más relevante es el de Santiago Castro-Gómez,23 quien enmarca la discusión sobre la 

degeneración de la raza en un contexto de emergencia de nuevos conocimientos médicos y sociales, 

así como una preocupación por las condiciones biológicas de la población. Ante esto, afirma que 

las élites ofrecieron dos alternativas biopolíticas al problema de la degeneración de la raza: 

“gobernar es poblar” y “gobernar es disciplinar”. Estas dos tendencias, implicaban diferentes 

medidas. La primera, una búsqueda de la inmigración que permitiera mejorar las características 

físicas, morales e intelectuales de la población, mientras que la segunda, implicaría una serie de 

medidas tendientes a higienizar a la población.24  

Desde otro ángulo se ha prestado atención especial a la relación entre la raza y la educación, como 

es el caso de Andrés Runge y Diego Muñoz,25 quienes analizan la manera en que el pensamiento 

evolucionista, principalmente ligado a Herbert Spencer, influyó en las propuestas que los médicos 

colombianos hicieron sobre la educación como una manera de salvar la raza. En consecuencia, 

resaltan la importancia de los discursos eugenésicos en las políticas y escolares del siglo XX, como 

la introducción de la educación física y de la ética para el trabajo. Asimismo, afirman que la 

preocupación por lo biológico se convirtió en una forma de ejercer control sobre la población, 

donde el cuerpo adquirió una significación biológica y simbólico-cultural, cuyo perfeccionamiento 

 
23 Santiago Castro-Gómez, “¿Disciplinar o poblar? La intelectualidad colombiana frente a la biopolítica (1904-1934)”, 

Nómadas 26 (2007): 44-55.   
24 También se pueden resaltar dos ensayos del libro Genealogías de la colombianidad. El de Daniel Díaz, titulado 

“Raza, pueblo y pobres: Las tres estrategias biopolíticas del siglo XX en Colombia (1873-1962)”, 42-69; y el de Jorge 

Uribe Vergara, titulado “Sociología biológica, eugenesia y biotipología en Colombia y Argentina (1918-1939)”, 204-

221. Véase Santiago Castro-Gómez y Eduardo Restrepo (eds.), Genealogías de la colombianidad (Bogotá: Editorial 

Pontificia Universidad Javeriana, 2008). Asimismo, se encuentra el trabajo de Juan Carlos Alegría y William González, 

“Foucault y la pedagogía nosopolítica de los discursos biomédicos en Colombia entre finales del siglo XIX y principios 

del XX”, Praxis Filosófica 36 (2013): 163-201. 
25 Andrés Runge Peña & Diego Muñoz Gaviria, “El evolucionismo social, los problemas de la raza y la educación en 

Colombia, primera mitad del siglo XX: El cuerpo en las estrategias eugenésicas de línea dura y de línea 

blanda”, Revista Iberoamericana De Educación 39 (2005): 127-168. 



11 
 

estaba ligado al trabajo y a la actividad física. 26 Este enfoque es valioso porque permite vincular 

el pensamiento de los médicos con algunas ideas que circulaban en la época y que servían de 

inspiración de algunos de los planteamientos de los médicos.  

Próximo a la historia intelectual, se encuentra el trabajo de Iván Olaya,27 quien observa la 

participación de médicos colombianos dentro de las redes epistémicas internacionales sobre la 

eugenesia. Este trabajo, muestra que, aunque en Colombia no existió una institucionalización de la 

eugenesia, sí hubo una relación epistémica con los movimientos internacionales, e incluso algunas 

leyes inspiradas en esta tendencia. En este sentido, el autor señala que durante el siglo XX las 

estrategias en Colombia se dirigieron más bien hacia la toma de medidas higiénicas y la 

puericultura, que también se encontraban enmarcadas en la dirección de las redes epistémicas 

internacionales en las que participaban algunos médicos colombianos, como Jorge Bejarano.28 

Cabe resaltar, además, el trabajo de María Fernanda Vásquez,29 quien se ha preguntado sobre la 

necesidad de repensar la adscripción del pensamiento sobre la degeneración y el mejoramiento 

racial a la eugenesia. Para Vásquez, la relación de los médicos colombianos con lo que se ha 

denominado el “movimiento eugenésico latinoamericano” es bastante cuestionable, a juzgar por la 

escasa relación de los médicos con el movimiento eugenista, pero también la limitada adopción de 

medidas y mención de autores vinculados a dicho movimiento. Este trabajo, por demás novedoso, 

también constituye un punto de partida para nuestra reflexión sobre la degeneración de la raza y el 

vínculo con la eugenesia. 

 
26 Existe además un trabajo en el cual se analiza la manera en que se desarrolló la discusión sobre la degeneración de 

la raza en torno a la educación en el departamento de Antioquia. Véase Carlos Arturo Ospina y Andrés Runge Peña, 

“Degeneración, regeneración y raza: el proyecto moderno en Antioquia, 1903-1930”, Anuario Colombiano de Historia 

Social y de la Cultura 43 (2016): 215-241. 
27 Iván Darío Olaya, “Colombia en las redes epistémicas transnacionales de eugenesia (1920-1940),” Historia y 

Sociedad 42 (2022): 11-36. 
28 Esta perspectiva es mantenida por Olaya en el trabajo más reciente sobre el tema. En este analiza la presencia de la 

eugenesia en el “clima de ideas” de las conferencias sobre la raza aunque no se mencionara, lo cual además habría 

derivado en la promulgación de leyes de carácter eugenésico entre 1920-1930, centradas especialmente en la 

puericultura y la inmigración. Véase Ivan Darío Olaya, “El proyecto eugenésico panamericano y sus redes técnico-

científicas. El caso de Colombia (1910- 1940)”, en Iván Olaya, Pilar González y Jorge Márquez (eds.), Raza, eugenesia 

y políticas públicas en América Latina, 1900-1950 (Bogotá: Editorial Universidad del Rosario, 2024), 309-331. 
29 Maria Fernanda Vásquez, “Degeneración y mejoramiento de la raza: ¿higiene social o eugenesia? Colombia, 1920-

1930”, História, Ciências, Saúde-Manguinhos 25 (2018): 145-158. Véase también María Fernanda Vásquez, “El papel 

de la teoría de la degeneración en la comprensión de las enfermedades mentales, Colombia primera mitad del siglo 

XX”, Historia y sociedad 34 (2018): 15-39. 



12 
 

Finalmente, hay que subrayar el trabajo de Pohl Valero,30 que se centra en la importancia dada a la 

alimentación como una forma de mejorar la raza bajo la concepción generalizada de que la 

alimentación constituía una fuente de energía para el cuerpo productivo, entendido por medio de 

la “analogía del motor”, bajo la cual, el alimento funciona como el combustible que mueve la 

productividad. Asimismo, muestra cómo esta idea también estuvo relacionada con la raza en tanto 

se vio por medio de la alimentación una posibilidad de mejorar la raza. Este trabajo ofrece una 

perspectiva interesante al prestar atención al uso que los autores daban al cuerpo como analogía de 

la máquina, lo cual en buena medida permite un acercamiento, desde otra óptica, al pensamiento 

biológico y médico de la época. 

En suma, con este paisaje historiográfico podemos darnos cuenta de la amplitud de trabajos que se 

han desarrollado sobre el problema de la degeneración de la raza en Colombia. Queda claro que no 

es un tema ignoto y que ha sido explorado buscando comprender varios aspectos de la 

intelectualidad y la política de la primera mitad del siglo XX, aunque no por ello deja de posibilitar 

nuevos análisis. De otro lado, es notorio que existen algunos consensos en la mayor parte de los 

trabajos que hemos mencionado. El primero de ellos es que la década de los veinte fue determinante 

en las discusiones sobre la degeneración de la raza en Colombia, de modo que la mayor parte de 

las investigaciones se centran en las “Conferencias sobre la raza” desarrolladas en 1920 a raíz de 

la publicación del texto Algunos signos de degeneración en Colombia y países similares del médico 

y político conservador Miguel Jiménez López –nuestro punto de partida–. 

Por otra parte, aunque hemos enfatizado en lo que los autores ponen en el centro de su análisis, 

también es evidente la imposibilidad de abordar un solo aspecto de la discusión sobre la 

degeneración de la raza. Por este motivo, los énfasis en la educación, inmigración, alimentación, 

legislación, o en cualquiera de los aspectos que se deseen analizar, siempre se traslapan con otras 

dimensiones del tema. En este sentido, se puede advertir la complejidad del problema y de las 

soluciones que se hacían presentes en la discusión sobre la degeneración de la raza y la pregunta 

por las condiciones de la población. 

Asimismo, podemos notar que, a pesar de que en gran parte de los trabajos se menciona la 

eugenesia como una tendencia general en el marco de la cual se desarrolla la discusión sobre los 

 
30 Stefan Pohl-Valero, “‘La raza entra por la boca’: energía, alimentación y eugenesia en Colombia, 1890-1940”, 

Hispanic American Historical Review 94 (2014): 455–486. 



13 
 

problemas de la raza, trabajos como el de María Fernanda Vásquez ayudan a identificar, en líneas 

generales, la manera en que se desarrolló la circulación de ideas sobre la degeneración de la raza 

en Colombia, pues usualmente se suele hablar de “darwinismo”, “neolamarckismo”31 o eugenesia 

de manera un tanto descuidada, sin prestar atención siquiera a las menciones de autores que 

representan diversas corrientes dentro del evolucionismo, el higienismo y la medicina. Añadido a 

esto, y con excepción de Eduardo Restrepo, los trabajos sobre la degeneración de la raza han 

obviado, en su mayor parte, la forma en que se concibe la “raza” y las implicaciones que la 

polisemia del término tendría en el establecimiento de líneas entre uno u otro autor o incluso en la 

razón de esa aparente falta de consenso. 

Por otra parte, algunos trabajos han dejado de lado la búsqueda de las condiciones que posibilitaron 

la emergencia de una discusión tan polémica como esta, enmarcada en un “mundo” que se extendía 

mucho más allá de los autores colombianos, y mucho más allá de los “modelos” argentino y 

mexicano. Lo anterior es llamativo si se tiene en cuenta que los mayores protagonistas en buena 

parte de las investigaciones son los médicos. A pesar de ello, la historiografía ha dejado de lado el 

propio intento de comprender la figura del médico más allá de su postura frente a la degeneración 

de la raza. Este trabajo busca ser un aporte en esa dirección. Si bien no intentamos reconstruir una 

figura completa del médico, sí esperamos ofrecer algunas coordenadas para pensar el marco en el 

que se desarrolla el discurso médico sobre la degeneración de la raza. Esta búsqueda implica una 

reflexión sobre la mirada médica del mundo a partir de las perspectivas que defienden los autores, 

en tanto estas nos pueden mostrar las “condiciones de posibilidad” de un discurso que busca pasar 

(y de hecho lo hace) de la normalización médica del cuerpo individual a la legislación jurídica del 

cuerpo social.32 

¿Médicos, políticos o intelectuales? 

Dicho todo lo anterior, debe quedar claro que en este trabajo buscamos comprender la forma en 

que los médicos colombianos de la década de 1920 caracterizaron biológica, intelectual y 

moralmente a la población. Desde nuestro punto de vista, aunque la mayor parte de la élite médica 

no aceptó explícitamente el diagnóstico de degeneración de la raza en Colombia, sí aceptaba las 

 
31 Incluso, Yolanda Guerra llega a afirmar (con un sustento que deja mucho que desear) que existe una influencia de 

Darwin y Galton en los autores de las Conferencias de la raza, sin tener en cuenta que, por lo menos en el caso de 

Galton, nunca es mencionado. Véase Yolanda Guerra García, “Vejez y eugenesia en Colombia. Consideraciones 

históricas y bioéticas”, Revista Latinoamericana de Bioética 16 (2016): 16.  
32 Michel Foucault, Genealogía del racismo (La Plata, Editorial Altamira, 1996), 73. 



14 
 

premisas que lo sustentaban, así como la patologización de una parte de la población. En 

consecuencia, el discurso sobre la degeneración de la raza justificaba la dominación política por 

parte de la élite médica, en tanto “[…] ubicar al pueblo como un ente incapacitado por un nefasto 

legado racial era ponerlo al margen de la política, fue una manera de deslegitimarlo.”33 El problema 

no era, por tanto, si había o no degeneración de la raza, sino quiénes eran los degenerados o 

enfermos. Con esto en mente, intentamos a responder a la pregunta ¿cómo se construyó el discurso 

médico sobre la degeneración de la raza colombiana en la década de 1920 y qué implicaciones 

tenía la forma en que se representaba la élite médica dentro de ese discurso? 

Para responder, tenemos que reflexionar no solamente sobre el sentido que se otorgaba a la 

“degeneración” y a la “raza”, sino también qué concepciones había detrás de la comprensión de 

estos conceptos. Incluso, habrá que reflexionar sobre la manera propia en que era dibujada la figura 

del médico, que a menudo se concebía a partir de elementos que intuitivamente no estaban 

relacionados con la medicina pero que sí hacían parte de su discurso. Debido a lo anterior, será 

necesario un acercamiento en el que confluyan elementos de la historia de la ciencia y también de 

la historia intelectual. 

Por una parte, será importante tener en mente la importancia de la tradición formativa y de los 

factores sociales dentro de la manera en que se construye la ciencia, debido a que “hay siempre un 

elemento aparentemente arbitrario, compuesto de casualidades personales e históricas, que 

constituye una parte componente de las creencias abrazadas por una comunidad científica dada en 

un momento dado.”34 En línea con lo anterior, presuponemos que la ciencia no puede pensarse 

como un elemento aislado del mundo y tampoco puede definirse como “científico” un 

planteamiento a partir de la aceptación o negación de un paradigma como “verdadero” o “falso”, 

pues más que buscar el valor de verdad de los discursos, nos interesa pensar por qué se construía 

tal o cual discurso y qué lo posibilitaba. Este planteamiento se apoya en lo dicho por Nancy 

Stephan, quien observa que “[…] la ciencia es una actividad altamente social, y no está aislada de 

los valores de la sociedad en la que se practica”.35 Consecuentemente, desde esta perspectiva no se 

puede pensar el conocimiento científico como un asunto neutral, teleológico y absoluto, porque la 

 
33 Loaiza, El poder letrado, 222. 
34 Thomas S. Khun, La estructura de las revoluciones científicas (Ciudad de México: Fondo de Cultura Económica, 

2024 [1962]), 106. 
35 Nancy Leys Stepan, “The hour of eugenics” Race, Gender and Nation in Latin América (New York, Cornell 

University, 1991), 9. Traducción libre. 



15 
 

aceptación o negación de una teoría o una idea o práctica científica implica mucho más que el 

“avance” del conocimiento o rezago de un grupo de científicos. No hay –ni hubo– seres humanos 

completamente racionales. Debido a lo anterior, concordamos con Canguilhem en afirmar que  

La historia de las ideas no es necesariamente congruente con la historia de las ciencias, pero 

como los científicos desarrollan su vida de hombres en un medio ambiente y en un entorno 

no exclusivamente científicos, la historia de las ciencias no puede dejar de lado a la historia 

de las ideas.36 

Más que preguntarnos por la historia de las ideas, nos interesa ubicar el discurso de los médicos en 

relación con los elementos exógenos a la medicina que lo componen. Debido a esto, hay que 

preguntarse por qué los médicos de inicios de siglo XX no solo discutieron sobre lo normal y lo 

patológico en el cuerpo individual, sino que también establecieron diagnósticos poblacionales por 

medio de la estadística, la sociología incipiente, y otras herramientas que les permitían construir 

un discurso científico que denotaba lo normal y lo patológico dentro del cuerpo social.37 

Así pues, al posicionarnos desde la historia de la ciencia –siempre pensándola en relación con el 

contexto de producción– asumimos la premisa de que el discurso médico era un discurso científico 

porque así era entendido dentro de la comunidad de interpretación. Por supuesto, que sea “discurso” 

implica pensar en el uso de la retórica científica por parte de los médicos, no tanto en el valor de 

verdad de sus afirmaciones. Lo anterior, requiere también reconocer que la ciencia no es ahistórica 

y se da en un contexto social determinado, lo cual deviene en preguntarnos sobre el trasfondo de 

ese discurso y sobre las razones de utilizar uno u otro argumento para defender la interpretación 

propia del problema de la degeneración de la raza.  Incluso, el lugar social de los médicos es 

relevante porque, además de ser médicos, en su mayor parte ocuparon lugares en diferentes 

entornos del gobierno, ya fuera como funcionarios, senadores, concejales e incluso ministros. En 

este sentido, no solamente podemos hablar de una relación bidireccional entre poder y saber desde 

el punto de vista de la legitimación que se busca por medio de la idea de “ciencia” sino también de 

una legitimación del médico como un sujeto necesario para la administración.38  

 
36 Georges Canguilhem, Lo normal y lo patológico (México: Siglo XXI editores, 2005), 23. 
37 Canguilhem, 185-203. 
38 Como bien menciona Foucault, “[…] poder y saber se implican directamente el uno al otro”. Michel Foucault, Vigilar 

y castigar: nacimiento de la prisión (México: Siglo XXI Editores, 2022), 37. 



16 
 

Por otra parte, la relación saber-poder implicará además un cuestionamiento de la existencia de 

“[…] un cuerpo definido y universal de conocimiento científico que posibilitó esos discursos y 

dando por sentadas la permanencia y eficacia de las representaciones sociales que surgieron de 

ellos”.39 Nos encontramos con que nuestro trabajo se desarrolla entre una perspectiva de la historia 

de la ciencia que intenta no alejar el discurso científico de su entorno social,40 pero también 

retomaremos algunos aspectos de la historia intelectual para pensar esa relación entre poder y saber, 

siempre teniendo en mente que ambos que se implican mutuamente. 

La historia intelectual es importante en esta tesis en tanto constituye una forma de acercarnos a las 

discusiones sobre la raza buscando las zonas grises que conforman el discurso médico, y que no 

pueden entenderse como conocimientos autorreferenciales –es decir, enmarcados en un mundo 

netamente “científico” o “médico”–. Por consiguiente, nos interesa pensar las relaciones del 

discurso de los médicos con autores de otras latitudes, siempre teniendo en cuenta que los médicos 

“[…] no adoptaban teorías extranjeras simplemente porque venían de fuera: al incorporarlas a las 

explicaciones que elaboraban sobre el mundo que los rodeaba, lo hacían de tal manera que dieran 

un significado a su propio lugar en esa realidad.”41 Esto quiere decir que nuestra forma de entender 

la relación con otros autores pasa por una presunción de que estos eran usados –que no simplemente 

absorbidos– por los médicos en la construcción de los discursos propios.42 En consecuencia, 

siguiendo a Dosse,43 será importante preguntarnos por el uso de los textos, esto es, la pregunta 

sobre por qué se cita a ciertos autores y no a otros.  Además de lo anterior, comprendemos que los 

discursos médicos sobre la degeneración de la raza son una oportunidad para observar el 

comportamiento del discurso médico más allá de sí mismo. Por este motivo, estimamos pertinente 

categorizar a los médicos como médicos-intelectuales. 

Debemos dejar claro que el adjetivo de “intelectual” ha sido utilizado en buena parte de los trabajos 

sobre el problema sin que necesariamente se haya intentado una definición. En parte, es probable 

 
39 Stefan Pohl Valero, “Perspectivas culturales para hacer historia de la ciencia en Colombia”, en Max Hering y Amada 

Pérez (eds.) Historia cultural desde Colombia: categorías y debates (Bogotá: Universidad Nacional de Colombia, 

Universidad de los Andes, Pontificia Universidad Javeriana, 2012), 411. 
40 Seguimos a Canguilhem en afirmar que “[…] la historia de las ciencias […] no sóIo se relaciona con un grupo de 

ciencias sin cohesión intrínseca, sino también con la no ciencia, con la ideología, con la práctica política y social”. 

Georges Canguilhem, Estudios de historia y filosofía de las ciencias (Buenos Aires, Amorrortu Editores, 2009), 21. 
41 Muñoz Rojas, “Más allá del problema racial”, 29. 
42 Vásquez, “Degeneración y mejoramiento de la raza”: 152.  
43 François Dosse, “La historia intelectual despúes del linguistic turn”, Historia y Grafía 23 (2004): 48. 



17 
 

que se deba a que los trabajos usualmente no se limitan a los médicos, aunque estos tengan una 

presencia mayoritaria. Un caso excepcional es el de Villegas, quien define a los intelectuales como 

“[…] aquellas personas especializadas en apropiarse, producir y difundir representaciones 

sociales”.44 Esta definición es retomada por García Mazo, quien a partir de ella categoriza a los 

médicos más bien como “intelectuales-médicos”, entendidos como 

[…]los académicos que, además de hacer parte de las áreas de la medicina, biología e higiene, 

se encargaron de construir “representaciones sociales” e imaginar la nación; haciéndolo 

desde sus áreas de conocimiento y persiguiendo un objetivo fundamental: el progreso y 

modernidad de Colombia. 45   

Habrían sido estos intelectuales-médicos los que introducirían planteamientos modernos, en 

contraste con los “clásicos”, en el proceso de construcción de la nación. Sin embargo, hay que 

hacer un par de señalamientos a la definición de García Mazo. Lo primero es que debemos 

preguntarnos a qué se refiere con aquello de “académicos”, puesto que, si bien pudiera ser un 

sinónimo de “intelectuales”, también pareciera ser una distinción entre la producción de 

representaciones y la especialización en las áreas de la medicina y la biología. Sea como fuere, hay 

un segundo aspecto –quizá más importante– a cuestionar, y tiene que ver justamente con la ausencia 

del vínculo claro del intelectual con el político. 

Es claro que la característica multifacética de lo que es el intelectual dificulta de cualquier forma 

una definición determinante.46 François Dosse muestra cómo en ocasiones la definición del 

intelectual puede ser aséptica mientras que en otras se encuentra claramente relacionado con la 

política, ya sea que se relacione con la protesta o el ejercicio de poder. En consecuencia, producir, 

distribuir y consumir representaciones sociales suele estar relacionado con lo político, pero no por 

ello se puede asumir como algo dado. En este sentido, Gilberto Loaiza apunta que, aunque en 

ocasiones se separe entre la “voluntad de saber” relacionada con lo intelectual y la “voluntad de 

poder” vinculada con lo político, “[...] también es cierto que buenos tramos de la historia moderna 

han exhibido una indeterminación entre el uno y el otro, que el político y el intelectual se han 

 
44 Villegas, “La élite intelectual colombiana”: 48. 
45 García Mazo, “Los intelectuales-médicos”, 20-21. 
46 En sus palabras: “[…] el intelectual puede definir muy numerosas identidades, que pueden coexistir en un mismo 

periodo”. François Dosse, La marcha de las ideas. Historia de los intelectuales, Historia intelectual (Valencia: 

Universitat de Valéncia, 2006), 34. 



18 
 

cristalizado en un mismo individuo”.47 Este vínculo entre ambas dimensiones dificultaría en buena 

medida la separación entre lo político y lo intelectual, de modo que, al pensar en los médicos 

colombianos y su relación con la discusión sobre la degeneración de la raza no podemos dejar de 

lado que, además de intelectuales –creadores de “representaciones”–, eran políticos. 

La mayor parte de los médicos a los que nos referiremos ostentaron cargos públicos en diferentes 

momentos de su vida. Miguel Jiménez López (1875-1955), para comenzar, era miembro del Partido 

Conservador,48 senador desde 1919 por el Departamento de Boyacá, y llegaría a ser ministro de 

gobierno (1921-22).49 Por su parte, el reconocido médico liberal Luis López de Mesa (1884-1967), 

además de haber sido concejal y diputado, también llegó a ocupar las carteras del Ministerio de 

educación (1934-35) y de Relaciones exteriores (1938-42).50 Asimismo, el médico vallecaucano 

Jorge Bejarano (1888-1966), de origen liberal, sería concejal de Bogotá, parlamentario, director de 

salubridad y posteriormente ministro de higiene (1946-49)51. Calixto Torres (1885-1960), también 

de origen liberal, sería concejal de Bogotá entre 1935 y 1937.52 En cambio, Alfonso Castro (1878-

1943), sería diputado de Antioquia y congresista, mientras que Roberto Restrepo (1897-1956), 

quien para 1920 era aún estudiante de medicina, llegaría a ser posteriormente gobernador del 

departamento de Caldas. Desde estos lugares, los médicos promovieron leyes, políticas públicas y 

crearon ministerios, lo cual claramente los vincula no solo a una “imaginación” de la nación, sino 

a una acción de construcción de ella. 

Agregado a lo anterior, los médicos que analizamos eran políticos en tanto miembros de esas clases 

dirigentes que se veían advocadas a guiar el proyecto nacional. Esto no implica que se los pueda 

pensar como sujetos homogéneos ni mucho menos que se pueda establecer una relación inmediata 

 
47 Gilberto Loaiza, “Los intelectuales y la historia política en Colombia”, en César Ayala (ed.) La Historia política hoy, 

sus métodos y las Ciencias Sociales (Bogotá: Universidad Nacional de Colombia, 2004), 64. 
48 El Partido Conservador es uno de los dos partidos más antiguos de Colombia. Fundado en 1849 por Mariano Ospina 

y José Eusebio Caro compartió, hasta 1991, la exclusividad bipartidista con el Partido Liberal, que fue fundado por 

Ezequiel Rojas en 1848. 
49 Véase Manuel Torres, “Un psiquiatra decimonónico en el siglo XX. Miguel Jiménez López (1875-1955)”, Revista 

Colombiana de Psiquiatría 30, no. 2 (2001): 113-140. 
50 Véase Rubén Ardila, “Entre la evolución, la psicología y la política: Luis López de Mesa, el primer psicólogo 

colombiano”, Persona 17 (2014): 71-76. 
51 Véase Zandra Pedraza, “Jorge Bejarano Martínez (1888-1966)”, en Carmen Millán, Guillermo Hoyos y Santiago 

Castro-Gómez (eds.), Pensamiento colombiano del siglo XX (Bogotá: Editorial Pontificia Universidad Javeriana, 

2013), 389-414. 
52 Concejo municipal de Bogotá, Registro Municipal. Cuarta época (Tomo VII) (Bogotá: Imprenta municipal, 1937), 

s.p. Biblioteca Virtual del Banco de la República. Hemeroteca Digital Histórica, Registro municipal. Véase también 

Abel Fernando Martínez, “El profesor Calixto Torres Umaña, padre de la pediatría en Colombia”, IATROS 7, no. 2 

(2016): 96-103. 



19 
 

entre ellos y el Estado.53 Es cierto que, como apuntamos al inicio, la medicina iba ocupando un 

lugar importante dentro del aparato estatal, pero también es cierto que los médicos no eran 

solamente médicos, y que por tanto no eran necesariamente escuchados por el gobierno porque 

tampoco eran simpatizantes de todos los gobernantes. Consecuentemente, no intentaremos 

encasillar a los médicos en la desgastada dupla del bipartidismo de la época dividiéndolos entre 

médicos liberales y conservadores. La filiación política es algo que debe tenerse en cuenta pero 

que no necesariamente será determinante en nuestro análisis si pensamos en que, aunque la mayor 

parte de los médicos eran liberales, definitivamente entendían de formas muy distintas lo que 

constituía el problema de la degeneración de la raza.  

En este sentido, a lo largo de la investigación, intentamos escapar de aquella dualidad que Elías 

Palti ve en la historia intelectual sobre el siglo XIX mexicano y que tiene que ver con una lectura 

teleológica que divide entre tradición y modernidad de manera análoga al 

liberalismo/conservadurismo.54 Debido a esto, entendemos más bien que la historia intelectual nos 

permite acercarnos a la discusión sobre la degeneración de la raza desde una perspectiva que rompa 

con el dualismo y que busque en las zonas grises los elementos para tomar en cuenta las 

particularidades de la discusión. Es por este motivo que nos adentraremos también en problemas 

que lindan con la historia conceptual, como el significado de la raza o la pregunta por lo moderno 

en el discurso de los médicos, aunque pensando siempre en la utilidad de las definiciones para 

comprender el discurso, que no en un seguimiento juicioso de su significado a lo largo del tiempo.  

Con todo, dejamos claro que partimos, para entender a los médicos como intelectuales, de una 

definición cercana a la de Villegas, pero que se distingue por hacer énfasis en un aspecto que nos 

interesa y es la “durabilidad” del ejercicio intelectual: 

El intelectual produce, distribuye y consume permanentemente símbolos, valores e ideas, por 

eso su obvio papel protagonice en el campo de la cultura. Todo esto significa que no se acepta 

como intelectual a un enunciador esporádico de ideas, sino a alguien que cumple su labor 

persuasora con una frecuencia que lo distingue y lo diferencia de otros actores de la vida 

 
53 Muñoz, “Más allá del determinismo”: 52. 
54 Véase Elías José Palti, “El malestar y la búsqueda. Sobre las aproximaciones dicotómicas a la historia intelectual 

latinoamericana”, Prismas, Revista de historia intelectual 3 (1999): 229. 



20 
 

pública. Es un seductor constante, dicen algunos. Con sus mensajes refuerza o cuestiona 

consensos, conquista o aleja auditorios.55 

Los médicos, desde nuestro punto de vista, eran intelectuales no solo por la discusión sobre la 

degeneración de la raza, sino porque constantemente se preocuparon por hacer parte de la vida 

pública y política. En buena medida coincidían con aquella tipología de intelectuales que Loaiza 

ve en el siglo XIX, que corresponde al “intelectual político”. Esto es así, porque los médicos 

llevaron a cabo un ejercicio intelectual ligado a sus propias sugerencias de reforma que no se 

limitaron a 1920, ni a esta década, sino que se extendieron durante buena parte del siglo XX. Por 

otro lado, los médicos escribían novelas, cuentos y ensayos que trascendían los claustros 

universitarios, las revistas médicas y los pasillos burocráticos para llegar a revistas misceláneas 

como Cromos, Cultura, El Gráfico, Revista Moderna e incluso Universidad, o que se extendían al 

público por medio de libros –sería larga la lista de libros sobre diversos temas publicados por los 

médicos–. Eran, pues, sujetos multifacéticos. 

Finalmente, hemos optado más bien por categorizar a nuestros sujetos de estudio como “médicos-

intelectuales”, debido a que consideramos que, antes que cualquier cosa, su papel como figuras 

médicas era lo que los autorizaba dentro de buena parte de los espacios que ocupaban. Por este 

motivo iniciamos esta introducción pensando en la emergencia del médico como un sujeto central 

tanto en la política como en la formación de aquella cosa indistinta, variopinta e inasible que 

Bejarano denominaba la “colombianidad”. 

Ahora bien, para desarrollar esta investigación hemos acudido especialmente a tres tipos de fuentes. 

La primera de ellas es la prensa, que ha sido útil tanto para reconstruir el “mundo” en el que se 

desarrolló la discusión como para dar cuenta de algunas reacciones por parte de médicos y 

profanos, sobre el problema de la degeneración. Un segundo tipo de fuentes, son las revistas de 

diversa índole, entre las cuales destacan las médicas, como el Repertorio de Medicina y Cirugía y 

la Gaceta Médica; aunque también algunas revistas en las que no era extraña la participación de 

los médicos, como Cultura, Cromos y Revista Moderna, por mencionar algunas. En tercer lugar, 

dentro de las fuentes utilizadas contamos los diferentes libros y folletos de la época que nos 

sirvieron de referencia para reconstruir el debate, así como la forma en la que se escribió antes y 

después de los años veinte sobre la degeneración y la raza. Cabe aclarar que, aunque dentro de los 

 
55 Loaiza, “Los intelectuales y la historia”: 67. 



21 
 

documentos utilizados se dio preeminencia a aquellos de y sobre los médicos, no por ello dejamos 

de lado en muchas ocasiones otras fuentes útiles para contextualizar el problema. 

División capitular 

En suma, nuestro trabajo se divide en tres capítulos. En el primero de ellos, indagamos por los 

elementos teóricos que fueron utilizados por los autores de la degeneración de la raza en sus 

análisis. Para ello, construimos algunos “paradigmas” en los que, a grandes rasgos, se enmarca la 

discusión sobre la degeneración de la raza. Además, abordamos de entrada un debate que subyace 

esta tesis y que tiene que ver con las características de lo moderno en el pensamiento médico detrás 

del discurso sobre la degeneración de la raza.  El objetivo de ese primer capítulo es ofrecer una 

serie de coordenadas sobre el “clima intelectual” y el contexto en el que se desarrolla la discusión, 

así como sobre la formación de los médicos y los usos argumentativos de algunas teorías. 

En el segundo capítulo nos centramos en la reconstrucción de la preocupación sobre la población 

y el progreso en siete momentos. En el primero mostramos el proceso de higienización de la 

preocupación por la población, abarca desde finales del siglo XIX hasta 1920. El segundo 

momento, incluye los textos posteriores a 1929 que releían o retomaban el problema de la 

degeneración de la raza. El tercero, cuarto y quinto, por su parte, son un intento de reconstrucción 

de la discusión sobre la degeneración de la raza en 1920. En el sexto momento intentamos ofrecer 

algunos elementos más interpretativos sobre los textos y las principales tesis que los rodearon, 

mientras que en el sexto, revisamos la manera en que se retomó la preocupación por la población 

y el progreso en la década del veinte. El séptimo y último apartado está dedicado a un breve análisis 

del trasegar de la discusión sobre la degeneración de la raza durante los años veinte. En este 

capítulo, exploramos la forma en la que se desarrolló la pregunta por la población en diferentes 

momentos, enfatizando en las diferentes posiciones de los médicos en la discusión sobre la 

degeneración de la raza. 

Por último, en el tercer capítulo abordamos algunos elementos que nos permiten pensar el 

eclecticismo subyacente en la discusión sobre la degeneración de la raza. Argumentamos, entonces, 

que la medicina y el médico en Colombia para la década del veinte tenía sus particularidades, pero 

que no por ello dejaban de estar situados en la modernidad. También en ese último capítulo, 

relacionamos los valores propios de la élite –y su autopercepción– con la manera en que se 

entendieron a la población y las posibilidades de progreso en Colombia. Mostramos, por tanto, que 



22 
 

los médicos se situaban como parte de la clase dominante, construyendo un discurso sacralizado 

de sí mismos con el objetivo de legitimar su quehacer y su posición. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



23 
 

Capítulo I: Polifonías en el mundo de los médicos colombianos 

La medicina, en tanto saber que implica una cierta racionalidad o forma de “ver” las cosas y 

también una serie de prácticas, no se encuentra desconectada de otros saberes. Aunque su objeto 

de estudio (el ser humano) también es objeto de otras disciplinas, la mirada del médico se distingue 

por su búsqueda de dilucidar en este objeto lo normal y lo patológico a partir de las señales que 

observa en su cuerpo,56 lo cual no implica que pueda escapar de sus prejuicios, ni de su forma de 

ordenar la realidad a partir de una u otra ideología, ni mucho menos de la propia concepción de la 

medicina como una práctica científica, pues como veremos, los médicos tampoco tienen una lectura 

uniforme del cuerpo. 

Por lo anterior, es difícil hacer una lectura de la manera en que los galenos observaron a la población 

desde una perspectiva que se centre únicamente en la ciencia médica, pues los médicos no ejercen 

sus prácticas, ni tampoco discuten sobre sus problemas únicamente con fines científicos. Incluso, 

detrás de la pretensión de una argumentación científica o la asunción de un papel científico se 

oculta una pretensión de posicionar un saber/argumento sobre otro que no lo es o lo es menos; es 

decir, una pretensión de poder, porque la producción de verdad implica una forma de ejercer 

poder.57 

Consecuentemente, toda pretensión de cientificidad es una pretensión política en tanto expresa el 

poder de la ciencia de contener la verdad que debe ser aceptada. Esta pretensión puede ser 

evidenciada en la práctica –común en los inicios del siglo XX– de llevar las discusiones médicas a 

la palestra pública, con cierto énfasis en lo relacionado con el “interés nacional”. Es común, por 

tanto, encontrar en la prensa de la época referencias a conferencias en las que los médicos –y otros 

sujetos, como abogados, pedagogos, y en menor medida ingenieros– discurren sobre temas 

trascendentes en auditorios, teatros y otros selectos espacios. 

De lo anterior deducimos entonces que, en nuestro estudio sobre el discurso de los médicos, 

partimos de algunos presupuestos: 1) que la discusión sobre la degeneración de la raza es una 

discusión científica (al menos retóricamente); 2) que también, en tanto discusión científica, es una 

discusión política y 3) que los elementos presentes en los discursos de los médicos no se 

 
56 Evidentemente la manera en que distingue va cambiando a lo largo del tiempo. Sobre esta distinción puede verse 

Canguilhem, Lo normal y lo patológico. 
57 Véase Foucault, Genealogía del racismo, 28. 



24 
 

circunscriben estrictamente al campo de la medicina. Este tercer presupuesto se tornará central en 

este capítulo, puesto que la necesidad de hurgar entre la enmarañada red de lecturas que pudieran 

haber hecho los autores surge de la búsqueda de una comprensión del discurso médico y de sus 

presupuestos más allá de una concepción disciplinar, lo cual, más que sugerencia nuestra, es 

insinuado desde el inicio del debate que abordamos: 

Me anticipo a declarar que no he pretendido sino plantear un problema sociológico digno del 

mayor estudio. Los más de los puntos en él contenidos están apenas esbozados y requieren 

ser explorados a fondo por los hombres de ciencia de Colombia y de los demás países de la 

América tropical.58 

Esta fue la forma en que Miguel Jiménez López cerró las palabras preliminares a la publicación 

que en 1920 daría paso a la discusión que nos ocupa. En ella era claro el reconocimiento del médico 

como una figura científica que no se limitaba a los problemas de la medicina, pues su saber permitía 

no solo el análisis de los cuerpos individuales, sino también del cuerpo social:  

Muy bien situados en su campo de estudio los estadistas y los sociólogos para apreciar los 

fenómenos de conjunto, pueden, en estas materias, ser eficazmente ayudados por nosotros 

[los médicos], los que estudiamos al individuo. Una vez más, el análisis del caso concreto 

presta elementos de valor para el gran trabajo de generalización.59 

Queda claro entonces que la intención de Jiménez era plantear un problema científico generalizante 

basándose en observaciones médicas de los cuerpos individuales. Ahora bien, el médico como 

analista del cuerpo social no podía circunscribir sus conocimientos a los desarrollos de la medicina, 

pues aunque el punto de partida del análisis fuera el “caso concreto”, se buscaba llegar a la 

generalización sociológica. El médico, en consecuencia, debió fundamentar sus puntos de vista 

partiendo de los conocimientos de la criminología, la antropología, la sociología, la filosofía e 

incluso la literatura. 

Dicho lo anterior, aclaramos que el problema que abordamos no se trata de médicos discutiendo 

sobre problemas de medicina, sino de médicos-intelectuales que debatieron sobre un asunto que 

pudo ser discutido por ellos en tanto sujetos capacitados portadores de las herramientas adecuadas 

 
58 Miguel Jiménez López, Nuestras Razas decaen. Algunos signos de degeneración en Colombia y países similares. El 

deber actual de la ciencia (Bogotá: Imprenta y litografía de Juan Casis, 1920), 4. 
59 Jiménez López, Nuestras Razas decaen, 1. 



25 
 

–médicas o no– para preguntar, observar y formular al cuerpo colectivo, porque “[…]para los 

estudiantes del organismo humano no hay en realidad un abismo que salvar a fin de llegar al estudio 

del organismo público”.60 

Por supuesto, al momento de entender las “herramientas”, pensamos en comprender las ideas que 

eran utilizadas por los médicos para argumentar sus puntos de vista. En ese sentido, la mayor parte 

de este capítulo es un intento de contextualizar a los médicos en su mundo, en el cual claramente 

se incluyen ese enmarañado mundo de doctrinas sobre la raza, la degeneración y la sociedad. De 

antemano, debemos advertir que siempre que intentemos establecer relaciones con autores 

intentaremos ceñirnos a las menciones hechas por los médicos teniendo siempre en mente que estos 

no hacían una recepción pasiva, sino que reinterpretaban y usaban los textos según sus 

requerimientos. 

La formación 

Nuestro análisis de las lecturas y la restricción a las menciones implica también una reflexión sobre 

la formación de los médicos, que en algunos casos fue detallada por ellos mismos. Por ejemplo, en 

1944 el médico liberal Jorge Bejarano (1888-1966), quien había participado en las discusiones 

sobre la degeneración de la raza, hacía un recuento sobre la influencia de la medicina francesa en 

Colombia donde relataba la relevancia que había tenido en la formación de varias generaciones 

médicas, hasta su presente: 

La influencia de la escuela francesa en nuestra medicina, no se ejerció y ha ejercido solamente 

porque hubiese sido importada hasta nosotros por los maestros que nos precedieron. Ella ha 

vivido y vive perennemente desde los anaqueles de la biblioteca de Santa Inés y del Parque 

de los Mártires.61  

La conferencia de Bejarano, quien se había especializado en Higiene en la Facultad de Medicina 

de París,62 fue un gran elogio a la medicina francesa. Allí se mencionaba no solo la frecuencia con 

que los médicos colombianos viajaban a continuar sus estudios en Francia, sino la configuración 

de todo el programa de estudios, desde el siglo XIX, a partir de la medicina francesa. De hecho, 

 
60 Luis Eduardo Nieto Caballero, “Palabras preliminares”, en Carlos E. Ardila O., Política Mundial (Bogotá: Editorial 

Minerva, 1935), viii. 
61 Bejarano, “Influencia de la escuela francesa”: 342. 
62 Véase Pedraza, “Jorge Bejarano”: 389. 



26 
 

esa idea ya había sido planteada por Bejarano años antes en un artículo titulado “Nuestra enseñanza 

médica”, donde afirmaba, con espíritu de crítica al aparente rezago de la educación médica 

colombiana, que “no poco del unilateralismo de que adolece nuestra educación médica, proviene 

en parte de la adhesión permanente a una sola escuela médica, que para nosotros ha sido la 

francesa”.63 Otra idea, anterior a la de Bejarano, sobre la formación de los médicos nos la ofrece 

Luis López de Mesa, quien afirmaba en una disquisición sobre la tradición filosófica en Colombia 

que 

En Colombia, fuéra [sic.] de algunos ensayos aislados, parecen enfrentadas estas dos 

escuelas. La escolástica es patrimonio de la mayoría de la nación, ligada íntimamente al clero 

y a un vigoroso partido político. La escuela espenceriana [sic.] heredó entre nosotros los 

elementos díscolos del sensualismo materialista de otra época y aunque no es canon de 

partido ni norma de oposición, sí tiene profundas simpatías entre los revolucionarios del país. 

Por mi parte sé decirle que a ambas escuelas quiero entrañablemente: me parecen el hogar 

lejano de mi espíritu, y no sin emoción contemplo sus muros agrietados, vacilante ya su techo 

protector.64  

El médico se situaba en un “período de transición” como consecuencia de que las dos escuelas 

predominantes (positivismo y escolástica) eran ya “añejas”,65 por lo que podemos situarlo dentro 

de una amplia tendencia de pensadores que exigía reformas en la educación en distintos niveles. 

Así, por ejemplo, el joven estudiante Roberto Restrepo se quejaba sobre la manera en que se daba 

la educación y acusaba al gobierno de poner como requisito el partidismo y la religión en la 

formación de los colegios de secundaria, lo cual tenía consecuencias en la educación 

universitaria.66 Por supuesto, Robledo no era único en su especie. Las quejas sobre los rezagos en 

la educación médica y científica en Colombia eran tan comunes que probablemente sobrepasaban 

las celebraciones –que también había– sobre avances en ese ramo. En 1911 se publicaba en la 

Gaceta médica un artículo anónimo desde el cual se criticaba la injerencia política del Ejecutivo 

 
63 Jorge Bejarano, “Nuestra enseñanza médica”, El Gráfico, no. 536, enero 29 de 1921, s.p. 
64 Luis López de Mesa, “Evolucionismo”, Cultura 1, no. 5 (junio 1915): 325. 
65 López de Mesa: 326. 
66 Roberto Restrepo, ¿Degenera la raza? Contribución a este importante problema en lo referente a nuestra Facultad 

de Medicina (Bogotá: Imprenta de la Luz, 1920),7. 



27 
 

en las decisiones de la universidad y las implicaciones que ello tenía en la educación. En este 

artículo también se afirmaba lapidariamente:  

Repetimos incesantemente que nuestro sistema educacionista necesita una reforma sustancial 

que lo ponga más de acuerdo con la evolución que las nuevas ideas científicas han venido 

imprimiendo á todo el orbe civilizado; reconocemos que estamos enfermos de barbarie; 

tenemos hombres suficientemente capaces de aconsejar el remedio que más convenga y, sin 

embargo permanecemos como los faquires penitentes, siempre en la misma posición 

estorbosa que acabará por agotarnos.67 

También se quejaba Miguel Jiménez López en 1917 de “[…] la educación tradicional de nuestro 

país, que, fomentando de manera excesiva y por consiguiente viciosa, la afición literaria, ahoga por 

completo el verdadero espíritu científico de la juventud.”68 Pero las quejas sobre el contenido de la 

educación, que podrían ampliarse, también se extendían a la necesidad de posicionar al médico 

dentro de la sociedad, razón por la cual se exigía una legislación médica69 al tiempo que se 

denunciaba la democratización de la educación, pues “lo poco costoso de los estudios profesionales 

despierta el deseo a jóvenes de muy medianas capacidades y de escasos recursos de fortuna, de 

coronar una carrera profesional”.70 Claramente, la relación calidad-precio ligaba a los jóvenes de 

“escasos recursos” a la poca inteligencia. 

Ahora bien, hay que precisar que las quejas sobre la educación tenían cierto sentido debido a que, 

para esta época, el sistema educativo se encontraba permeado en casi su totalidad por el catolicismo 

y la tradición neotomista (“escolástica”, si seguimos a López de Mesa), habiendo algunas 

excepciones como el Gimnasio Moderno de Bogotá, muy admirado por diferentes autores 

partidarios de la modernización educativa. La influencia de la Iglesia Católica Romana71 explica 

afirmaciones como la de Abel Martínez, quien sugiere que Colombia para la época era un país 

 
67 “Reforma universitaria”, Gaceta médica 1, no. 10 (agosto de 1911): 227. 
68 Miguel Jiménez López, “La producción científica en Colombia”, Cromos 3, no. 62 (abril 21 de 1917): 194. 
69 Son comunes las publicaciones sobre la necesidad de la legislación de las profesiones médicas y la profesionalización 

de las comadronas en órganos como la Gaceta médica, la Revista médica de Bogotá y el Repertorio de medicina y 

cirugía. Sobre esto véase Jorge Márquez Valderrama y Victoria Estrada Orrego, “Sacralizar el acto médico. Valores 

éticos y profesionales entre medicina y farmacia, Colombia, 1894-1914”, Historia Y MEMORIA 23 (2021): 131-159. 
70 Carlos Esguerra, “Discurso”, Revista médica de Bogotá, no. 386 (agosto de 1914): 426. 
71 Debemos aclarar que, en el contexto de este trabajo, siempre que hablemos de la Iglesia debe pensarse la Iglesia 

Católica, Apostólica y Romana. 



28 
 

“premoderno”, basándose en la evidente influencia de los curas en las instituciones y su capacidad 

para llegar incluso a cerrar cátedras de la Facultad de Medicina.72 

No obstante, aunque es cierto el peso que tenía la Iglesia en las decisiones políticas y educativas, 

afirmar que la medicina en Colombia era “premoderna” es negar lo que manifiesta el propio López 

de Mesa en su texto, así como otros anuncios que se pueden encontrar en las revistas médicas sobre 

los avances en la investigación, infraestructura, higiene y el progreso médico. La fuerza del 

catolicismo, la referencia a los autores clásicos (que podría entenderse como un rasgo de la 

modernidad), e incluso la existencia de un control fuerte por parte de la Iglesia en la administración 

no indican que la medicina fuera premoderna. Como lo muestran Saldarriaga y Giraldo,73 la 

cuestión educativa constituía un problema más complejo que no se puede leer de manera lineal. 

Tampoco así, como veremos, en el caso de la medicina, donde se hacían referencias a Durkheim y 

Franz Boas, aunque todavía existía la presencia del pensamiento miasmático.74 Por otra parte, 

hablar de “premodernidad” no deja de ofrecer un tufillo teleológico en la concepción de la historia, 

en un contexto en el que los propios autores criticaban la influencia del clero y buscaban implantar 

la “vida moderna” en Colombia. Justamente parte de esa interpretación que hacen los autores de la 

“obsolescencia” en la educación, la infraestructura y la ciencia podrían entenderse como parte de 

la condición moderna. 

Debido a todo lo anterior, en el primer apartado de este capítulo ofreceremos un brevísimo contexto 

introductorio. Asimismo, en el segundo nos dedicaremos a pensar la discusión sobre la 

degeneración de la raza como una discusión moderna “barrocamente”. Esta interpretación, busca 

ser comprensiva de la complejidad que implica pensar el pensamiento moderno. Por otra parte, 

pretendemos escapar del dualismo reduccionista que no deja de ver en la modernidad una 

superación del “Antiguo Régimen”. Nuestro análisis también pasa por preguntarse, por ejemplo, si 

la Iglesia Católica Romana constituye por antonomasia una institución “premoderna”: ¿qué acaso 

no es el neotomismo una búsqueda por la introducción de la Modernidad en la teología y la Iglesia 

 
72 Abel Martínez, La degeneración de la raza, 356-357. 
73 Oscar de Jesus Saldarriaga y Rafael Galindo Reyes, “¿Clásico o técnico? El bachillerato y la enseñanza secundaria 

en Colombia, 1903-1956”, História da Educação [En línea] 24 (2020). 10.1590/2236-3459/98995 
74 Un excelente recorrido inicial por los diferentes paradigmas médicos y su presencia en la medicina colombiana 

puede verse en Magnolia Arango Loboguerrero, “De los miasmas a la bacteriología, el cambio de paradigma médico 

en la explicación de la causa de las enfermedades. El caso de la tuberculosis”, en Jorge Márquez Valderrama y Víctor 

García García (eds.), Poder y saber en la historia de la salud en Colombia (Medellín: Editorial Lealon, 2006), 241-

268. 

http://doi.org/


29 
 

Católica?  Hacerse preguntas de ese tipo permite observar que en Colombia existía un clima 

intelectual variopinto que muestra, como veremos en seguida, una formación “barroca” de los 

médicos; que la amplitud de los autores que estos mencionaban es vasta, de modo que podríamos 

enunciar desde los “clásicos” de la filosofía hasta los criminólogos como Lombroso y Ferri.  

Por lo anterior, a pesar de la amplitud de autores mencionados por los médicos, sería un 

despropósito tratar de establecer relaciones entre el pensamiento filosófico de la Antigüedad y una 

discusión de inicios del siglo XX sobre un “problema sociológico”.  Sin embargo, es necesario 

tener en cuenta que dentro de los textos existe una amplia gama de referencias que, si bien no 

necesariamente serán útiles para interpretar el pensamiento de los médicos, sí nos permiten afirmar 

–desde ahora– que los médicos no vivían en un “mundo médico”. Más bien, los autores trataban 

de demostrar un cierto grado de cosmopolitismo y de erudición acudiendo a la antigua tradición 

del pensamiento occidental y haciendo gala de conocerla y de estar autorizados por ella. 

Además, los galenos acudían a sus colegas colombianos y extranjeros para sustentar sus 

argumentos a partir de estadísticas o estudios relacionados, por ejemplo, con la presencia de 

oxígeno en la sangre, o con las medidas de expulsión de úrea en la orina. No obstante, este tipo de 

referencias no son de nuestro interés en tanto denotan más bien una alusión meramente estadística. 

Nuestro centro de atención estará, entonces, en autores que puedan articularse a partir de las 

categorías raza y degeneración, o que permitan comprender los matices entre las posturas de los 

médicos. Por tanto, haremos un análisis de los autores que hayan discutido sobre el tema o que les 

sirvieron a los médicos para dar fuerza a sus propios argumentos sobre la existencia o no de un 

estado de degeneración de la raza.  

Teniendo en mente lo anterior, en el tercer apartado abordaremos de manera breve la forma en que 

se entendía el problema de la raza durante el siglo XIX no tanto como un antecedente sino como 

una condición de posibilidad de las discusiones sobre la raza en la década de 1920, debido a que 

los autores decimonónicos hicieron parte del corpus consultado por los médicos colombianos para 

defender sus puntos de vista. 

Por otra parte, tendremos en cuenta que un buen número de trabajos actuales sobre la degeneración 

de la raza se han limitado a afirmar la existencia del “neolamarckismo”, en tanto defensa de la 



30 
 

“heredabilidad de los caracteres adquiridos”.75 En otras ocasiones, se ha afirmado la supuesta 

influencia de autores como Galton, padre de la eugenesia.76 Por este motivo será importante revisar, 

en el cuarto apartado, la recepción del darwinismo en varias de sus vertientes, en la medida en que 

constituye el marco en el cual se ha clasificado constantemente la discusión sobre la degeneración 

de la raza.  

Lo anterior implica también un análisis sobre la distinción entre higienismo y eugenesia, cuya 

diferencia es relevante, pues la primera implicaría una lectura del cuerpo ligada a la implantación 

de medidas que permitan su mejoramiento a través del saneamiento del espacio y del cuerpo 

mismo, mientras que la segunda tendrá como centro la reproducción.77 De igual forma, aunque 

existían algunos puntos en común entre ambas propuestas de solución de los “problemas de la 

raza”, también es cierto que, comprendiéndolo en su propia época, puede plantearnos diferentes 

escenarios el que un autor hiciera o no mención de la higiene y de la eugenesia o se identifique en 

alguna de las dos corrientes. Así, con el ánimo de analizar la ambigüedad en su propio mundo, 

acudiremos ocasionalmente a otros autores que deliberaron sobre el tema en América Latina en los 

años veinte. Consecuentemente, nos centraremos en los autores mencionados por los médicos, pero 

también argumentaremos sobre las posibles razones que podrían explicar la ausencia de otros. Este 

será el tema del quinto apartado. 

Finalmente, en el sexto y último apartado, abordaremos la relación del pensamiento de algunos 

médicos con una tradición sociológica y antropológica que comenzaba a formarse, y que se 

encontraba ligada a la “desbiologización” de los problemas sociales, así como la puesta en duda de 

la supuesta superioridad de la raza blanca.  

1.1.Colombia en los albores del siglo XX 

 
75 Véase Restrepo, “Imágenes del ‘negro’”: 56; McGraw, al igual que Villegas, afirman por su parte la existencia de 

una corriente eugenista “neolamarckiana” en Colombia, véase McGraw, “Purificar la nación”: 63; Villegas, “Nación, 

intelectuales de elite”: 14. 
76 Por ejemplo, Yolanda Guerra García, afirma (con pocas pruebas) la existencia de la eugenesia en la legislación 

colombiana desde 1917. Véase Guerra, “Vejez y eugenesia en Colombia”: 140-161. También existen una amplia gama 

de trabajos que han afirmado la existencia de un debate eugenésico en la década del veinte: Pedraza, “El debate 

eugenésico”: 115-159; Castro-Gómez, “¿Disciplinar o poblar?”; Uribe Vergara, “Sociología biológica, eugenesia y 

biotipología”: 204-221; Charry, “Los intelectuales colombianos”: 55-70; Carrizosa Moog, “Eugenesia y 

discriminación en Colombia”: 58-63; Pohl-Valero, “‘La raza entra por la boca’: 455–486; García y Giraldo, “Esbozo 

de la apropiación política”: 81-102; Ospina Cruz y Runge Peña, “Degeneración, regeneración y raza”: 215-241; Olaya 

Peláez, “Colombia en las redes epistémicas transnacionales de eugenesia”: 11-36. 
77 Esta distinción se aclarará más adelante. 



31 
 

[…] a esta pobre patria no la conocen sus propios hijos, ni siquiera sus geógrafos e ingenieros! 

José Eustasio Rivera, La Vorágine78 

Por supuesto, como parte de la comprensión del lugar que ocupaban los médicos que participaron 

en la discusión sobre la degeneración de la raza, además de sus propios datos biográficos sobre los 

vínculos con la política y la membresía a algún sector de la élite, es importante conocer algo de “su 

mundo”. Debemos tener en mente que lo que desde 1886 se convirtió en la República de Colombia 

(un Estado centralista, católico y autoritario) era un territorio en gran medida “inexplorado” con 

una población variopinta, principalmente rural, que vivía en unas condiciones paupérrimas en 

términos de higiene, alimentación y educación. Claramente, una buena parte de aquel territorio 

“inexplorado” estaba habitado por diferentes pueblos indígenas que, en algunos casos, como en el 

Amazonas, estaban a merced de la explotación de colonos o de empresas extranjeras que extraían 

materias primas como las maderas o el caucho.79 

Por supuesto, la explotación no era una excentricidad de los territorios alejados o recién 

colonizados. La United Fruit Company hacía presencia en Colombia desde el siglo XIX, de modo 

que parte de la Costa atlántica conformaba uno de los tantos paraísos coloniales de Estados Unidos 

en América Latina. En esa región sucedió ese terrible y reconocido acontecimiento denominado la 

“masacre de las bananeras”, en diciembre de 1928, que era muestra de la visión extranjera del 

extractivismo, pero también de la mentalidad nacional con respecto a los levantamientos y huelgas 

producto de la proletarización del campo en un contexto en el que los grandes hacendados seguían 

manteniendo una relación cuasi-feudal en diversas partes del país.80 

Asimismo, para esta época comenzaba a ser colonizada gran parte de la cordillera central en lo que 

se ha denominado como la “Colonización antioqueña”. Este proceso, suponía una ampliación de la 

frontera agrícola, e incluso la creación de pequeñas fortunas a partir del ejercicio de la guaquería, 

 
78 José Eustasio Rivera, La vorágine. Primera edición 1924 (Bogotá: Universidad Nacional de Colombia, 2024), 213. 
79 Véase Rivera, La Vorágine. Un panorama excelente de la época y de las tensiones es ofrecido por Martha Saade 

Granados, “La racialización de un orden moral. ‘Sentidos comunes’ en la Colombia de la primera mitad del siglo XX”, 

en Tomás Pérez Vejo y Pablo Yankelevich (coord.), Raza y política en Hispanoamérica (España: Iberoamericana, 

Bonilla Artigas, El Colegio de México, 2018), 247-278. 
80 Véase Martínez, La degeneración de la raza, 343. También es interesante la manera en que el escritor y político 

boyacense Eduardo Caballero Calderón muestra, en su novela Siervo sin tierra (1954), la relación señorial que se 

seguía manteniendo en Boyacá durante la primera mitad del siglo XX. Siervo sin tierra (Bogotá: Biblioteca Nacional 

de Colombia, 2016 [en línea]). 



32 
 

que consistía en desenterrar los restos funerarios dejados por las comunidades indígenas que 

habitaron aquellos territorios.81 

En los albores del siglo XX Colombia había recién apagado las cenizas de la última de las 

numerosas guerras civiles del siglo XIX: la Guerra de los Mil Días, que en cierta medida había sido 

causante de la Independencia del Departamento de Panamá (1903) en anuencia con los Estados 

Unidos. Aun así, comenzaba una incipiente y lenta industrialización y se vinculaba lentamente a 

los mercados internacionales por medio de la exportación del café, el banano y otros productos 

agrícolas. Por otra parte, la industrialización y el desarrollo económico en el campo y la ciudad, 

significaba también el inicio de una proletarización, acompañada de la emergencia de los 

movimientos obreros y de una crítica social a las estructuras de poder imperantes, dando lugar a la 

emergencia de personajes como María Cano, “la Flor del Trabajo”, quien, junto con otro grupo de 

personas, fundarían el Partido Socialista Revolucionario en 1926 que posteriormente se convertiría 

en el Partido Comunista de Colombia (1930).82 

El surgimiento de estos movimientos daba cuenta además de las tensiones de la época entre un 

movimiento obrero que intentaba consolidarse y una élite política con tendencias autoritarias y 

represivas que temía sobremanera los movimientos revolucionarios evidenciados en otras latitudes, 

como la Revolución Bolchevique y la Revolución mexicana. Todas estas tensiones se relacionan 

con la gran interrogante sobre el progreso que marcó el tránsito entre el siglo XIX y el XX debido 

al escaso desarrollo económico que habían logrado varios países latinoamericanos al aproximarse 

a un siglo de las independencias de España.83 

En el caso colombiano, como en varios países latinoamericanos, el siglo XIX había estado lleno de 

inestabilidad, de cambios en las constituciones y de guerras civiles (hubo aproximadamente 11 

constituciones durante este siglo). Además, acababa de formalizarse, en 1909, la Independencia de 

Panamá (1903), hecho que desembocó en algunas revueltas e incluso determinó la renuncia del 

 
81 Existen algunos testimonios interesantes de la época sobre las aventuras de la guaquería. Véase Luis Arango 

Cardona, Recuerdos de la Guaquería en el Quindío (Armenia: Editorial Quin-gráficas, 1974 [1924]), 5. El texto 

original data de 1924 pero la reedición en 1974 se conserva, según su prologuista, tal y como se concibió la original. 

Véase también Segundo Henao, La Miscelánea (Armenia: Universidad del Quindío, 1986 [1921]); Luis Tejada, “El 

Quindío”, El Gráfico, no. 645 (mayo 26 de 1923), 709-711. 
82 Muñoz-Rojas, “Más allá del problema racial”, 15. 
83 Según Patricia Funes, la “morosidad del progreso” fue adjudicada en Latinoamérica en buena medida al mestizaje. 

Patricia Funes, “Entre microscopios y crisoles. Raza y nación en el Sur”, en Tomás Pérez Vejo y Pablo Yankelevich 

(coord.), Raza y política en Hispanoamérica (España: Iberoamericana, Bonilla Artigas, El Colegio de México, 2018), 

102-105. 



33 
 

presidente Rafael Reyes (1849-1921). Esta situación, además, remarcaba la amenaza de la 

expansión imperialista de los Estados Unidos sobre América Latina. 

En el campo intelectual, durante el siglo XIX se habrían consolidado las teorías raciales basadas 

en conocimiento científicos tanto en Europa como en América,84 así como la emergencia de la 

medicina – la psiquiatría, la higiene, la bacteriología– y las Ciencias sociales –que todavía, al 

menos en Colombia, no se profesionalizaban– como saberes necesarios para la administración del 

Estado.  Por lo anterior, para inicios de siglo XX los médicos comenzaban a ocupar un lugar 

importante en la política nacional, fungiendo como asesores o como promotores directos de leyes 

para el control de la población debido a su interpretación de la realidad social basada en un 

conocimiento científico y, por tanto, pretendidamente objetivo.  

De este modo, las discusiones sobre la degeneración de la raza emergían en un contexto en el cual 

los médicos, como figuras del poder y como miembros de la élite, reflexionaban sobre un proyecto 

político a partir de la lente científica. En última instancia, la pregunta por el estado degenerativo 

de la población facilitaba a los médicos: 1) insertarse de manera mucho más segura en el poder; 

pero también 2) evaluar las condiciones sociales que podían permitirles ejercer ese poder; y 

finalmente, 3) justificar los problemas políticos, higiénicos y morales a partir de la idea de una 

deficiencia en la población.  En otras palabras, el discurso sobre la raza era también una acción de 

reacomodo de la élite, que debía replantearse el proyecto nacional a partir de nuevas categorías, 

pero también de nuevos conocimientos y nuevas exigencias del mundo moderno. Si el problema 

en el siglo XIX era volver ciudadanos a los pobladores, en la década de 1920 era volverlos 

productivos. 

 

1.2.La degeneración de la raza y la modernidad de lo barroco 

Hemos observado, en la introducción a este capítulo, la importancia del catolicismo en la formación 

de los médicos colombianos. Era inevitable que en un país oficialmente católico el desarrollo de la 

medicina estuviera distanciado de la religión si pensamos que esta “[…] trasciende su propio campo 

 
84 No es que antes no hubieran existido teorías científicas sobre la raza, pero habrá que recordar que, en gran medida, 

los ilustrados serían quienes darían un “contenido científico” con una fuerte carga jerárquica a conceptos como 

“degeneración” y “raza”. Claude-Olivier Doron. Races et dégénérescence. L’émergence des savoirs sur l’homme 

anormal (Université Paris-Diderot - Paris VII, 2011), 776; Michael Yudell, “Breve historia del concepto de la raza”, 

Pasajes: Revista de pensamiento contemporáneo 44 (2014): 32-47. 



34 
 

sacral para proyectarse al campo social, cultural, económico y político”.85 Dicha trascendencia no 

solamente se presentaba a partir de la feligresía, sino que se establecía también por medio de lo 

político. En este sentido, la Iglesia católica había establecido en 1887 un concordato con el 

Gobierno de Colombia, en el cual se le otorgaban amplios poderes. Así, por ejemplo, en cuanto a 

la educación, el artículo 12 – y el 13– indicaba el ajuste obligatorio de los temas a los preceptos 

católicos: 

En las universidades y en los colegios, en las escuelas y en los demás centros de enseñanza, 

la educación é [sic.] instrucción pública se organizará y dirigirá en conformidad con los 

dogmas y la moral de la Religión Católica. La enseñanza religiosa será obligatoria en tales 

centros, y se observarán en ellos las prácticas piadosas de la Religión Católica.86 

Es pues, razonable, pensar que la educación no cumplía con estándares “modernos”, puesto que 

bien la ciencia pudo haber sido contraproducente a los dogmas católicos. Ahora bien, en nuestra 

reflexión anterior nos preguntábamos justamente sobre la pertinencia de concebir la medicina de 

la época –y a la propia Iglesia– como “premoderna”, lo cual constituye el objeto de este capítulo. 

Por supuesto, no pretendemos ofrecer una definición exhaustiva de lo que implica ser moderno, 

sino más bien plantear, a modo de provocación, la tesis de que la discusión sobre la degeneración 

de la raza constituía una discusión moderna con ciertas particularidades que se podrían entender 

como “barrocas”. Tras este argumento, está la idea de que no existe una única vía para la 

modernidad, razón por la cual no tiene mucho sentido hablar de medicina “premoderna” ni de 

“premodernidad”,87 al menos en lo que se refiere a la discusión sobre la degeneración de la raza. 

Modernidad (es) 

El análisis de la variedad de formas de la modernidad ha sido abordado desde diferentes puntos de 

vista. Así, por ejemplo, Josetxo Beriain, desde la sociología, ha explorado la manera en que se 

desarrolló la modernidad. En esta línea, observa la existencia de varias modernidades, enumerando 

cuatro de ellas: la europea, la estadounidense, la japonesa y la tendencia “antimodernista”. Lo que 

intenta mostrar Beriain, es que los conflictos producidos en la modernidad son, en buena medida, 

producto del desarrollo de diferentes tendencias dentro de la propia modernidad. Afirma, por tanto, 

 
85 Juan Luis Hernández Avendaño, Dios y el César (México: Universidad Iberoamericana, 2006), 10. 
86 Artículo 12, Concordato celebrado entre la Santa Sede y la República de Colombia, 31 de diciembre de 1887.  
87 Uno de los problemas de hablar de “premodernidad” es que se establece indistintamente una distinción que 

homogeneiza todo el “pasado” como “anterior a lo moderno”. 



35 
 

que “nunca existió una concepción homogénea y simple de modernidad. No hubo nunca 

homogeneidad de instituciones sociales, ni fueron los mismos grupos los protagonistas de ejecutar 

el programa cultural y político moderno.”88  

Específicamente para el caso latinoamericano, se puede pensar en lo interesante del análisis de 

Julio Ramos, quien, desde un análisis literario, explora la forma en que se construyó la 

modernización en el siglo XIX con ciertas distancias con respecto a la forma en que se desarrolló 

en Europa.89 A lo anterior, se puede añadir la reflexión, desde la filosofía, de Bolívar Echeverría, 

quien distingue cuatro tipos de formas de asumir la modernidad que implicarían además diferentes 

maneras de entender la relación bicéfala entre la modernidad y el capitalismo. La primera de ellas 

sería la forma realista, que constituiría la forma tradicional puritana y noreuropea, es decir, la forma 

hegemónica de la modernidad.90 La segunda de ellas, denominada “romántica”, implicaría la 

aceptación del capitalismo como “natural” al tiempo que vería en él un lastre. En este caso, el 

romántico intentaría apropiarse de la modernidad capitalista por medio de la exaltación de su propio 

ser, que terminaría a fin de cuentas en una idealización de esta modernidad. La tercera forma es 

denominada como “clásica”, que acarrearía una aceptación de la modernidad capitalista como una 

situación trágica e inevitable. Esta forma de afrontar la modernidad naturalizaría el capitalismo 

como una suerte de “mal necesario”. En contraposición a esas formas de vida, la cuarta forma de 

asumir la condición moderna, denominada “barroca”, comprendería la modernidad capitalista 

como necesaria al tiempo que busca trascenderla por medio de una tercera opción. Su característica 

supondría un punto de “empate” entre una propuesta progresista y ofensiva y otra conservadora y 

defensiva. La conjunción entre ambas tendría su punto articulador en lo barroco,91 que aparecería 

entonces como un “tercero excluido”, una construcción propia de la modernidad. Volveremos sobre 

esta “modernidad barroca” más adelante. Por supuesto, las discusiones sobre la modernidad han 

sido amplias, pero nos interesan los casos mencionados porque justamente permiten denotar la 

variedad de formas en que se ha abordado el asunto de la modernidad (o las modernidades). 

 
88 Josetxo Beriain, Modernidades en disputa (Barcelona: Anthropos Editorial, 2005), 74. 
89 Julio Ramos, Desencuentros de la modernidad en América Latina. Literatura y política en el siglo XIX (Buenos 

Aires: CLACSO, 2001). 
90 Bolívar Echeverría, La modernidad de lo barroco (Ciudad de México, Ediciones Era, 2000), 38. 
91 Bolívar, 47. 



36 
 

Algunas aproximaciones a la modernidad en Colombia 

Aunque en algunos casos no se haga una distinción entre la modernidad y la modernización, 

comenzaremos por aclarar ambos conceptos, en tanto estas nos permitirán evitar algunas 

confusiones al momento de pensar la modernidad para el contexto colombiano. Así, podemos 

afirmar que 

[..]la modernidad se puede definir alrededor de las particularidades que debe tener toda 

sociedad, mientras que la modernización, o más bien las modernizaciones, se refieren a las 

acciones dirigidas desde el Estado o por el Estado para lograr estas particularidades o 

atributos.92 

Esta definición, aunque algo ambigua, permite pensar en la modernidad como una cierta aspiración 

social, mientras la modernización sería la ejecución de dicha aspiración. Por supuesto, habría que 

cuestionarnos sobre si el proceso de modernización siempre se establece desde y para el Estado, o 

si más bien existen agentes modernizadores “paraestatales”, como los empresarios. En este sentido 

es importante lo apuntado por Jorge Orlando Melo, cuando asegura que la modernización 

 […] no se desarrolla en forma lineal y coherente, a una meta moderna. Elementos 

tradicionales y medernos [sic.] pueden combinarse en formas muy diversas de tal modo que 

en ocasiones instituciones tradicionales pueden ejercer una función modernizadora o 

estructuras sociales modernas pueden frenar el cambio en otros elementos del sistema 

social.93 

La falta de linealidad sería entonces un obstáculo para determinar a partir de qué momento una 

sociedad comenzaría a ser moderna, pero también implicaría que la modernización no se 

circunscribiría necesariamente a un asunto del y para el Estado. Por otra parte, Melo sí establece 

algunas de las características que tendría el “triunfo de la modernidad” a partir de tres revoluciones. 

La primera de ellas sería económica, que implicaría las diferentes dimensiones del desarrollo del 

capitalismo. La segunda, constituiría una revolución política en tanto forma de configuración de 

los estados modernos. Finalmente, la tercera, sería una revolución cultural caracterizada por el 

 
92 Gutiérrez, Ideología y prácticas higiénicas,76. 
93 Jorge Orlando Melo, “Proceso de modernización en Colombia, 1860-1950”, Revista UN 20 (1985): 31-32. 



37 
 

reemplazo de la familia y la Iglesia como transmisoras de las tradiciones debido a la aparición de 

la escuela y de la industria cultural como formadoras de la sociedad moderna. 

Continuando, desde una perspectiva cercana a la historia económica y política, Melo sitúa el 

período 1920-1930 como una transición hacia la modernidad en Colombia. Este proceso habría 

comenzado en diferentes formas desde el siglo XIX, con la aceptación temprana del modelo 

capitalista dentro de las élites colombianas, aun con las numerosas tensiones frente a su 

implementación. En este sentido, observa el establecimiento desde 1886 del proyecto político de 

la Regeneración como un intento de desarrollar una “modernidad tradicionalista” –que reaparecería 

constantemente–, en tanto buscaba el desarrollo del capitalismo protegiendo los valores 

tradicionales. Así, por ejemplo,  

Mientras se apoyaba el crecimiento económico y en particular del comercio internacional, el 

incremento de la escolaridad, vista como importante para la producción, y ciertas formas de 

conocimiento tecnológico, se rechazaban elementos centrales del pensamiento científico y se 

trataba de mantener el país aislado de las formas de pensamiento laico o liberal.94 

Ahora bien, el verdadero desarrollo económico –y en buena medida cultural– habría comenzado 

hasta finales de la década de 1920. Así, el autor considera que “[…] para 1930 se habían creado las 

condiciones fundamentales para el desarrollo de un proceso modernizador, y que el período de 

1930 a 1958 consolidó este proceso, aunque en un contexto particularmente contradictorio.”95 En 

consecuencia, Melo vincula el proceso de modernización nacional especialmente con el inicio del 

período de la Hegemonía Liberal (1930-1946).96  

Por otro lado, desde la historia intelectual, Gilberto Loaiza señala que “[…] la modernidad es la 

conjunción histórica de elementos de modernización, democratización y secularización.”97  En 

principio, estos tres elementos coincidirían con las tres revoluciones planteadas por Melo, en tanto 

harían parte de lo económico, lo político y lo cultural. Al mismo tiempo, el autor señala los años 

veinte como una época de transición hacia la modernidad, gracias en buena medida al proceso de 

 
94 Jorge Orlando Melo, “Algunas consideraciones globales sobre ‘modernidad’ y ‘modernización’ en el caso 

colombiano”, Análisis Político 10 (1990): 29. 
95 Melo: 30. 
96 Es la forma en la que se suele denominar el período durante el cual existió una continuidad de gobiernos dirigidos 

por el Partido Liberal colombiano.  
97 Loaiza, Poder Letrado, 270. 



38 
 

modernización que ve no solamente en la introducción de las tecnologías, sino en el desarrollo de 

tendencias políticas protofascistas, socialistas y comunistas. En consecuencia, el tránsito de los 

años veinte habría estado ligado a la emergencia de una generación intelectual que cuestionaba el 

orden, aunque nunca llegó a convertirse en hegemónica.98 Loaiza sitúa entonces el desarrollo de la 

modernidad en Colombia, al menos en términos intelectuales, entre 1920 y 1950. Sin embargo, 

advierte que 

[…] la modernidad no es una expresión pura ni plana, es una mezcla en terreno sinuoso. No 

hay individuos plenamente modernos ni plenamente arcaicos. Durante la primera mitad del 

siglo XX hubo un intenso diálogo en un universo de mutaciones que invadió lo público y lo 

privado.99  

En otras palabras, como Melo, Loaiza insiste en la necesidad de comprender la modernidad dentro 

de las propias contradicciones que presenta en un país como Colombia. Muestra de eso habrían de 

ser el establecimiento de las vanguardias literarias en un contexto permeado por el catolicismo 

durante buena parte del siglo XX.   

Como podemos observar, la modernidad representa un problema historiográfico espinoso desde 

donde sea que se observe. Ahora bien, en tanto problema espinoso, no dejaremos de notar que las 

periodizaciones, si bien no coinciden exactamente, sí nos dejan entrever que la década del veinte 

(nuestro período de interés), se ha entendido ya sea como un tránsito o como el inicio de la 

modernidad en Colombia. Por otra parte, las lecturas de Melo y de Loaiza, al sugerir las 

particularidades de la modernidad en Colombia, concordarían, al menos en parte, con la sugerencia 

de Ramos, Echeverría y Beriain sobre la multiplicidad de formas en que se puede entender la 

modernidad. Por supuesto, no quiere decir esto que coincidan en sus categorizaciones, pero sí en 

apuntar que la modernidad no es una sola. Empero, si hay modernidades múltiples y en una de ellas 

ingresó Colombia alrededor de la década del veinte, ¿es moderna la discusión sobre la degeneración 

de la raza? 

 
98 Loaiza, 239-264. 
99 Loaiza, 277. El capítulo “El umbral de nuestra modernidad” (267-288) constituye una buena reflexión sobre la 

modernidad intelectual.  



39 
 

Modernidad y degeneración de la raza 

Como bien anunciamos en la introducción al capítulo, parte de lo que se ha planteado sobre la 

discusión de la raza en Colombia ha supuesto pensar si esta constituyó un problema moderno. 

Desde la perspectiva de Zandra Pedraza, el debate sobre la degeneración de la raza en Colombia 

habría sido el iniciador de la modernidad en el país en tanto se preocupó por la centralidad del 

cuerpo como objeto de medidas eugenésicas e higiénicas. En buena medida, pensar el debate como 

moderno tendría que ver con lo que constituiría para Pedraza el sujeto moderno: 

Guardadas todas las distancias respecto a los procesos epicéntricos y a pesar de los 

desequilibrios globales de la modernización, el individuo moderno es aquel que cuestiona su 

historia y piensa, imagina y acomete su propia constitución y transformación, y lo hace en 

buena parte en el cuerpo, con el cuerpo y mediante el cuerpo.100  

Es claro que Pedraza reconoce la ambigüedad dentro de lo que observa como un acontecimiento 

iniciador de la modernidad, en tanto enuncia las diferencias con respecto a otras latitudes. Sin 

embargo, al situar el problema del “cuerpo” como cualidad de lo “moderno”, establece una nueva 

caracterización de aquello que se puede considerar parte de la modernidad y que puede ofrecer 

muchos puntos de vista. La ambigüedad de lo moderno en la discusión sobre la degeneración de la 

raza también es reconocida por Castro Gómez, quien no solo ve la modernidad en la discusión 

sobre la degeneración de la raza, sino que afirma que “[…] la modernidad que triunfó en el país 

fue aquella que arrastraba consigo las viejas herencias coloniales.”101 En otras palabras, Castro 

Gómez observa las contradicciones propias de esa modernidad que no pareciera cortar 

completamente con la “tradición”. Coincidiendo con lo anterior, desde ahora podemos advertir que, 

como veremos en el capítulo dos, el debate sobre la degeneración de la raza constituyó un giro en 

cuanto a la forma de concebir el cuerpo desde la medicina, pero ¿era por eso un debate moderno? 

En contraste con las perspectivas de Pedraza y Castro-Gómez, Martínez ha observado que la 

discusión sobre la degeneración de la raza se desarrollaba en un contexto “premoderno”. Desde la 

perspectiva de Martínez, “la modernidad supone una completa secularización de la sociedad, que 

no se da en la sociedad colombiana iniciando la década de 1920.”102 También considera fuera de la 

modernidad la argumentación no apegada a la “Ciencia y Razón”, las limitaciones a la 

 
100 Pedraza, “El debate eugenésico”: 117. 
101 Castro-Gómez: “¿Disciplinar o poblar?”: 55. 
102 Martínez, La degeneración, 357. 



40 
 

escolarización y otra cantidad de elementos que rodearían la discusión sobre la degeneración de la 

raza.103 

Lo interesante, en cualquier caso, de pensar si la discusión sobre la degeneración de la raza 

constituye parte del pensamiento moderno, es el contexto en el que se desarrolla. Bien hemos 

anunciado anteriormente, que al menos algunos autores de los que se han preocupado por pensar 

la modernidad en Colombia han hecho énfasis en aquella particularidad que constituye, por 

ejemplo, la existencia de un Estado con aspiraciones capitalistas, bastante autoritario, pero en el 

que existen intelectuales que comienzan a vincularse a las vanguardias modernistas. ¿Qué clase de 

sociedad sería esa? ¿Qué clase de discurso científico se puede formar en un contexto católico, 

carente de recursos científicos, pero con médicos que viajaron a Europa y a Estados Unidos a 

formarse y mejorar sus conocimientos? Desde nuestro punto de vista, la discusión sobre la 

degeneración de la raza se enmarca en una modernidad “barroca”.  

Modernidad barroca y degeneración de la raza 

El problema de lo moderno no es solamente un problema de la historiografía contemporánea. Por 

el contrario, también constituía una inquietud ya para la década de 1920. Así, solamente 

circunscribiéndonos a los textos que se enmarcan en la discusión sobre la degeneración de la raza, 

es un asunto que va y viene para hablar de varias cosas. Por una parte, es claro que lo “moderno” 

estaba relacionado con la “Edad moderna”, pero también con lo “contemporáneo”. En este sentido, 

coincidimos con Cataño en afirmar que  

lo moderno, es lo actual, lo hodierno, lo perteneciente al día de hoy, el ideario que mueve a 

los individuos del presente y modela su existencia, pero también es un proceso, una corriente 

de ideas y de estadios sociales con historia y desarrollos particulares.104  

Ambas formas de lo moderno se encuentran relacionadas con expresiones como la de “educación 

moderna”, de “conceptos modernos” o de “ciencias modernas”; incluso en este marco de ideas 

podría estar ubicado el mismo nombre de una revista: la Revista Moderna. Sin embargo, al 

desdoblar la idea de lo moderno como lo “actual”, también habría que pensar en la propia pregunta 

sobre el estado de degeneración de la población, lo cual claramente constituía buena parte de la 

 
103 Véase: “Miguel Jiménez López y el premoderno mundo del más o menos”: 84-90; “Ni Eugenesia, ni Biopolítica, 

ni Modernidad”: 321-323. 
104 Gonzalo Cataño, La introducción del pensamiento moderno en Colombia. El caso de Luis E. Nieto Arteta (Bogotá: 

Universidad Externado de Colombia, 2013), 17-18. 



41 
 

reflexión sobre este problema a partir de la sensación de atraso en la carrera evolutiva. Así, por lo 

menos, parecía sugerirlo Miguel Jiménez López: 

El estancamiento de que a veces se habla en la historia de los pueblos es una simple noción 

teórica que en la realidad corresponde a un retroceso, pues que la posición histórica de una 

colectividad es siempre relativa a la evolución de las demás, y, en esta concurrencia universal, 

guardar quietud cuando los émulos avanzan es abrir una distancia que crece con el crecer 

indetenible de los tiempos.105 

Queda claro que para Jiménez López la falta de progreso implicaba retroceso. En consecuencia, el 

problema de la población era que no parecía estar acorde con “los tiempos”. Esa sensación, 

constante en varios autores, también aquejaba a Luis López de Mesa, quien, sin embargo, sí se 

posicionaba explícitamente como un hombre con conocimientos “modernos”: 

Al entrar en la vida ciudadana me llené de confusión y pasmo por ver que eminentes hombres 

públicos no modernizaban nuestra Educación. ¿Era que ignorasen el progreso del mundo? 

No: Mayor fue mi desconcierto al hablar con ellos y saber de ellos todo cuanto yo sabía sobre 

reformas de la pedagogía moderna. ¿Dificultades de dinero? Una vez indiqué la posibilidad 

de hacer de las Escuelas normales una base científica de la Educación nacional, y no me 

oyeron. Pensé entonces que sería abulia y dejadez, y volví con un proyecto de cartillas para 

la educación popular. El Gobierno no tenía nada qué hacer, yo las conseguiría de especialistas 

en la industria, la pedagogía, la sociología y aun de la moral y de la religión católicas.106 

Hay varios aspectos que señalar de la reflexión de López de Mesa. El primero de ellos es su 

intención de modernizar la educación a partir de sus propios conocimientos sobre cómo hacerlo. 

El otro, más interesante, es que esa modernización no parecía excluir a “la moral y la religión 

católicas”. En otras palabras, el desarrollo de una educación nacional moderna, con “base 

científica”, no excluía necesariamente el catolicismo, lo cual lleva a preguntarnos ¿qué acaso no es 

la modernidad secular? ¿En qué clase de modernización estaba pensando López de Mesa? 

 
105 Miguel Jiménez López, “Primera conferencia”, en Luis López de Mesa (ed.) Los problemas de la raza en Colombia 

(Bogotá: Biblioteca Cultura, 1920), 44. 
106 López de Mesa, “Tercera conferencia”, en Luis López de Mesa (ed.)  Los problemas de la raza en Colombia 

(Bogotá: Biblioteca Cultura, 1920), 141. 



42 
 

Para responder a ambas preguntas, hemos de recordar que algunos de los autores revisados 

establecen una relación estrecha entre la secularización y la modernidad. Ahora bien, es claro que 

podríamos pensar en diversos sentidos que tiene la idea de secularización.107 Uno de ellos estaría 

en línea con la “revolución cultural” que haría parte de la modernidad desde la perspectiva de Melo. 

En consecuencia, estaría relacionada con el abandono de la Iglesia como una administradora de los 

valores culturales y la aparición de la escuela, el maestro o el médico como los portadores y 

reproductores de dichos valores. Por su parte, Loaiza define la secularización como “[…] una forma 

de desacralización, de separación de viejas creencias y autoridades, como una diferenciación de 

funciones a favor de la libertad creadora de cada individuo […]”.108 Claramente, esta definición 

estaría bastante relacionada con la de Melo en tanto las “viejas creencias y autoridades” estarían 

relacionadas con la moral y la religión católicas.  

Una definición más fina sobre la secularización es desarrollada por Dobbelaere quien analiza tres 

formas en que se ha entendido la secularización. Una de ellas, estaría vinculada con el cambio 

religioso, es decir, el cambio que ocurre en la postura de organizaciones religiosas en materia de 

creencias y rituales. La segunda tendría que ver con las variaciones en el comportamiento 

individual y la integración de las corporaciones religiosas. Finalmente, la tercera tendría que ver 

con la separación entre el mundo “secular” y la religión. Este último caso implicaría una 

desacralización y racionalización del mundo, es decir, la laicización. En realidad, Dobbelaere 

rechaza las dos primeras concepciones y define la secularización como “[…] un proceso de 

creciente independencia de esferas institucionales (tales como la política, la educación, la economía 

y la ciencia), cada una desarrollando su propia racionalidad, lo que implica el rechazo del omni-

abarcante reclamo de la religión.” 109 

Ahora bien, nuestra preocupación sobre la relación entre la modernidad y la secularización está 

relacionada con que esta se ha visto como uno de los mayores impedimentos para pensar la 

discusión sobre la degeneración de la raza como una discusión moderna. Aunque los vínculos entre 

la medicina y la religión quedarán más claros en el capítulo tres, ya hemos insistido lo suficiente 

en que en la formación y en el discurso médico existía una fuerte impronta católica. Ahora bien, 

 
107 En buena medida se suele relacionar el verbo “secularizar” con “laicizar”. De hecho, de las tres definiciones de la 

RAE sobre el término, dos tienen como sinónimo “laicizar”. Véase https://dle.rae.es/secularizar 
108 Loaiza, Poder Letrado, 284. 
109 Karel Dobbelaere, Secularización: Un Concepto Multi-Dimensional (México: Universidad Iberoamericana, 1994), 

10. 

https://dle.rae.es/secularizar


43 
 

desde nuestro punto de vista, la construcción, por parte de los autores, de un discurso sobre la 

modernidad, manteniendo la religión como parte de esta, ya debería sugerirnos la necesidad de 

cuestionar la relación suficiente y necesaria entre la secularización y la modernidad.  

Más allá de la multiplicidad ya apuntada, la modernidad debe entenderse como un proceso 

inacabado, siempre en trance, que “[…] si bien domina en términos reales sobre otros principios 

estructuradores no modernos o premodernos con los que se topa, está sin embargo lejos de haberlos 

anulado, enterrado y sustituido.”110 Consecuentemente, la modernidad sería víctima de sus propias 

contradicciones.  En cierta medida, pensar la modernidad a principios del siglo XX tendría que 

pasar por cuestionarse si, por ejemplo, las colonias africanas no constituían parte de esa modernidad 

aun cuando no estuvieran modernizadas. Es debido a lo anterior, que optamos por pensar la 

modernidad más bien a partir de “modos de ser/hacer”, lo cual nos permite ofrecer una perspectiva 

que intenta captar esa heterogeneidad. Esto es lo que Bolívar Echeverría ha denominado el ethos 

histórico: 

Por ethos de una época […] entendemos la respuesta que prevalece en ella ante la necesidad 

de superar el carácter insoportablemente contradictorio de su situación histórica especifica; 

respuesta que se da lo mismo como el uso o costumbre que protege objetivamente a la 

existencia humana frente a esa contradicción, que como la personalidad que identifica a la 

misma subjetivamente.111 

En otras palabras, el ethos histórico puede entenderse como una forma de asumir la época, razón 

por la cual supondría una serie de actitudes y valores específicos. No obstante, pensarlo como parte 

de nuestro análisis posibilita establecer una caracterización de los discursos médicos que se 

encontraban en esa ambigüedad de promover lo científico al tiempo defendían el catolicismo. Este 

asunto, que será analizado en el tercer capítulo, llega a su mayor expresión en la inclusión de 

elementos religiosos en el discurso de los médicos. Por otra parte, acercarnos al problema de lo 

moderno a partir del ethos permite comprender las diferentes formas en que se asumía la 

modernidad. Claramente, esta reflexión no debe estar aislada del propio contexto, razón por la cual 

hemos intentado desde un inicio definir la manera en que se ha situado la modernidad en Colombia.  

 
110 Bolívar Echeverría, ¿Qué es la modernidad? (Ciudad de México, UNAM: 2009), 12. 
111 Bolívar Echeverría, La modernidad de lo barroco, 83. 



44 
 

Regresando al caso del ethos, este se puede relacionar, por ejemplo, con las particularidades del 

desarrollo de Antioquia, que Jorge Orlando Melo distingue del resto del país, por haber tenido unas 

características afines al capitalismo europeo, aun con una fuerte presencia de la Iglesia.112 

Claramente, desde la propuesta de Echeverría, el ethos moderno hegemónico sería la versión 

“puritana y noreuropea”,113 siendo evidente que la manera en que se ha entendido usualmente la 

modernidad tiene una relación estrecha con este ethos. Sin embargo, así como habría un ethos 

hegemónico –el realista– nada indica que este fuera una forma “pura”, sino más bien una forma 

dominante que, sin embargo, no abandonaba otras que existían como formas de asumir la condición 

moderna.  

Una de esas formas –la forma “barroca”– implicaría una situación en la que contradictoriamente 

aparecerían dos formas de afrontar la condición moderna: “[…] una, progresista y ofensiva, que 

domina sobre otra, conservadora y defensiva, a la que sin embargo no puede eliminar y sustituir y 

en la que debe buscar ayuda ante las exigencias del objeto, que la desbordan.”114 Esa disposición a 

superar el problema sin posibilidad de excluir ninguna de las dos tendencias permite comprender 

las discusiones sobre la degeneración de la raza como un problema moderno, no en el sentido “real” 

de la modernidad capitalista y puritana, sino en un sentido que tenía un poco de intención de 

progreso y un poco de conservadurismo.  

Entendida de esta forma, la idea de la “modernidad barroca”, en tanto manifestación del ethos 

barroco, nos permite categorizar las contradicciones de los médicos colombianos y sus distintos 

abordajes del problema de la degeneración de la raza. Así, podemos observar que los médicos 

colombianos eran modernos en tanto creían en el progreso; también lo eran porque sus 

conocimientos, como la bacteriología, eran modernos; e incluso lo eran en la manera de introducir 

la Iglesia al proyecto de modernización, pues más que pensar en una protección estricta del dogma, 

veían la utilidad de la Iglesia católica –encarnada en la figura del cura– en la labor modernizadora 

del país.  

Por otra parte, las preocupaciones de los médicos por el desarrollo del país se articulaban siempre 

con una lectura de los peligros de la modernidad. Es por eso que al tiempo que hablaban de trabajo, 

 
112 Melo, “Proceso de modernización”: 39-40. 
113 Echeverría, La modernidad, 34. 
114 Echeverría, 47. 



45 
 

de la industrialización y del urbanismo, los médicos estaban en contra de “[…] la acción disolvente 

de la civilización contemporánea, que con sus teorías de relativismo científico y filosófico y con 

su afán de vivir, de lucrar, de gozar y de deslumbrar, va revaluando, si no invirtiendo, los valores 

morales.”115 Existía entre la mayor parte de los médicos un miedo a la pérdida de los valores. 

Algunos, como Calixto Torres, al reflexionar sobre la baja natalidad en los países desarrollados, 

observaba que “la lucha económica […] agregada a la exagerada sensualidad y a las exigencias de 

la vida moderna, han sido una llamada al problema del ‘Birth control’ […] problema que 

afortunadamente no ha asomado todavía sus fauces entre nuestro pueblo.”116 A esto agregaba 

la tendencia a considerar como una tara la maternidad –la más esencial y la más sublime de 

las funciones femeninas– por la predisposición absurda a poner a la mujer en connivencia 

con el hombre en todas las ramas de su actividad.117 

Claramente, la idea de la “más esencial de las funciones femeninas” no era solo de Torres. La mayor 

parte de los autores situaban a la mujer como ese “faro moral” de la familia; también como un ser 

“delicado e ingenuo” que requería la protección masculina.  Si bien es cierto que esta perspectiva 

no era extraña en otros países, sí lo era la idea particular que ello significaba para la familia. En 

Colombia, para la década de 1920, no había matrimonio civil, sino únicamente católico, lo cual 

estaba ligado además con la idea de familia “tradicional” cuya defensa requería que el trabajo fuera 

vedado para la mujer.118 

Además de lo anterior, el catolicismo fuerte era otra de las formas en que se mostraba esa 

particularidad que nos permite asegurar la existencia de una modernidad barroca en Colombia. Ese 

catolicismo pasaba por una introducción de la Iglesia en la dinámica social modernizadora. No se 

puede entender, por tanto, la modernidad colombiana sin atender al catolicismo. Ahora bien, 

tampoco se puede entender ese catolicismo sin determinar el grado de “modernización” del mismo. 

Afirmar, por ejemplo, la presencia del “neotomismo”, no puede dejar de lado que este pensamiento 

 
115 Luis López de Mesa, “Segunda conferencia”, en Luis López de Mesa (ed.) Los problemas de la raza en Colombia 

(Bogotá: Biblioteca Cultura, 1920), 101. 
116 Calixto Torres, “Cuarta conferencia”, en Luis López de Mesa (ed.) Los problemas de la raza en Colombia (Bogotá: 

Biblioteca Cultura, 1920), 176. 
117 Torres, 176. 
118 Sobre el lugar de los roles de género en la discusión sobre la degeneración de la raza véase Villegas, “Nación, 

intelectuales de elite”: 7-24. Por otra parte, es evidente que en otros contextos, el trabajo femenino era minusvalorado, 

lo cual dio pie a la existencia de reivindicaciones por los derechos laborales de las mujeres. Sin embargo, en Colombia, 

al menos durante el momento que analizamos, existía el temor de poner en peligro los valores tradicionales en la 

introducción de la mujer al mercado laboral emergente. Son, por tanto, dos situaciones distintas, aunque cercanas. 



46 
 

aparecía como una forma de modernización de la Iglesia católica a partir de la relación entre la 

religión y la ciencia.119 Esta exigencia era secundada por los médicos colombianos que veían 

determinante una reforma en la forma de actuar de la Iglesia, nunca su desaparición. 

Por supuesto, contrasta también el retrato de la manera en que se desarrollaba la educación 

científica en Colombia. A esto se refieren, como veremos en el capítulo dos, varios médicos, entre 

ellos Alfonso Castro y el estudiante Roberto Restrepo. Todos ellos se quejaban de la falta de 

laboratorios, de su inutilización o de su precariedad. Sin embargo, la sola conciencia de estos 

problemas es un indicador de un ethos moderno, más no de un país modernizado. Había, pues, un 

pensamiento moderno –manifestado a través del reconocimiento de la carencia– que conocía la 

importancia del saber experimental, pero no había condiciones para implementar ese saber. De 

hecho, aunque no hubiese estadísticas confiables –otro aspecto en el que coincidían todos los 

médicos– el reconocimiento de la necesidad de estas, así como la creación de sus propias 

estadísticas a través de estrategias como la encuesta no pueden menospreciarse como parte de ese 

pensamiento moderno. Los médicos colombianos entendían la importancia de la matematización 

de la ciencia, de otro modo no hubieran reconocido la carencia de conocimiento estadístico. 

Si bien es cierto que la medicina no era hegemónicamente “experimental” para 1920, sí había una 

necesidad en la época –reconocida por los médicos– de introducir “métodos modernos” en el 

ejercicio y la investigación de la medicina. La necesidad de las respectivas reformas era un síntoma, 

justamente, de esa falta de modernización, pero al mismo tiempo lo era de un intento por introducir 

lo “moderno”. Un ejemplo interesante al respecto es la bacteriología, que a pesar de su escaso 

desarrollo en lo respectivo al desarrollo de laboratorios –aunque ya desde la última década del siglo 

XIX se utilizaba el microscopio y se investigaba el bacilo de Koch–,120 hacía parte del lenguaje 

médico e intelectual.121 Incluso Lucas Caballero (1869-1942) –quien no era médico– escribía sobre 

 
119 Una perspectiva interesante sobre la importancia del neotomismo en las escuelas y su readaptación a los avances 

científicos en el siglo XIX y comienzos del XX se encuentra en Saldarriaga, “La filosofía neotomista”: 873-890. 
120 Arango Loboguerrero, “De los miasmas a la bacteriología”: 262. 
121 Veáse Victoria Eugenia Estrada, “La parasitología en la enseñanza médica en Colombia”, en Jorge Márquez 

Valderrama y Víctor García García (eds.), Poder y saber en la historia de la salud en Colombia (Medellín: Editorial 

Lealon, 2006), 193-226. Según la autora, algunos rasgos de la modernización de la medicina, como la enseñanza de la 

parasitología, se desarrollarían especialmente a partir de la década del veinte, aunque ya tenían avances desde finales 

del siglo XIX.  



47 
 

la “medicina microbiana”122 y su importancia en la higiene, mientras que Simón Araújo (1857-

1930) –un institutor– analizaba la recepción de la teoría microbiana en Colombia:  

Hace más de 25 años comenzaron a llegar a esta capital los primeros jóvenes médicos que 

estudiaron y aprendieron la ciencia de la vida de los infinitamente pequeños […] Los 

descubrimientos del sabio Pasteur […] comenzaron a invadir los cerebros de los jóvenes 

colombianos que estudiaban en Europa.123 

El conocimiento sobre ese mundo “infinitamente pequeño” circulaba desde antaño, pues ya para 

1889 se mencionaban las “innovaciones de la microbiología”.124 Hubo, también, referencias 

jocosas al asunto, como el artículo del cronista Luis Tejada titulado “La tiranía de los microbios”, 

donde levantaba una crítica a la “Higiene […] convertida en tiranía oficial con sus cloros y sus 

gases y sus vacunas. Todo aplicado a domicilio con o sin el consentimiento de la ciudadanía.”125 

Agregado a lo anterior, los médicos colombianos no se encontraban en un estado de aislamiento. 

Viajaban a Francia, conocían sistemas educativos en otros países y se enteraban de diferentes 

avances científicos. De hecho, las discusiones sobre la raza también fueron nutridas, como 

veremos, desde diferentes disciplinas dentro de la propia medicina en un contexto que comenzaba 

a requerir de la especialización. Se debatía entre higienismo y psiquiatría, se disputaban qué tipo 

de conocimientos médicos eran más ofrecían mejores soluciones para los problemas de la 

población.  

Pensar, en consecuencia, que la discusión sobre la degeneración de la raza se daba en una era 

premoderna, tiene que pasar por pensar más bien cómo un grupo de sujetos observaban y 

reinterpretaban los significados de la modernización. Por supuesto, esto no indica que faltaran 

también algunas búsquedas de secularización y de ingreso en esa modernidad “real”,126 sino más 

bien que la discusión sobre la degeneración de la raza debe entenderse como una discusión 

 
122 Lucas Caballero, “Octava conferencia”, en Luis López de Mesa (ed.) Los problemas de la raza en Colombia 

(Bogotá: Biblioteca Cultura, 1920), 292. 
123 Simón Araújo, “Séptima conferencia”, en Luis López de Mesa (ed.) Los problemas de la raza en Colombia (Bogotá: 

Biblioteca Cultura, 1920), 267. 
124 Véase Gabriel J. Castañeda, La Doctrina microbiana aplicada a la disquisición de la herencia patológica, su 

influencia en la medicina y los resultados sorprendentes obtenidos con la vacunación química de las enfermedades 

infecciosas (Bogotá: Imprenta de Vapor Zalamea hermanos, 1889). 
125 Luis Tejada [1920], “La tiranía de los microbios”, en Gilberto Loaiza Cano, Nueva Antología de Luis Tejada 

(Medellín: Universidad de Antioquia, 2008), 124. 
126 Véase sobre la “modernidad intelectual”, Loaiza, Poder Letrado, 268-288. 



48 
 

moderna, a pesar de sus particularidades. Los médicos eran conscientes de su situación en el mundo 

no solo como médicos, sino también como élites. Tenían una forma de recibir y reinterpretar lo 

“moderno”, así como de construir un discurso a partir de ello que no implicara un abandono 

completo de ciertas tradiciones. Es en este sentido que tenían un ethos barroco, manifestado, como 

veremos a lo largo de esta tesis, en los matices de su discurso, en la referencia a autores como 

Durkheim y Boas y al mismo tiempo a la Biblia sin que ello constituyera una contradicción 

aparente.  De hecho, habría que preguntarse –no responderemos– si la defensa del catolicismo 

como un factor de identidad no era parte de una propuesta civilizatoria desde América Latina que 

hacía una reinterpretación del pensamiento europeo para proponer un progreso distinto. 

Justamente, la hecatombe de la Gran Guerra había sido vista desde diferentes partes del mundo 

como un fracaso de la civilización europea, que luego de haber marcado el ritmo del progreso, 

parecía haber degenerado hasta la barbarie.127  

Finalmente, debemos abordar otro de los problemas importantes que justifican nuestra 

interpretación de las discusiones sobre la degeneración de la raza como un problema moderno. Este 

tiene que ver con la imposibilidad de una lectura de la ciencia como una dialéctica de avances 

progresivos y unívocos. Más que cuestionarnos sobre si el pensamiento de los médicos 

colombianos era científico o no, o afirmar que se encontraba en cierta etapa del conocimiento 

científico –lo que a toda vista tiene poco sentido– debemos preguntarnos sobre cómo era ese 

pensamiento científico y por qué era de tal o cual modo. Consecuentemente, a lo largo de este 

trabajo y en lo que sigue intentamos mostrar que el pensamiento de los médicos era moderno y 

católico, era político y médico, era higiénico y teológico; era, en todo caso, un pensamiento 

barroco. 

 

1.3.Degeneración y raza antes de la Degeneración de la raza 

Aunque los conceptos “degeneración” y “raza” –en sus acepciones modernas– guardan una 

relación más estrecha con la Historia Natural de la segunda mitad del siglo XVIII, su emergencia 

se encuentra relacionada con la crianza de animales, de modo que tienen un origen genealógico 

antes que clasificatorio.128  Así, la idea de “raza” emergió en España entre los siglos XV y XVI con 

 
127 Este asunto lo desarrollamos más en el segundo capítulo. 
128 Doron, Races et dégénérescence: 751-52. 



49 
 

un contenido peyorativo para hacer referencia a la calidad del linaje, en casos de personas que 

tenían una “mancha” en su sangre proveniente de antepasados moros o judíos.129 En consecuencia, 

era una forma de distinción horizontal y solo en algunos casos hacía referencia a la procedencia 

“noble” de alguna familia. Esta distinción, iría tornando cada vez más hacia un sentido étnico en 

la medida en que justificaba la dominación española de diversos pueblos a partir de la 

evangelización,130 hasta que en el siglo XVIII la “raza” obtendrá una definición científica y 

filosófica como forma de dividir a los seres humanos a partir de la unión de factores climáticos, 

geográficos, históricos, físicos, y naturales.131 En otras palabras, el concepto de “raza” era lo 

suficientemente ambiguo como para abarcar una gran cantidad de variables que permitían dividir 

a los seres humanos en diferentes tipos y de diferentes formas. 

Dentro de este ejercicio clasificatorio, fue fundamental el Systema Naturae (1735) de Carl Von 

Linneo (1707-1778), quien además de establecer una descripción de las especies presentes en la 

naturaleza, fue el primero en ofrecer una taxonomía de la especie humana, clasificada dentro del 

género Homo, como especie Homo sapiens, con sus seis variedades: Ferus, Americanus, 

Europaeus, Asiaticus, Afer y Monstrosus.132  La división linneana de la especie, más allá de basarse 

en características físicas, le atribuyó cualidades a cada una de las razas y también, como se puede 

notar en cuatro de las variedades (que serán los que se mantendrán mayormente), estuvo ligada a 

la ubicación geográfica: Asia, América, África y Europa.133 Hay que aclarar, sin embargo, que la 

taxonomía de Linneo no estableció una jerarquización entre las variedades,134 lo que no evita que 

 
129 Véase, Angélica Castillo Palma, “Informaciones y probanzas de limpieza de sangre. Teoría y realidad frente a la 

movilidad de la población novohispana producida por el mestizaje”, en Nikolaus Böttcher, Bernd Hausberger and Max 

S. Hering Torres, El peso de la sangre, limpios, mestizos y nobles en el mundo hispánico, 221. También en el 

“diccionario de autoridades” de 1737 aparece la definición: “Casta o calidad del origen o linage. Hablando de los 

hombres, se toma mui regularmente en mala parte.” Véase, RAE, Diccionario de autoridades (tomo 5) 1937. 

https://apps2.rae.es/DA.html; Christian Geulen, Breve historia del racismo (Madrid: Alianza Editorial, 2010), 16-21. 
130 Sobre este aspecto y otros de la “biopolítica colonial”, puede verse Daniel Nemser, “Biopolítica colonial. 

Genealogía de la concentración y racialización en la Nueva España (trad. Alan Cruz)”, Revista Fractal [en línea] 95 

(2025).  https://www.mxfractal.org/articulos/RevistaFractal95Nemser.php 
131 Geulen, Breve historia, 91. 
132 Linneo, Systema Naturae, 20-24.  
133 La clasificación de Linneo guarda una lógica más compleja en relación con la lógica clasificatoria. Sobre esto puede 

verse Doron, Races et dégénérescence, 769-776. 
134 Habrá que Linneo establece una taxonomía a partir de las categorías de clase, orden, género, especie y variedad de 

la especie. 

https://apps2.rae.es/DA.html
https://www.mxfractal.org/articulos/RevistaFractal95Nemser.php


50 
 

la manera en que describe cada una de estas posibilitara establecer en parte una jerarquía entre ellas 

en términos de lo “bueno” y lo “malo”, o al menos de lo preferible.135  

Ahora bien, la Historia Natural no solamente tendría como fundamento el razonamiento 

clasificatorio proveniente de la botánica y que sirve como arquetipo para Linneo; también se 

desarrolló a partir de un razonamiento genealógico, proveniente de la crianza de animales, que sería 

arquetipo para Jean Leclerc Buffon.136 Este último estilo “constituiría la condición esencial de 

emergencia del concepto de ‘raza’, así como el de ‘degeneración”.137 La teoría de Buffon, más que 

ofrecer una taxonomía, tendría entonces una preocupación por el origen de las variaciones 

humanas, que estaría vinculado con el clima.138 En consecuencia, la diferenciación racial implicaba 

usualmente una complementariedad con las teorías climáticas y a su vez con la degeneración como 

una forma de explicar la variación.139 

A partir de lo anterior, para la segunda mitad del siglo XVIII el concepto de “raza” tomaba un “[…] 

contenido científico en lo fundamental, y solo secundariamente ideológico”.140 De ahí que el 

término “raza”, aunque no apareciese con la Historia Natural, obtuviera un contenido a partir de 

esta, ubicándolo como una forma de clasificar y jerarquizar a los seres humanos por medio del 

discurso científico.141 Es de notar, sin embargo, que la idea de raza desde su origen apareció como 

una clasificación artificial, es decir, que no podía ser aplicada a la naturaleza propiamente, sino que 

más bien configuraba una categoría de puntos intermedios creados por el ser humano. En palabras 

de Geulen, la raza 

[…] apenas juega un papel cuando se trata de describir el mundo de la naturaleza. Más bien 

se utiliza para referirnos a las especies animales que se transformaron mediante la 

domesticación y la cría por el hombre, de ahí que hablemos de razas de perros o gatos, pero 

 
135 Paula Lipko y Federico di Pasquo, “De cómo la biología asume la existencia de las razas en el siglo XX”, Scientiae 

studia 6, no. 2 (2008): 221.  
136 Doron, Races et dégénérescence, 773. 
137 Doron, 776. Traducción libre. 
138 Véase Georges-Louis Leclerc de Buffon, Historia Natural, general y particular (Tomo V) (Madrid: Viuda de Don 

Joaquín Ibarra, 1796).  
139 Diana Ojeda, Mauricio Nieto y Paola Castaño, “El influjo del clima sobre los seres organizados y la retórica ilustrada 

en el Semanario del Nuevo Reyno de Granada”, Historia Crítica 30 (2005): 97. 
140 Geulen, Breve historia, 86. 
141 Debo aclarar que no es de mi interés entrar en cuestionamientos sobre la cientificidad o no de las distinciones 

raciales del siglo XIX, y, de hecho, concuerdo con Foucault en afirmar que debe haber una pregunta sobre qué se 

esconde tras el conocimiento científico, no tanto definir si algo es científico o no (evidentemente para el siglo XIX las 

clases humanas parten de una clasificación científica). Véase Foucault, Genealogía del racismo, 19-20.  



51 
 

no de razas de osos o pingüinos. Esto se debe a que el término “raza” no es en modo alguno 

un concepto originalmente zoológico-biológico que después se ha trasladado a los seres 

humanos. Sucede más bien al contrario.142 

Por su parte, la idea de “degeneración” surge ligada al pensamiento agronómico del siglo XVII-

XVIII, aunque será Buffon quien le dará un sentido científico propiamente dicho a mediados del 

siglo XVIII.143 La introducción de la degeneración en la Historia Natural estaría relacionada con la 

explicación buffoniana de la variación racial a partir del clima como un factor modificador de la 

raza blanca primitiva, cuyas variaciones constituirían degeneraciones de esta raza original.144 En 

consecuencia, desde su emergencia buffoniana la “degeneración” guardó una relación estrecha con 

la “raza.” Pero, ¿qué relación tiene la manera en que se concibió la degeneración y la raza en la 

Historia Natural con los médicos colombianos de inicios de la década del veinte, a más de un siglo 

de distancia temporal?  No es tanto el origen, sino más bien la relación que guardaban los conceptos 

de raza y degeneración en la década del veinte con la manera en que se concebían en la Historia 

Natural. De hecho, Francisco José de Caldas (1768-1816) –el gran ilustrado neogranadino– fue 

mencionado en diversas ocasiones, ya como un ejemplo de eminencia, ya como una referencia 

autorizada para hablar de clima y geografía. Especialmente se hacía referencia en 1920 a su famoso 

texto El influjo del clima sobre los seres organizados publicado en 1808.145 Miguel Jiménez López 

(1875-1955), por ejemplo, se basó en la autoridad del texto de Caldas para afirmar que  

Es, pues, legítimo y ajustado a los datos de la Historia Natural el pensar que la especie 

humana establecida en nuestra zona ha sufrido la influencia del clima y ha adquirido, por esta 

causa, caracteres que la diferencias un tanto de los habitantes de las zonas templadas.146 

Por supuesto, Caldas no fue el único naturalista que mereció la mención de los médicos 

colombianos, pero es importante debido a que era visto como una autoridad científica local –

además de ser un héroe de la Independencia–, en la misma posición de naturalistas como Alexander 

Von Humboldt (1759-1869), quien conoció América y recorrió el Nuevo Reino de Granada. De 

 
142 Geulen, Breve historia, 17. 
143 Doron. Races et dégénérescence, 422. 
144 Véase Buffon, Historia Natural, 142. 
145 Francisco José de Caldas, “El influxo del clima sobre los seres organizados”, Semanario de la Nueva Granada 22-

30 (1808): 200-272. 
146 Miguel Jiménez López, “Novena conferencia”, en López de Mesa, Luis (ed.) Los problemas de la raza en Colombia 

(Bogotá: Biblioteca Cultura, 1920), 341. 



52 
 

estos personajes eran referidas en los textos de los médicos las experiencias de viaje, las 

características morfológicas y espirituales que otorgaban a los seres humanos a partir de la 

craneometría o la mera observación; y no menos importante, la relación entre la raza, la 

degeneración y el clima. 

Sin duda, las referencias al pensamiento del siglo XVIII no implican que los médicos fueran ajenos 

a otro tipo de avances científicos, o que estuvieran “rezagados” con respecto a lo que sucedía en el 

mundo contemporáneo; más bien, deben leerse como parte de la formación que todavía 

contemplaba la Historia Natural dentro de un corpus científico e histórico que podía ser utilizado; 

usualmente acudiendo a las comparaciones entre las observaciones del presente y las del pasado. 

Por otra parte, no era una excentricidad de los médicos colombianos acudir a las fuentes de la 

Historia Natural. De hecho, algunas disciplinas médicas –como la psiquiatría– guardaban una 

relación estrecha con el naturalismo debido a que, como bien mencionamos, la emergencia de los 

conceptos “raza” y “degeneración” fueron posibles gracias a este pensamiento. Verbigracia, la 

Teoría de la degeneración desarrollada por August Morel, y aún no desaparecida para la década del 

veinte, se fundamentaba principalmente en la Historia Natural de Buffon. 147 Lo importante de esta 

teoría es que el médico Miguel Jiménez López –iniciador de la discusión sobre la degeneración de 

la raza– tomó su concepto de degeneración de Morel: “desde que el sabio francés Morel estableció, 

allá por los años de 1857, la doctrina de la degeneración, que es hoy la piedra angular de Psiquiatria 

[sic.], se entiende por tal ‘una desviación enfermiza de un tipo primitivo.”148 

La particularidad de la lectura y utilización de la teoría de la degeneración por parte de Jiménez 

López se encuentra, como lo apunta María Fernanda Vásquez, en que la trasladó de un problema 

médico –la degeneración– a un problema político, redefiniendo la manera en que se comprendía la 

degeneración de la raza y vinculándola a la pregunta por el progreso nacional,149 puesto que ambas 

habían estado relativamente separadas antes de la intervención del médico colombiano o por lo 

menos no habían sido tan explícitamente relacionadas. 

 
147 Sobre la relación del degeneracionismo y el naturalismo ilustrado Sandra Caponi, “Para una genealogía de la 

anormalidad: la teoría de la degeneración de Morel” Scientiae Studia [online] 7, no. 3 (2009): 429-430 ; Véase también 

B. August Morel, Traité des dégénérescences physiques, intellectuelles et morales de l’espèce humaine et des causes 

qui produisent ces variétés maladives (Paris: Baillière, 1857).   
148 Miguel Jiménez López, “Primera conferencia”, en López de Mesa, Luis (ed.) Los problemas de la raza en Colombia 

(Bogotá: Biblioteca Cultura, 1920), 45. 
149 Vásquez, “El papel de la teoría de la degeneración”, 35. 



53 
 

En suma, la importancia de ubicar la emergencia de los conceptos “degeneración” y “raza” en el 

naturalismo del siglo XVIII, se encuentra justamente en el hecho de que el pensamiento 

decimonónico y aun los planteamientos de los médicos colombianos de la década del veinte, fueron 

herederos de dichos conceptos, lo que se demuestra en que todavía considerasen como autores de 

referencia a los propios naturalistas.  Además, en los textos de autores como August Morel, hubo 

un intento por apropiar, desde la medicina, los conceptos e ideas que emergieron con el naturalismo, 

lo que implica también que siempre que leamos a los médicos colombianos debemos tener en mente 

que algunas de sus ideas son reinterpretaciones o apropiaciones hechas por ellos o por otros autores 

que tienen su origen en la Historia Natural. 

 

1.4.Evolucionismo 

Además de los conceptos ligados al degeneracionismo moreliano y al naturalismo, los autores de 

la degeneración de la raza acudían en diferentes momentos a varios autores que encarnarían lo que 

denominamos el “paradigma evolucionista”. Entendemos por paradigma evolucionista una serie 

de teorías que consideran de alguna u otra forma que existe un constante cambio indeterminado 

(normalmente progresivo) de las especies y de las sociedades.150 Por supuesto, la idea de cambio 

no era ajena a la Historia Natural, pues como hemos mencionado, Buffon, por ejemplo, concebía 

la existencia de las razas a partir de los cambios en una sola raza primigenia. Sin embargo, el 

cambio en la Historia Natural seguía limitado por el plan divino:  

En la Historia Natural, cada cambio había sido considerado como un mecanismo natural, esto 

es, previsible y, sobre todo, regular. Por el contrario, en la idea de la evolución, el propio 

cambio tenía una función de intervención y transformación en el proceso total, lo que hacía 

que las previsiones fueran cuando menos difíciles.151 

La evolución introdujo el azar y la indeterminación como partes fundamentales de ese proceso de 

cambio. Ahora bien, el azar, normalmente relacionado con la herencia o el medio ambiente, 

permitió desarrollar durante el siglo XIX varias ideas sobre la posibilidad de manipular el proceso 

evolutivo por medio de la alteración de estos factores. Esa perspectiva se iría consolidando durante 

 
150 Geulen, Breve historia, 95-101. 
151 Geulen, 95. 



54 
 

el tránsito hacia el siglo XX. Surgieron, entonces, dos vertientes –con todas sus variaciones– que 

buscaban manipular ese desarrollo. Una enfocada en la crianza y otra enfocada en la creación. La 

primera fue entendida como “una conducción hacia formas naturales deseadas por medio de 

determinadas influencias del entorno” y la segunda como “una selección de las propiedades 

deseadas y de la eliminación de las indeseadas”.152 Evidentemente, dentro estas dos tendencias 

pueden encajar una cantidad multifacética de propuestas que no se limitan a la línea eugenésica, 

dentro de la cual se suele encasillar cualquier discusión o idea sobre el mejoramiento de la 

población o manipulación del proceso evolutivo. 

La confusión entre el evolucionismo y la eugenesia se debe a la generalidad y ligereza con la que 

se ha comprendido aquello que buena parte de los autores llaman el “darwinismo social”, cuya 

premisa básica sería la utilización del principio de “selección natural” para explicar diferencias 

sociales. También tiene relación dicha confusión, como apunta Héctor Palma, con la falta de 

distinción entre eugenesia, esterilización, “darwinismo social” y racismo.153 De hecho, la forma en 

que usualmente se categoriza el paradigma evolucionista como “darwinismo social” constituye  

[…] una expresión equívoca –y probablemente errónea– y poco útil historiográficamente 

para dar cuenta de la relación entre la teoría darwiniana y otras expresiones sociológicas y 

políticas del evolucionismo que, en el siglo XIX, se convirtió en una potentísima metáfora 

articuladora de las explicaciones sobre lo social.154 

Debido a lo anterior, preferimos utilizar el término “evolucionismo” con el fin de no vincular 

ligeramente toda la gama y variedad de perspectivas con el “darwinismo” ni mucho menos con la 

eugenesia. Sabemos que la analogía entre lo natural y lo social no fue una particularidad del 

darwinismo, y de hecho, en la actualidad se ha discutido si la aplicación del principio de selección 

natural a las perspectivas sociales partía de una interpretación literal de las metáforas sobre la 

“supervivencia del más apto” en Darwin,155 o de Herbert Spencer, quien habría acuñado la idea de 

la “supervivencia del más apto”.156 

 
152 Geulen, 99. 
153 Héctor A. Palma, “Configuraciones del racismo en el movimiento eugenésico”, en Iván Olaya, Pilar González y 

Jorge Márquez (eds.) Raza, eugenesia y políticas públicas en América Latina, 1900-1950 (Bogotá: Editorial 

Universidad del Rosario, 2024), 4. 
154 Palma, “configuraciones del racismo”, 4. 
155 Geulen, Breve historia, 95-133. 
156 Vease Álvaro Espina, “Presentación: El darwinismo social: De Spencer a Bagehot”, Reis 110 (2005):177.  



55 
 

Es claro que Spencer fue quien probablemente llevó más lejos el paradigma evolucionista, pues 

desarrolló todo un sistema filosófico a partir de la Ley de la evolución. Según el filósofo inglés, a 

partir de dicha ley se podría explicar el desarrollo de todas las cosas en el mundo, incluyendo el 

comportamiento de las sociedades.157 De hecho, el mismo Spencer, en la sexta edición de sus First 

Principles se distanció de Darwin y afirmó haberse anticipado a la teoría darwiniana debido a una 

publicación anterior suya, lo que claramente pone en duda su adscripción a ese “darwinismo 

social”.158 Además de lo anterior, Spencer es un buen ejemplo de las diferencias dentro de los 

autores evolucionistas, pues su interpretación de la evolución es cíclica, de manera que, además de 

un proceso de “progreso”, también implicaría una “disolución”.159 En contraste, el paradigma de 

Darwin, difícilmente podría estar en línea con estos planteamientos. 

Por supuesto, uno de los problemas de identificar las vertientes del evolucionismo como una unidad 

es que desdibuja líneas borrosas, pero no por ello menos importantes, entre uno y otro de los autores 

que podríamos ubicar dentro de este paradigma. Todavía más complicado es interpretar el 

evolucionismo o el “darwinismo social” como un sinónimo de eugenesia, puesto que esta disciplina 

sería una de las muchas expresiones del evolucionismo. Justamente en el enmarañado mundo de 

las ideas evolucionistas y de los postulados sobre el mejoramiento de la raza se encuentra la 

dificultad de identificar cuál era la tendencia predominante en los médicos colombianos debido a 

la variedad de propuestas y de interpretaciones sobre la degeneración, la evolución y la 

regeneración.  Incluso, debemos tener en mente que la mención de uno o varios de estos autores 

no implicaba en ningún caso una fidelidad a sus teorías, pero sí hace posible el establecimiento de 

algunas relaciones a partir de la mención/omisión de uno u otro autor, así como la relación entre el 

discurso de alguno de los médicos con estos autores.  

Por ejemplo, Miguel Jiménez López mencionaba a Spencer retomando sus recomendaciones sobre 

la negatividad del cruce de los japoneses con los occidentales,160 pero también mencionaba a Russel 

Wallace (1823-1913) al referirse a su idea errónea sobre la posible aclimatación de las razas 

europeas en los trópicos.161 Por otra parte, Jorge Bejarano citaba los Principios de biología de 

 
157 Véase Herbert Spencer, First Principles (Second edition) (London: Williams and Norgate, 1867), 396. 
158 Véase Herbert Spencer, First Principles (Sixt edition) (London: Watts & Co., 1937), xxii. 
159 La idea de “retroceso” como parte de la evolución implica que las sociedades decaen. Sobre esto véase Thomas 

Gondermann “Progression and retrogression: Herbert Spencer´s explanations of social inequality”, History of the 

human sciences 20, no. 3 (2007): 21-40.  
160 Jiménez, “Primera conferencia”, 75. 
161 Jiménez, “Novena conferencia”, 342. 



56 
 

Spencer estableciendo una relación entre la alimentación y el aumento de la población, afirmando, 

a partir de la “ley de la supervivencia del más apto” que el aumento en la población era un signo 

de vitalidad de la raza.162 Además, lo refería nuevamente al analizar el equilibrio entre la 

conservación y la propagación de las especies.163 A Spencer también lo mencionaba Lucas 

Caballero, e incluso contrastaba la teoría de Darwin y la de Spencer en una defensa de la 

importancia de los rasgos intelectuales sobre las características físicas: 

Hay por lo tanto lugar a reflexionar si sobre la teoría darwiniana de los más fuertes, 

preponderan en la lucha por la vida, según la doctrina de Spencer, los más aptos, a menos 

que se tome, como debe tomarse, la inteligencia por la más poderosa de las fuerzas en el 

desarrollo social.164 

De igual forma, el médico higienista Jorge Bejarano aludía a Darwin al disertar sobre la 

variabilidad en el tamaño cráneo y su relación con la alimentación, posicionándolo como el 

“creador de las especies”.165 Darwin también era mencionado ligeramente por Alfonso Castro en 

una reflexión sobre el poblamiento de América y la evolución del hombre a partir de los primates.166 

Por supuesto, más allá del número de menciones de cada uno de los autores que se podrían rotular 

como “evolucionistas” hay algunos rasgos que nos permiten evidenciar posibles tendencias. Lo 

primero es que todos los médicos, sin excepción, pueden considerarse como evolucionistas en el 

sentido amplio del término: creen en que hay un progreso167 –aunque lo entiendan de formas 

distintas– y que hay una lucha natural por la supervivencia. Además, utilizan constantemente 

analogías entre lo natural (biológico) y lo social. Añadido a lo anterior, como hemos observado, los 

médicos mismos encuentran diferencias breves pero dignas de mención entre una y otra línea del 

paradigma evolucionista, aunque también citan a varios autores a lo largo de sus textos, por lo que 

esas referencias a uno u otro autor deben pensarse como “usos” de argumentos que apoyan sus 

posturas. 

 
162 Jorge Bejarano, “Quinta conferencia”, en López de Mesa, Luis (ed.) Los problemas de la raza en Colombia (Bogotá: 

Biblioteca Cultura, 1920), 200-201. 
163 Bejarano, 204. 
164 Caballero, “Octava conferencia”, 292-293. 
165 Jorge Bejarano, “Sexta conferencia”, en Luis López de Mesa (ed.) Los problemas de la raza en Colombia (Bogotá: 

Biblioteca Cultura, 1920), 235. 
166 Castro, Degeneración colombiana (Medellín: Imprenta de J.L. Arango, 1920), 58. 
167 Sobre la idea del progreso véase el capítulo tres. 



57 
 

Por otra parte, sabemos que la acogida de Herbert Spencer fue mucho más relevante que la de 

Charles Darwin, y que sus textos sobre educación, sociología y biología tenían una amplia 

circulación en Colombia.168 También sabemos que la línea eugenésica del paradigma evolucionista 

no aparece en los textos de los médicos –tampoco en los de los autores que no lo son– pues no se 

hace mención ni de Galton, ni de la “eugenesia” o “eugénica”. Incluso la idea más cercana a la 

eugenesia sería la de la “puericultura”, que, aunque no tiene su origen con la eugenesia, sí se vería 

vinculada a ella –como buena parte de los planteamientos biomédicos– en la primera mitad del 

siglo XX. 

Desde nuestro punto de vista, es importante cuando menos tener en cuenta la variedad de opciones 

que podrían tener los médicos colombianos para sustentar sus ideas sobre la existencia o no de la 

degeneración y de la necesidad de mejoramiento de la raza. También es importante señalar las 

diferentes tendencias al analizar los argumentos en contra de esa degeneración. De este modo, 

evitaremos hacer algunas generalizaciones vagas, además de evitar caer en el lugar común de 

asociar los planteamientos de los médicos con el “darwinismo social” o de asegurar de manera 

forzosa –para nuestro gusto– la existencia de un paradigma eugenésico en cualquier discusión sobre 

la degeneración o el mejoramiento racial. 

 

1.5.¿Higienismo o eugenesia? 

Si es espinoso intentar hacer distinciones entre el “paradigma evolucionista”, lo es mucho más 

problematizar la relación entre el pensamiento sobre la degeneración de la raza de los médicos 

colombianos y las ideas eugenistas con las que usualmente se les ha relacionado debido a la 

“naturalización” de esta relación. En consecuencia, parte de nuestra intención de pasar revista por 

los principales autores citados es justamente intentar adscribir y separar a los médicos de algunas 

tradiciones epistemológicas. Esto con el fin de posibilitar la ubicación del “clima intelectual” en el 

que se desarrolla la discusión sobre la degeneración de la raza. De igual forma, esta 

problematización permite acercarnos a lo que está de fondo al momento de leer las soluciones que 

los médicos colombianos dieron al problema de la raza.  

 
168 Veáse Runge Peña y Muñoz Gaviria, “El evolucionismo social”: 144; Steban Guevara Garcia, “Herbert Spencer en 

el pensamiento sobre la degeneración de la raza de Miguel Jiménez López (Colombia, 1920)”, Quaestiones 

Disputatae: Temas En Debate 16, no. 32 (2023): 114-136. 



58 
 

Como mencionamos en la introducción al capítulo, usualmente se ha identificado el pensamiento 

de los médicos colombianos con el “lamarckismo” (entiéndase la idea de la heredabilidad de los 

caracteres adquiridos) o con la eugenesia.169 Incluso se ha denotado la existencia de varias líneas 

eugenésicas para explicar las diferentes tendencias en las discusiones sobre la degeneración de la 

raza,170 y, finalmente, se ha afirmado la existencia de una línea “lamarckista” dentro de la 

eugenesia.171 

El problema de estas lecturas es que no permiten comprender el fondo de las propuestas de los 

médicos colombianos: ¿acaso el hecho de que Miguel Jiménez López proponga una mezcla racial 

que busque el blanqueamiento de la población lo convierte inmediatamente en un eugenista? ¿Qué 

no hay otras propuestas, no estrictamente ligadas al eugenismo, y aún anteriores a este, que 

pugnaban por la superioridad de la raza blanca y la mixofobia como forma de mantener esta 

superioridad? ¿Están los conceptos raza y degeneración en la década del veinte ligados únicamente 

a la eugenesia? ¿Por qué el lenguaje de la herencia pareciera estar más ligado al naturalismo o al 

degeneracionismo que a la eugenesia propiamente dicha? ¿Por qué no se usa el término “eugenista” 

como adjetivo positivo o negativo, mientras que sí se usa el de “lombrosiano”, por ejemplo? 

Estas son tan solo algunas de las preguntas que nos podrían surgir si pensamos en que, más allá de 

un pensamiento científico, los médicos colombianos que participaron en la discusión estaban 

ubicados en un contexto social particular, permeado –como mencionamos– por la Iglesia Católica 

y los paradigmas propios de los partidos políticos172 a los que pertenecía cada uno, entre otras 

cosas. Otra forma de decirlo es que las discusiones sobre la raza no fueron meramente discusiones 

médicas –que no es igual a decir que no se posicionaban como un discurso médico–, sino que detrás 

había también otros factores como la legitimidad de ciertas disciplinas y su utilidad para el Estado, 

así como una evaluación del proyecto nacional y sus posibilidades de desarrollo. La pregunta de 

fondo era entonces sobre la posibilidad de llevar a buen fin un proyecto nacional y en caso de que 

 
169 Ejemplo de ello es el texto de Carrizosa, “Eugenesia y discriminación en Colombia”: 58-63, quien interpreta las 

políticas migratorias a partir de la “eugenesia”. Véase también Pohl-Valero, “La raza entra por la boca”: 455-486. 
170 Dentro de esta tendencia pueden ubicarse a Pedraza, “El debate eugenésico”: 115-159; Runge y Muñoz, “El 

evolucionismo social”: 4; Olaya, “Colombia en las redes epistémicas”: 11-36. 
171 Esta idea también suele estar de acuerdo con la lectura de Nancy Stepan de la eugenesia en América Latina y la 

relación con el Lamarckismo. Véase Stepan, “The hour of eugenics”, 64-76. 
172 Para la década de 1920 y durante buena parte del siglo XX colombiano existieron únicamente dos partidos políticos 

en Colombia: el Partido Conservador y el Partido Liberal. La mayor parte de los médicos pertenecían a uno u otro. Por 

supuesto, no eran facciones unívocas, siendo así que podían haber liberales o conservadores “moderados” o más 

“radicales”. 



59 
 

así lo fuera, qué se debía hacer con la calidad de población existente. Bien lo afirma María Fernanda 

Vásquez al referirse a la complejidad de relacionar los textos de los médicos con alguna u otra 

tendencia exógena, pues 

[…] buena parte de las estrategias higienistas orientadas al “mejoramiento de la raza”, que 

Nancy Stepan (2005) asocia a una “eugenesia preventiva” y que, según esta misma autora, 

fue un denominador común en América Latina, son comprendidas por algunos médicos 

colombianos bajo el discurso de la “higiene social”. En términos epistemológicos es muy 

difícil intentar dilucidar las procedencias conceptuales de ese discurso, pues allí se conjugan 

ideas lamarckianas, neolamarckianas (Spencer), mendelianas, neodarwinistas (Weismann), 

que muestran la propensión sincrética, ecléctica y también fuertemente ideológica de este 

tipo de discursos. La mayor parte de las veces, cuando estos autores o sus teorías son 

mencionadas, los médicos las utilizan como recursos retóricos para explicar algunas ideas. 

¿Hasta qué punto hay una apropiación y circulación de estas teorías en los textos médicos?173 

Igualmente, convergemos con la autora en notar la “[…]casi ausencia de la palabra eugenesia en 

los discursos médicos colombianos tanto en el debate sobre la degeneración de la raza de 1920 

como en los textos médicos relacionados con el tema, escritos durante la década siguiente”.174 Al 

igual que Vásquez, Abel Martínez ha subrayado la importancia de hacer la distinción en las 

tendencias epistemológicas de los médicos, criticando los análisis que han supuesto la existencia 

de una propuesta eugenésica en las discusiones sobre la raza. Al respecto afirma que 

Se puede apreciar que la eugenesia tiene un desarrollo notable en los países latinoamericanos 

que registran una fuerte inmigración como Argentina y Chile, e importantes desarrollos en 

países como Cuba y México, y casi no se nota su presencia en los países andinos como 

Colombia, Ecuador, Perú y Bolivia. 175 

Como lo denota Martínez, es apresurado afirmar la existencia de un pensamiento eugenésico en 

Colombia para 1920, lo que se confirma al observar que ninguno de los autores (médicos o no) 

utilizó la palabra “eugenesia” o “eugénica”, ni mucho menos se mencionó a Galton, como sí se 

 
173 Vásquez, “Degeneración y mejoramiento de la raza”: 152.  
174 Vásquez: 153. 
175 Martínez, La degeneración de la raza, 330. 



60 
 

habría hecho en otros países.176 El médico cubano-mexicano Eduardo Urzaiz (1876-1955), por 

ejemplo, publicó en 1919 la novela Eugenia. Esbozo novelesco de costumbres futuras. En esta, el 

galeno describía un mundo utópico temporalmente ubicado en el año 2218, en el que  

[…] la reproducción de la especie era vigilada por el Estado y reglamentada por la ciencia; 

en vez de la familia antigua, unida por los imaginarios lazos de sangre, había aparecido el 

grupo, basado en las afinidades de carácter y en la comunidad de gustos y aspiraciones y, por 

tanto, realmente indisoluble.177 

El breve relato de Urzaiz, un médico “de locos” como él mismo se presentaba, dista abismalmente 

de las ideas de otro médico “de locos” como era Miguel Jiménez López, pero también de cualquiera 

de los médicos colombianos que escribió sobre los problemas de la raza. 

Profilaxis de la sangre 

La necesidad de fomentar la inmigración como factor de mejoramiento de la raza era un tanto 

controversial dentro de los autores de la década del veinte, siendo promovida especialmente por 

Miguel Jiménez López y Luis López de Mesa, aunque solo descartada completamente, como 

veremos, por Bejarano. Hubo un acuerdo más explícito –entre médicos y no médicos– frente a lo 

que se debía hacer con la educación, y especialmente con la introducción del ejercicio físico en las 

instituciones educativas. Estas dos propuestas (inmigración y educación física), han sido las dos 

señales principales de la supuesta eugenesia “dura”. La primera, porque buscaba limitar la entrada 

a los elementos “dañinos” o “inadecuados” en favor de las razas vigorosas (europeas) que fueran 

provechosas a la población colombiana. La segunda, porque administrada de forma correcta tendría 

como objetivo mejorar las características físicas, intelectuales, morales, e incluso estéticas, de la 

población. 

Ahora bien, la manera en que se concebía la inmigración por parte de sus defensores no dejaba de 

ubicarse dentro de una tendencia mixófila –es decir, que valoraba la mezcla racial–, pues su 

intención no era tanto seleccionar especímenes superiores de una raza, sino mezclar la raza 

colombiana con una que mejorara sus características:  

 
176 Stepan, “The hour of eugenics”, 36. 
177 Eduardo Urzaiz, Eugenia. Esbozo novelesco de costumbres futuras (Ciudad de México: Universidad Nacional 

Autónoma de México, 2020 [1919]), 40. 



61 
 

Considerada etnológicamente, la inmigración a nuestros países debe sujetarse, desde luego, 

a las tres condiciones en que ha resumido Le Bon la probabilidad de un buen cruzamiento; 

1., que las razas sometidas al cruce no sean muy desiguales numéricamente; 2., que no 

difieran demasiado en sus caracteres, y 3., que estén sometidas por largo tiempo a idénticas 

conciciones [sic.] ambientes. Se debe, a mi modo de ver, agregar, en nuestro caso, una cuarta 

condición: que una de las razas presente caracteres orgánicos y psicológicos capaces de 

compensar las deficiencias de aquella que se quiere mejorar.178 

Evidentemente Jiménez no escapaba del racismo característico de su época, y aun más, aunque 

usualmente se ha considerado de ese modo, no lo hace menos racista tener una tendencia mixófila, 

como no lo haría más racista defender la pureza de las razas.   

[…] a la historiografía del racismo le gusta separar entre los buenos y los malos. Los malos 

son quienes se oponen a la hibridación y al mestizaje […] y los buenos son los “mixófilos”, 

que de hecho no lo serían […] la “mixofilia” […] está fundada sobre el proyecto general de 

extinción de las razas inferiores y la recuperación a través de una política razonada de 

cruzamientos.179 

Estas afirmaciones de Claude Doron nos permiten notar que usualmente los trabajos sobre la 

degeneración de la raza han considerado que Jiménez es el “más racista”, “más duro”, o “más 

extremo” de todos los participantes de la discusión. Sin embargo, es curioso que los argumentos 

no se encuentren vinculados a su mixofilia, sino que se le vea como un defensor de la “raza blanca” 

a secas. Es evidente, sin embargo, que el lenguaje de Jiménez era el del cruzamiento, de la 

inyección de “sangre fresca”:  

Deben tenerse en cuenta, uno a uno, si es posible, los diferentes caracteres que hemos 

señalado […] como defectuosos y degenerativos en nuestra raza, para que los nuevos 

pobladores de esta zona los vayan ahogando en virtud de sus cualidades contrapuestas y en 

un lento proceso de mestización y adaptación.180 

Por supuesto, había una búsqueda de blanqueamiento de la población, pero no se enmarcaba en el 

lenguaje de la estricta selección reproductiva (que sí se encuentra, por ejemplo, en el mexicano 

 
178 Jiménez López, Algunos signos, 40. 
179 Doron. Races et dégénérescence, 531. Traducción libre. 
180 Jiménez López, Algunos signos, 40-41. 



62 
 

Urzaiz) sino más bien en el “ahogamiento” de las taras de la “sangre”; tampoco hablaba de 

“esterilización” o prohibición del contacto sexual con los “no aptos”. Jiménez sí era un defensor 

de la raza blanca –lo que sea que pudiera llamarse “raza blanca” en Colombia– en el sentido en que 

lo eran la mayor parte de los intelectuales de la época. También minusvaloraba el mestizaje de los 

españoles, pero no tanto porque fuera malo el mestizaje, sino porque había sido un mestizaje 

“inmoral” y no planificado. En última instancia, como veremos en el capítulo tres, como no todos 

los blancos son igual de blancos no todos los mestizajes son adecuados. 

No había tampoco en Jiménez López un pensamiento que partiera de la genética mendeliana. En 

su “Novena conferencia” mencionaba a Mendel, pero en un contexto en el que intentaba justificar 

las analogías entre el comportamiento fisiológico de los seres humanos y el de otras especies 

“menores”. Se preguntaba entonces por qué no podría hacer él comparaciones entre el ser humano 

y perros, caballos y vacas, si “Mendel, el monje austríaco que ha establecido las leyes de la 

herencia, escogió como objeto de sus experimentos algunas humildes especies vegetales […]”.181 

Por supuesto, la idea de Jiménez tenía mucho más que ver con una concepción de la genética desde 

el “neolamarckismo”, pero, como bien lo menciona Stepans, el neolamarckismo no nace con la 

eugenesia; más bien, se mantendrá al tiempo que se introducirá la eugenesia en el lenguaje de los 

médicos.  Este aspecto, se puede notar en textos como El factor étnico de Luis López de Mesa182 o 

La inmigración amarilla a la América del propio Miguel Jiménez López.183 En estos, sí había ya 

un lenguaje tímidamente eugenista: se hablaba, en ambos casos de las “leyes de la 

eugenesia/eugénica” aunque se seguía pensando el problema en relación con el ambiente y con el 

Trópico.  

Otra de las razones para cuestionar la relación entre la inmigración y la eugenesia es que la 

inmigración no era un asunto nuevo. Ya desde el siglo XIX se había puesto sobre la mesa, y siempre 

se había aspirado a la recepción de una inmigración europea, preferentemente del centro y norte 

del Viejo continente. Aún más, había ya desde antaño una relación entre la inmigración y la 

intención de blanqueamiento de la población, así como de civilización del país.184 De hecho, Según 

 
181 Jiménez López, “Novena conferencia”, 341. 
182 Luis López de Mesa, El factor étnico (Bogotá: Imprenta nacional, 1927), 14. 
183 Miguel Jiménez López, La inmigración amarilla a la América (Bogotá: Editorial Minerva, 1929), 7. 
184 Frédéric Martínez, “Apogeo y decadencia del ideal de la inmigración europea en Colombia, siglo XIX”, Boletín 

Cultural y Bibliográfico 34, no. 44 (1997):9.  



63 
 

Reggiani, aunque la Gran Colombia185 habría sido el primer país en hacerlo, “entre 1823 y 1904, 

casi todos los paises del hemisferio, salvo Uruguay, establecieron ‘preferencias etnicas positivas’ 

en sus leyes de nacionalidad para atraer inmigrantes ‘deseables”.186 Tampoco era nuevo el rechazo 

de ciertas “razas” como inadecuadas para la inmigración. La raza “amarilla” (los asiáticos), 

rechazada como una opción de cruzamiento por parte de Jiménez, también habría sido considerada 

inconveniente para el buen desarrollo de la raza en el siglo XIX.187 Empero, a pesar de la falta de 

novedad en cuanto al problema de la inmigración, lo cierto es que sí constituía un problema actual 

para 1920 y los años siguientes. Desde el Tercer Congreso Médico (1918), por ejemplo, se   

 […] excita a todos los hombres de ciencia de Colombia, estadistas, legisladores, sociólogos 

y médicos, para que estudien en todos sus aspectos el importante punto de las inmigraciones, 

a fin de que nuestros gobiernos encuentren pronto la manera de resolver este magno problema 

de nuestro país.188 

Esta sugerencia del Congreso puede entenderse como un síntoma de la preocupación por el 

problema de la inmigración durante aquel tiempo. Ahora bien, sugiere igualmente la existencia de 

desacuerdos, si tenemos en cuenta que no se proponían medidas, sino más bien el estudio de “todos 

los aspectos”. Efectivamente, los desacuerdos se hicieron notar por parte de médicos como el 

higienista Jorge Bejarano, quien afirmaba en 1919: “en Las Gotas de Leche búscase [sic.] esa 

renovación de los pueblos que mal pueden traer las efímeras leyes de inmigración, mientras 

desatendamos la propia inmigración de nuestros niños”.189 Esta idea todavía era mantenida en su 

conferencia de 1920, donde negaba nuevamente la necesidad de la inmigración, pugnando siempre 

por las medidas de carácter higiénico. 

El alma y el cuerpo: los dos caballos de Platón 

Con todo, si la inmigración no era un problema nuevo, tampoco lo era la educación física. Ya desde 

finales del siglo XIX se había convertido en un motivo de preocupación por parte de los médicos 

 
185 Es el nombre que se da a lo que fue la República de Colombia (aproximadamente 1819-1831), conformada por lo 

que hoy es Venezuela, Colombia, Panamá y Ecuador. 
186 Andrés Horacio Reggiani, Historia Mínima de la eugenesia en América Latina (México, D.F: El Colegio de México, 

2019), 88. 
187 Martínez, “Apogeo y decadencia”: 14. 
188 “El Congreso Médico de Cartagena y la lucha contra la sífilis, la anemia tropical y la tuberculosis”, Repertorio de 

Medicina y cirugía 9, no. 101 (febrero de 1918): 278. 
189 Jorge Bejarano, “Las Gotas de Leche. Su significado y valor social”, Cromos 8, no. 181 (septiembre 27 de 1919): 

179-180. 



64 
 

colombianos que criticaban la fatiga intelectual a que se veían sometidos los estudiantes en las 

escuelas.190 Sea como fuere, la educación física era entendida en el marco de un pensamiento 

higienista que comenzaba a otorgar un lugar cada vez más importante al cuerpo como un objeto de 

mejoramiento individual y colectivo. Esto se evidencia en varios textos publicados por médicos y 

también algunos artículos de prensa. Por ejemplo, en 1913, Miguel Jiménez López publicó un 

artículo sobre el tema; en ese mismo año había ofrecido una conferencia con igual objeto en el 

Segundo Congreso Médico. También en 1913 publicó Jorge Bejarano La educación física como 

tesis para obtener el título de Doctor en Medicina y Cirugía,191 y además aparecían algunos 

artículos de prensa sobre la fundación en Colombia de los “Boy scouts” haciendo un énfasis en el 

fortalecimiento del carácter a través del ejercicio físico promovido por esa institución.192 

Había, pues, un interés marcado por la educación física antes de 1920. Pero ¿cuál es el lugar que 

se le dio a esta tendencia educativa? ¿En qué sentido contribuiría esta al mejoramiento de la 

población? La educación física no era entendida por los médicos únicamente como una forma de 

fortalecer el cuerpo, sino también como una forma de moralizar a la sociedad. Miguel Jiménez 

López, quien se convirtiera en un referente al hablar sobre el tema,193 vinculaba siempre la 

educación física con el fortalecimiento del carácter y la moralización: 

[…] la educación física es también una base imprescindible de la educación moral. Esta 

supone como objeto una voluntad que formar y energías que encaminar hacia el bién […] El 

sér humano está de tal manera constituído que todas sus actividades, sean ellas de orden 

inmaterial u orgánico, están estrechamente vinculadas al juego de los aparatos vitales.194 

Por su parte, Jorge Bejarano insistía en una perspectiva preventiva de la educación física. Según 

él, la educación física se remontaba a la Antigüedad, aunque no dejaría de ser una necesidad en un 

mundo en el que las ciudades se convertían en lugares sedentarios y estresantes: 

 
190 Véase Martínez, La degeneración de la raza, 107-109. 
191 Véase Jorge Bejarano, La educación física (Tesis para el doctorado en Medicina y Cirugía) (Bogotá: Arboleda y 

Valencia, 1913). 
192 S.A., “Los Boy Scouts”, El Gráfico, no. 138 (Junio 21 de 1913): 1. 
193 La relevancia de Jiménez López es tal que es mencionado en la tesis de Bejarano como asesor, pero también en 

otros trabajos, como la intervención de Paulina Rincón en la Primera Asamblea Pedagógica de Bogotá. Véase Paulina 

Rincón, “Educación del carácter”, Repertorio de medicina y cirugía 9, no.101 (febrero de 1918): 329-388. 
194 Miguel Jiménez López, “La educación física como factor esencial de la regeneración de nuestras razas”. en Segundo 

congreso Médico de Colombia (tomo iii) (Bogotá: Imprenta tipográfica salesiana, 1917), 62. 



65 
 

[…] la educación física, higiénica y moralmente considerada, es un preventivo por el acto 

mismo que realiza sobre el hombre, no sólo porque lo sustrae a las agresiones morbosas, sino 

porque implícitamente, por correlación y compensación biológica, aumenta sus aptitudes, 

corrige el carácter y despierta la actividad. La cultura física, pues, no sólo protege el estado 

de salud, enriquece las fuentes que alimentan la vida, sino que regulariza el trabajo y manera 

de obrar de cada uno.195  

Por supuesto, su perspectiva no dejaba de ser moralizante, e incluso concordaba con Jiménez –

cuyo artículo cita– en que la educación física era un factor de formación del carácter, de manera 

que, agregado a los beneficios físicos –principalmente fisiológicos–, tendría como resultado 

innumerables beneficios morales. También recomendaba la atención sobre la educación física el 

médico fisiólogo Calixto Torres,196 quien la relacionaba con los cuidados higiénicos que se debían 

tener para proteger a las razas, pues “[…] dondequiera que los hombres se preocupan por el 

porvenir de su patria ocupan ligar preferente, á la par [sic.] que la educación física, las medidas 

destinadas á luchar contra las enfermedades contagiosas.”197 

Pero la educación física no era únicamente un problema de los galenos, sino que constituía una 

preocupación más amplia, de modo que se pueden encontrar opiniones de personajes como Agustín 

Nieto Caballero, quien entre otras cosas sería uno de los fundadores del Gimnasio Moderno en 

Bogotá:  

Por sentimiento el verdadero maestro no descuida el cuerpo por atender al espíritu, como 

tampoco descuidaría éste por atender a aquél. Ha estudiado, ha vivido, y sabe las relaciones 

íntimas que entre uno y otro existen. Sabe que la higiene del cuerpo es también parte de la 

higiene del alma, y no quiere ver nunca que una bella alma se exteriorice feamente.198 

En todos los casos se establecía un vínculo entre la educación física y el fortalecimiento del carácter 

y la voluntad. A su vez, este problema era una de las críticas que se hacía a los métodos de 

educación tradicionales. Por este motivo, la señorita Paulina Rincón sugería a los docentes que “el 

 
195 Bejarano, La educación física, 44. 
196 Calixto Torres es conocido como el “padre de la pediatría en Colombia”. Véase Martínez, “El profesor Calixto 

Torres”: 96-103. 
197 Calixto Torres, “La tuberculosis y el hospital San Juan de Dios”, Gaceta médica 1, no. 10 (agosto de 1911): 244. 
198Agustín Nieto Caballero, “Conferencia Pedagógica”, Cromos 3, no. 68 (junio 2 de 1917): 290. Sobre la participación 

de Nieto en la fundación del Gimnasio Moderno véase Manuel Laverde Liévano, “Iniciativa trascendental”, Cromos 

8, no. 175 (agosto 16 de 1919): 93-94.  



66 
 

conocimiento de las cualidades y defectos que constituyen el carácter tanto de la colectividad como 

de los individuos que la componen, debe ser una de nuestras principales ocupaciones si queremos 

llevar con justicia el título de Educadores.”199 La educación, entonces, debía convertirse en una 

manera de fortalecer el carácter de niños y jóvenes, cuyo resultado sería el desarrollo de un carácter 

nacional que tuviera como ideales base “el del hogar, el del deber, el del derecho, el de la belleza, 

el de la patria, el del progreso, de veracidad, de lealtad, de dignidad, de trabajo, de modestia, de 

constancia, de prudencia, de voluntad firme, de acción, etc.”200 

Había, sin embargo, otro factor que desde el punto de vista de Jiménez y de Rincón influía en la 

conformación de ese carácter: “Así como en el orden físico, en el orden moral podemos admitir la 

herencia individual, familiar y de raza”.201 Pero ¿cómo se entiende la herencia en este contexto? 

Este concepto contenía sin dudad un grado amplísimo de ambigüedad, pues incluía no solo las 

características físicas sino buena parte de las características morales y, claramente, las adquiridas:  

Algunos tratadistas niegan la transmisión de padres a hijos de las cualidades o defectos 

adquiridos en el curso de la vida; opinión inaceptable respecto a la herencia de personalidad 

moral; pues sosteniéndola, no se puede explicar el progreso moral a través de las 

generaciones ni tampoco casos muy frecuentes y clásicos de transmisión, de padres a hijos, 

de taras morales adquiridas por aquéllos.202 

Por supuesto, es innegable que en esta perspectiva de la herencia estaba mucho más ligada al 

“lamarckismo”, y que incluso estaba presente en los autores que consideraban que sugerían la 

inexistencia del “carácter nacional”, pues estos normalmente acudían a la idea de que la “juventud 

de la raza” impedía el desarrollo de un “tipo definido”. Ahora bien, hay que insistir en que, aunque 

la concepción de la herencia estaba más bien ligada al lamarckismo, no por ello podemos afirmar 

que existía una “eugenesia lamarckiana” en el trasfondo de las ideas sobre la herencia. De hecho, 

la manera en que los autores conciben el mejoramiento de la raza era más bien una postura orientada 

desde el higienismo, que en este caso implicaba, según la institutora Rincón, la necesidad de educar 

el carácter. 

 
199 Rincón, “Educación del carácter”: 232. 
200 Rincón, 335-336. 
201 Rincón, 332. 
202 Rincón, 332. 



67 
 

Higienismo 

En suma, consideramos que hay varias razones para desligar la educación física y la inmigración 

de la eugenesia. La primera de ellas es que ambos discursos siempre estuvieron ligados a la higiene, 

que evidentemente se relacionaba con la idea de “mejorar la raza”, pero que nunca estuvo pensada 

alrededor de la eugenesia. Otra forma de decirlo es que, insistimos, no se menciona la eugenesia ni 

siquiera como descalificativo.  

La eugenesia comenzará a ser parte del lenguaje de los médicos a partir de 1920. De hecho, aunque 

buena parte de los trabajos observan “rasgos eugenésicos” a partir de ideas como las de Nancy 

Stepan, ella misma limita sus observaciones a casos particulares: México, Argentina y Brasil. 

Incluso si supusiéramos que las generalizaciones de Stepan son válidas –partiendo de estos tres 

casos– para toda América Latina, debemos tener en cuenta que ella misma hace un recorrido por 

demás interesante entre tradiciones de pensamiento –como el lamarckismo– que luego se 

combinarán, con cierta insistencia en la década de 1920 y con fuerza a partir de 1930, con la 

eugenesia. En consecuencia, nuestra lectura del asunto no niega que haya habido eugenesia en 

Colombia en la década de 1920. Como hemos mencionado ya, hacia final de la década las 

menciones se hicieron cada vez más frecuentes y coincidieron con la “eugenesia neolamarckista” 

de la que habla Stepan. Pero esto no sucedía en 1920, donde se discutía sobre la degeneración de 

la raza en otro lenguaje, no eugenésico. 

La segunda razón es que ambos problemas –educación física e inmigración– tenían antecedentes 

en el siglo XIX. La inmigración, más allá de la higienización que padeció, no se salía de la idea de 

las “sangres” y de la necesidad de “colonizar” partes del territorio, y del influjo de lo moral en la 

heredabilidad; un lenguaje casi colonial todavía, pero no por ello menos “moderno”.203 La 

educación física, por su parte, no dejaba de estar ligada al saneamiento de la población y 

especialmente a la necesidad de una reforma educativa que permitiera el desarrollo de la voluntad 

y preparara para el trabajo. Este último aspecto está presente en prácticamente todos los trabajos 

que observan la necesidad de implementar la educación física.  

 
203 Sobre esto es interesante la reflexión que Daniel Nemser hace sobre la biopolítica en la Nueva España y la 

configuración de un sistema de dominación que, bien analizado, no dejaría de ser tanto complejo como moderno. Véase 

Nemser, “Biopolítica colonial” [En línea]. 



68 
 

Ahora bien, contrario a lo que piensa Abel Martínez, la ausencia de la eugenesia no implica la falta 

de un proyecto de control biológico de la población, ni mucho menos se puede negar la negación 

de lo “moderno” en el pensamiento de los autores de la degeneración de la raza.204 Como ya hemos 

explorado en el primer apartado, hablar de la modernidad es hablar de muchas cosas y pensar en la 

modernidad como una serie de requisitos a cumplir no deja de ser un punto de vista bastante 

europeizante de aquello que constituye la modernidad. Observamos también que la preocupación 

por el cuerpo es una preocupación moderna, y el ascenso del médico como una figura social lo es 

mucho más. En consecuencia, los médicos colombianos eran modernos en tanto creían en el 

metarrelato del progreso y en su aspiración de alcanzarlo por medio del desarrollo moral, 

civilizatorio y económico del país. Además, observaban el cuerpo, sus señales, sus estigmas y 

claramente planteaban unas medidas que debían tomarse para hacer esos cuerpos más productivos. 

Eran modernos, también, porque estaban pensando en la función del cuerpo y su efectividad en el 

trabajo (otra de las preocupaciones modernas) como premisa para conseguir el progreso. En otras 

palabras, veían al cuerpo como un objeto que, en tanto ejercía el trabajo, era fundamental en el 

desarrollo de la economía.  

Por otra parte, hablar de “premodernidad” como un “estado” del pensamiento que se contrapone a 

la “modernidad” experimental, científica y en busca de exactitud, como lo plantea Martínez, no 

deja de ser una lectura teleológica de la historia. Además, pensar en una modernidad 

“experimental” y “científica” debería más bien llevar a la pregunta sobre qué es lo científico en 

una época determinada y qué es lo experimental. En otras palabras, debemos preguntarnos, por 

ejemplo, ¿Por qué se consideró mayoritariamente que la discusión sobre la degeneración de la raza 

era científica? ¿Qué posibilitó, además, que hubiera un cuestionamiento sobre los datos y su 

inexactitud a partir de argumentos similares, como la encuesta y la experiencia?  

Como hemos ya analizado, algunas condiciones de la formación médica estaban subyugadas al 

clero; además es cierto que había una ausencia parcial de experimentación (ligada al laboratorio) y 

de matematización de la ciencia, que aparentemente serían requisitos para el desarrollo de un 

pensamiento médico “científico”. A pesar de ello, es difícil sostener que la medicina colombiana 

estaba aislada del resto del mundo cuando los jóvenes médicos tradicionalmente viajaban a Francia, 

Inglaterra y –ya para 1920– en menor medida a Estados Unidos a conocer los avances en diferentes 

 
204 Véase Martínez, La degeneración de la raza, 354-364.  



69 
 

campos de la medicina; también conocían medianamente autores y teorías en uso para la época, 

aunque no se adscribieran a ellas.  

Debido a lo anterior, defendemos la idea de que las élites colombianas –y por tanto los médicos 

como parte de esas élites– se encontraban en construcción de una modernidad “autóctona” 

fuertemente permeada por el tradicionalismo. En este contexto, la higiene aparecía como un punto 

medio entre la moralización religiosa y la modernización de los cuerpos, puesto que implicaba una 

profilaxis moral, física, intelectual y ¿por qué no?, religiosa. No había, pues, ni “premodernidad” 

ni tampoco una “línea blanda” de la eugenesia. El debate sobre la degeneración de la raza era un 

debate sobre el “cuerpo” nacional. De manera análoga a lo que hacía el médico en la clínica médica, 

había un diagnóstico que indicaba que los colombianos que conformaban ese cuerpo eran 

inferiores, que tenían deficiencias debidas a factores discutibles, pero que tenían soluciones –estas 

también discutibles– que, en cualquier caso, buscaban mejorar a la población. 

Es claro también que autores como Miguel Jiménez López y Luis López de Mesa –así como la 

mayor parte de los partidarios de la inmigración– estaban pensando en mezclar para “mejorar” la 

raza. Ahora bien, aunque tanto en la eugenesia como en la higiene se pueden leer como una 

búsqueda de blanquitud es evidente que la primera no estaba dentro del lenguaje de los médicos 

colombianos –y de buena parte del continente– para 1920. De hecho, la eugenesia tomaría una 

fuerza especial en América Latina a partir de las medidas tomadas en Estados Unidos, cuya 

medicina también se acercaba al sur a partir de la Fundación Rockefeller y su estrategia de 

expansión de influencias en el continente. En otras palabras, no se puede pensar que cualquier 

intento por “mejorar la raza” estaba vinculado con la eugenesia, pues es evidente que desde el siglo 

XIX había una serie de prácticas e ideas que planteaban la necesidad de un mejoramiento racial. 

Tampoco excluye, y eso lo reconoce muy bien Nancy Stepan, que a lo largo de los años veinte las 

concepciones lamarckistas de la herencia se combinaran con la eugenesia.205 

En las discusiones sobre la raza no se mencionaba el problema de los matrimonios, ni la selección 

de caracteres, mucho menos la esterilización o el celibato obligatorio de los miembros inferiores 

de la raza; tampoco se hablaba de planes para estimular la reproducción de los individuos 

 
205 Véase Stepan, “The hour of eugenics”, 55-62. También hay que tener en cuenta que Stepan hace su análisis a partir 

de tres casos concretos: México, Brasil y Argentina. Este aspecto es central si pensamos en que estos países tuvieron 

en algún momento sociedades de eugenesia, cosa que no sucedió en Colombia. 



70 
 

superiores. El centro del debate era la higiene y la mezcla de “sangres” por medio de la 

inmigración.206 Los autores que participaron en el debate de la degeneración de la raza se 

preocuparon por la mezcla racial en el mismo sentido en que se preocuparon otras personas desde 

la Colonia; en sus concepciones se podía avanzar o retroceder en blanquitud. Asimismo, aun 

cuando pretendieran medidas “hereditarias” y cuando hablaran de “reproducción”, el lenguaje de 

los galenos se encontraba más ligado al paradigma hereditario colonial, o al de Morel e incluso al 

de Spencer –neolamarckiano– que al de Galton y su primo Leonard Darwin. Como veremos en el 

capítulo tres, el propio concepto de degeneración y la raza fueron más bien formas de establecer 

líneas entre “calidades” de población que interpretaciones genéticas de la herencia. 

El problema de los autores contemporáneos que intentan enmarcar los discursos de los médicos 

colombianos en el movimiento eugenista y de la división que hacen ocasionalmente entre la 

eugenesia de “línea dura” y de “línea blanda” es que no intentan pensar en la razón de la ausencia 

de una referencia directa a la eugenesia. Desde nuestro punto de vista, esa ausencia no tiene que 

ver necesariamente con que se desconociera algún punto de vista del pensamiento eugenista –

aunque esta idea no sería improbable–; sino en el hecho de que su lenguaje se mantuvo lejos de 

ella por ser otra la forma de entender el problema. Independientemente de la existencia en la época 

de la eugenesia o el higienismo, se reconoce que los médicos colombianos tenían la necesidad de 

tomar medidas de mejoramiento biológico, pero es necesario separar y comprender cada una de las 

tendencias que ofrecían soluciones al mismo problema. En otras palabras, aunque dentro del 

“ambiente intelectual” de la época todos pudieran estar pensando en mejoramiento de la raza, no 

lo estaban haciendo de la misma forma. 

De hecho, la postura de los médicos de la década del veinte –incluso de aquellos que lentamente 

incorporaron la eugenesia en su leguaje– contrasta tajantemente con la concepción, por ejemplo, 

de Laurentino Muñoz, quien sí se posicionó como un verdadero defensor de la eugenesia en 1935 

sugiriendo la necesidad de la intervención estatal en la reproducción así como la posibilidad de 

recurrir a la esterilización y la segregación, negando rotundamente los argumentos climáticos como 

explicación de la degeneración de la raza:  

 
206 Estas propuestas son planteadas por Galton en diferentes partes de su texto. Véase Francis Galton, Inquiries into 

human faculty and its development (London: Macmillan and Co., 1883).   



71 
 

[…] el Estado –supremo director de los destinos de un pueblo y por lo tanto responsable de 

su destino– debe tener una intervención eficaz en el problema de los sexos, en la procreación. 

Intervención o sea apenas el cumplimiento de un deber eugenésico; la defensa de un pueblo, 

de una raza.207 

El argumento de Muñoz contrastaba con los esgrimidos por Luis López de Mesa208 y Miguel 

Jiménez López209 cuando hablaban –aún en la década de 1920– de las leyes de la eugenesia y “de 

la Eugénica” al tiempo que afirmaban la decadencia producida por el Trópico. Evidentemente, 

Laurentino Muñoz se acercaba un poco a la “línea dura”, mientras que en los años veinte 

probablemente había comenzado un proceso de apropiación de la eugenesia dando sentido a lo que 

Stepan denomina la “línea lamarckiana” de la eugenesia.210 Por supuesto, esa “línea lamarckiana” 

indicaba una adaptación de los postulados eugenésicos a una concepción lamarckiana de la 

herencia, vinculada estrechamente –al punto de la casi confusión– con el saneamiento. En este 

sentido, el pensamiento eugenista arribó y complementó las ideas de la higiene social y no al revés. 

En suma, la manera en que los médicos colombianos reflexionaron sobre el cuerpo implicaba un 

cambio en el paradigma de la higiene, pero también una búsqueda de modernización del país que 

no tuviera como consecuencia una modificación del Statu Quo, sino el mejoramiento de la 

población para hacerla más productiva dentro de la lógica económica que protegía sus intereses, 

muy ligados a la tierra. En sus discursos no había eugenesia, pero había higiene; no había 

liberalismo, pero había necesidad de mano de obra de calidad; no había urbanismo, pero había 

grandes extensiones de tierra que necesitan ser productivas; no había un proyecto nacional definido, 

pero había una tradición que legitimaba la proyección de una élite local hacia el futuro. 

 

1.6.La sociología y la antropología como paradigmas de comprensión de los problemas de la 

degeneración de la raza 

 
207 Laurentino Muñoz, la tragedia biológica del pueblo colombiano (Cali: editorial América, 1935), 293. 
208 López de Mesa, El factor étnico, 14. 
209 Jiménez López, La inmigración amarilla, 7. Un buen análisis sobre la manera en que Jiménez comprende la 

inmigración se encuentra en Véase Martínez, “Trópico y raza”: 123. En este trabajo, el autor considera la inexistencia 

de un pensamiento eugenista, cuya contraparte sería el determinismo geográfico. 
210 Stepan, “The hour of eugenics”, 69-70. 



72 
 

Como mencionamos anteriormente, las lecturas contemporáneas de los discursos sobre la 

degeneración de la raza han categorizado usualmente los planteamientos de los autores dentro del 

movimiento eugenista, dejando de lado un análisis detallado de los argumentos y referencias que 

ofrecen los textos, pero también pasando por alto algunos otros paradigmas que pueden ser 

llamativos para una comprensión de las tensiones entre los autores, así como las lecturas que estos 

hacían y que les servían como punto de análisis de la realidad nacional. Este es el caso de la 

sociología. 

Sea como fuere, es claro que los médicos colombianos no estaban únicamente pensando a partir de 

la “biología” o la “medicina” sino que trataban de abordar el problema a partir de la sociología 

(independientemente de lo que considerasen como “sociología” para la época). Como ya vimos, 

Miguel Jiménez López –el personaje iniciador de la discusión– buscaba plantear un problema de 

corte “sociológico”. De manera casi tautológica, pero no por ello menos explicativa, podemos 

afirmar que lo que entendían Jiménez y sus colegas por “sociológico” era que el problema iba más 

allá del individuo, y afectaba al cuerpo social. Por supuesto, las formas de “afectar al cuerpo social” 

podían ser psicológicas, físicas, biológicas, políticas, entre otras; lo que indica que lo “sociológico” 

era, de suyo, bastante ambiguo. 

Herbert Spencer, por ejemplo, aunque no es considerado como una figura importante dentro de la 

sociología actual, sí era concebido como una autoridad en materia sociológica por los médicos de 

la época, razón por la cual se tenían en cuenta sus recomendaciones sobre la posibilidad de hacer 

ciertos cruzamientos, así como su comprensión del equilibro con el medio en la búsqueda de la 

anhelada evolución social.211 Habría que recordar además que dentro del sistema filosófico 

spenceriano, articulado alrededor del concepto de evolución, la sociología ocupaba un lugar central 

como forma de comprender uno de los “grados de existencia” que él clasificaba como 

“superorganismo” en tanto agrupaba diferentes “organismos individuales” en un “organismo 

social” que se comportaba de manera análoga al resto de los niveles de la existencia de la materia.212 

 
211 Bejarano, “Quinta conferencia”, 204. 
212 Véase Spencer, First Principles, 327-328. En este trabajo establece las bases de su “filosofía general” mencionando 

algunas de las características de la distinción entre las ciencias que estudian cada uno de los grados de existencia. Una 

de ellas, la sociología, se encargaría de analizar la superestructura compuesta por los organismos individuales, esto es, 

la sociedad. 



73 
 

Otro de los autores comúnmente mencionados es Gustave Le Bon, a quien se le solía atribuir el 

mote de “psicólogo”, aunque se le cita al explicar a las multitudes213 y la memoria de los pueblos.214 

Probablemente el que se le denominara “psicólogo” tenía que ver con que Le Bon analizaba la 

razón de ser de las acciones colectivas más allá de leyes biológicas. Este es quizá el motivo por el 

que también se califica como psicólogo a Émile Durkheim. Si queremos pensar en un autor que 

pudiera ser un indicio de la “modernidad” de los médicos, probablemente este fuera Durkheim, 

especialmente si tenemos en cuenta que se hace referencia a su trabajo –aún famoso– sobre el 

suicidio. Por supuesto, la mención de la perspectiva durkhemiana en un contexto extremadamente 

católico como el colombiano y con unos conferencistas conservadores como Jiménez López, debió 

haber producido algún escozor, porque, además, la explicación de Durkheim sobre el suicidio 

desinflaba la concepción de este como un síntoma de degeneración biológica y moral.  Justamente 

es en un apartado titulado “nuestra degeneración deducida del suicidio”,215 donde el médico 

higienista Jorge Bejarano mencionó al “psicólogo” Durkheim –en tres ocasiones– para argumentar 

en contra de la idea del suicidio como una muestra de degeneración, e incluso lo citó textualmente 

al momento de definir el suicidio.216  

Para situar la relevancia que pudo tener una interpretación del suicidio como la de Bejarano, así 

como la mención de Durkheim, es preciso tener en cuenta que la primera mención conocida de este 

autor data de 1907, en una compilación realizada por Francisco Javier Vergara y Velasco (1860-

1914).217 En consecuencia, la desapercibida alusión del médico colombiano bien puede tomarse 

como una de las primeras ocasiones en que se toma como parte de un análisis, por poco exhaustivo 

que este haya sido.  Sin adentrarnos largamente en el asunto, podemos afirmar que la perspectiva 

sociológica es otra de las particularidades que se ha dejado de mencionar al momento de 

caracterizar en la actualidad la discusión sobre los problemas de la raza y la manera en que los 

médicos colombianos abordaron dicho problema. También ha sido así con otro personaje 

interesante mencionado esta vez por Alfonso Castro, quien argumentaba que 

Está demostrado, como lo afirma Franz Boas, profesor de Antropología de la Universidad de 

Columbia, que los mulatos y mestizos no son inferiores ni moral ni físicamente a ninguna 

 
213 Véase Castro, Degeneración Colombiana, 47-48. 
214 Caballero, “Octava conferencia”, 308. 
215Jorge Bejarano, “Sexta conferencia”, 246-250. 
216 Castro, 247. 
217 Gonzalo Cataño, “Durkheim en Colombia”, Revista de Economía Institucional 11, no. 20 (2009): 140-141. 



74 
 

raza de las reconocidas como superiores, pues no existe ningún hecho exacto que así lo 

confirme, y que al juzgarlos no se deben confundir las causas sociales con las hereditarias.218 

Las palabras de Castro, quien retomaba al antropólogo “liminal” Franz Boas –ubicado 

epistemológicamente entre el evolucionismo y el culturalismo–,219 tenían en común con Bejarano 

la búsqueda de una división entre lo biológico y lo social. Justamente por este motivo la 

introducción de los planteamientos de Boas, e incluso el cuestionamiento sobre aquello de la 

distinción entre las razas a partir de la antropología que cuestionaba el biologicismo, son suficientes 

motivos para cuestionar tanto la idea de lo “premoderno” como la de la existencia de la eugenesia. 

Aunque desarrollaremos más los planteamientos de los médicos en el capítulo dos, desde ya 

podemos observar la importancia de Castro y de Bejarano en la introducción de otros paradigmas 

a la discusión sobre la degeneración de la raza, lo cual no indica que escaparan completamente del 

lenguaje de sus colegas, ni mucho menos que abandonaran el discurso médico, sino más bien, que 

la particularidad de la construcción del discurso médico como discurso moderno en Colombia no 

excluía la mención de un autor culturalista en el mismo contexto en el que se sugería el papel 

modernizador del cura.220 En este sentido, desde nuestro punto de vista es evidente que, aunque se 

posicionaban desde el discurso médico, los galenos no trataban de un problema meramente 

“médico”, tampoco lo abordaron únicamente desde la medicina, ni mucho menos eran ajenos a 

algunas perspectivas “modernas” sobre los problemas que los aquejaban. Más bien, a raíz de sus 

problemas reinterpretaron, aceptaron o rechazaron lo que la actualidad y la tradición les ofrecían. 

 

A modo de conclusión 

En este capítulo hemos intentado pasar, quizá de manera superficial, por algunas de las discusiones 

centrales sobre el contexto intelectual de los autores y la manera en que este influyó en el desarrollo 

u omisión de ciertas ideas sobre el problema de la degeneración de la raza. Nuestra intención ha 

sido ofrecer una serie de elementos reflexivos que encaminen a abordar el análisis de los textos, 

desarrollado en el siguiente capítulo, desde ciertos presupuestos que hemos sentado, pero también 

 
218 Castro, Degeneración, 39-40. 
219 Sobre algunas de las particularidades de la antropología de Boas véase Ángel Martínez Hernáez, “El dibujante de 

límites: Franz Boas y la (im)posibilidad del concepto de cultura en antropología”, História, Ciências, Saúde-

Manguinhos 18, no. 3 (2011): 861-876. 
220 En el capítulo tres abordamos el vínculo de la religión con la discusión sobre la degeneración de la raza. 



75 
 

desde el conocimiento de un panorama muy superficial del contexto intelectual en el que se 

desarrollaba la discusión sobre la degeneración de la raza. 

Una forma de categorizar este capítulo, por lo variopinto del asunto, justamente sería lo barroco. 

Desde un inicio nuestra intención fue mostrar la variedad de ideas que se conjugaron en los textos 

de los médicos y que se podrían relacionar con varios paradigmas y teorías, médicas o no, modernas 

y tradicionales. Justo por el eclecticismo fue que decidimos ubicar la discusión sobre la 

degeneración de la raza dentro de la “modernidad barroca”, aspecto que esperamos, vaya quedando 

cada vez más claro. Por otra parte, debido a esas particularidades descartamos en primera instancia 

aquella postura que identifica la discusión sobre la degeneración de la raza como una discusión 

“premoderna”.  

También hemos argumentado que la discusión sobre la degeneración de la raza no era eugenésica. 

Incluso cuando pudiera argumentarse la existencia de una conciencia eugenista a pesar de la 

ausencia del término “eugenesia”, sostuvimos que la eugenesia no hacía parte del lenguaje político 

ni científico en el que se desarrolla la controversia. Ni siquiera los críticos acérrimos de Jiménez –

a quien varios autores le atribuyen ser el máximo exponente de la “línea dura” de la eugenesia–221 

le acusaron de “eugenista”.222 Se le acusaba de lombrosiano, de seguidor de Gobineau, de 

extremista, o de pesimista, pero no de eugenista, galtoniano, o algo por el estilo. Hemos intentado, 

por esta razón, ofrecer un panorama más o menos amplio de los autores y de algunas de las 

tendencias presentes en el pensamiento de los médicos que participaron en las discusiones sobre la 

degeneración de la raza. Claramente, lo hemos hecho menos con el ánimo de establecer líneas de 

pensamiento que con el de ampliar la lectura de las “lecturas” de los médicos y de esa manera 

observar las limitaciones de los trabajos contemporáneos al encasillar erróneamente los argumentos 

de los médicos en tendencias de la época que no están presentes en los discursos de los 

colombianos. Con este objetivo, reflexionamos sobre la ambigüedad y multiplicidad de formas en 

 
221  Véase por ejemplo Runge y Muñoz, “El evolucionismo social”: 135. 
222 Esta observación es relevante si se tiene en cuenta que para la década del veinte ya algunos autores en otras latitudes 

se posicionaban frente a la eugenesia. Ejemplo de ello es Vasconcelos (cuyos trabajos solían circular en Colombia e 

incluso eran reproducidos en algunos periódicos) quien criticaba el pensamiento eugenista. Por supuesto, el filósofo 

mexicano también reproducía el paradigma del blanqueamiento de la población desde una lectura mixófila (que no 

dejaba de ser racista) a partir de su propuesta de la “eugenesia estética” sin intervención estatal más allá de la educación. 

Véase José Vasconcelos, La raza cósmica (Ciudad de México: Editorial Porrúa, 2023 [1924]), 24. 



76 
 

que se expresaba el evolucionismo (que iría más allá del “darwinismo social”), pero también sobre 

la importancia de la Historia natural.  

Asimismo, intentamos establecer una distinción entre el higienismo y la eugenesia con el objetivo 

de mostrar que es sumamente difícil adscribir a los autores alguna tendencia específica más allá de 

la amplia gama de posibilidades que se encuentran dentro del higienismo. Por tanto, concordamos 

con la idea de Catalina Muñoz-Rojas de que el ejercicio de los médicos colombianos no fue 

solamente de recepción, sino también de reinterpretación,223 lo que les permitió posicionarse de 

una manera bastante ecléctica frente al problema y frente a lo que argumentaban sus opositores.  

En este sentido, debemos tener presente que lo que discutían los médicos colombianos era agua 

corriente en la época; era una discusión común en varios países latinoamericanos aun cuando no 

siempre se llevó a la palestra pública y a pesar de no haberse desarrollado necesariamente a partir 

del mismo lenguaje.224 Con todo esto, esperamos haber ofrecido algunos insumos para comprender 

el contexto intelectual en el que se enmarcaban los textos de los médicos y de algunos otros autores 

que participaron en la discusión y que serán el objeto del segundo capítulo, donde nos adentraremos 

en las diferentes formas en que se asumió el problema de la degeneración de la raza. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
223 Muñoz Rojas, “Más allá del problema racial”, 16. 
224 Véase Funes. “Entre microscopios y crisoles”: 101-146. Para un panorama global, véase Gustavo Vallejo y Marisa 

Miranda (eds.), Derivas de Darwin: Cultura y política en clave biológica (Buenos Aires: Siglo XXI, 2010). 



77 
 

Capítulo II: Discusiones sobre la degeneración de la raza en Colombia 

Como hemos mencionado en el capítulo anterior, el problema de la degeneración de la raza se 

enmarcaba en un contexto intelectual variopinto, pero caracterizado por la inquietud sobre las 

posibilidades del progreso a partir de las condiciones de la población. Por otra parte, así como a lo 

largo del tiempo emergieron diferentes “figuras sociales” que se adjudicaron el estatus de voces 

autorizadas para formular y responder a las necesidades del Estado y la sociedad, en el contexto de 

la degeneración de la raza estas voces fueron encarnadas por los médicos que, como no podía ser 

de otro modo, se autopercibieron como portadores de un conocimiento sobre lo que significaba 

gobernar.225  

En suma, no habían sido siempre los médicos quienes se preocuparon por discutir sobre el estado 

de la población, ni mucho menos los únicos que se preguntaron sobre la posibilidad de construir 

un proyecto nacional con la población que observaban.  Sin embargo, para 1920, los galenos, en 

tanto figuras emergentes en el poder, fueron los llamados a discutir sobre el futuro del país. Hubo 

también otros actores –abogados, clérigos y periodistas– que se inmiscuyeron en las discusiones 

de la década del veinte, aunque estas fueran planteadas y protagonizadas por los médicos, puesto 

que estos tampoco eran los miembros exclusivos de la élite a pesar de la emergencia y 

posicionamiento de la medicina como una disciplina cada vez más importante y necesaria en el 

ejercicio del poder político.  

De lo anterior, podemos deducir que la década del veinte tuvo ciertas particularidades que 

contrastan con la manera en que se discutió antes y después sobre el “problema de la raza”. Una de 

ellas es, como ya mencionamos, la emergencia del médico como una figura social que buscaba 

posicionar cada vez más su conocimiento en el mundo político y científico,226 y la otra es la manera 

en que se abordó el “problema de la degeneración de la raza” como un verdadero problema 

científico-político en tanto implicaba una patología generalizada.227 Estas particularidades serán 

las que trataremos de evidenciar en adelante. 

 
225 Loaiza, Poder Letrado, 15. 
226 La búsqueda de un posicionamiento de la medicina se puede encontrar tanto en los constantes debates que exigían 

una reglamentación del ejercicio médico, como en la participación cada vez mayor en política que se constata en 

algunas sugerencias de la época. Véase sobre la búsqueda de la reglamentación de la medicina: S.A. “Proyecto de 

Ley”, Gaceta médica 1, no. 1 (septiembre de 1911): 251-257; Carlos Tirado Macías, “Reglamentación del ejercicio de 

la medicina”, Gaceta médica 1, no. 1 (septiembre de 1911): 271-274. 
227 Sobre la Teoría de la degeneración de la raza antes de 1916, véase Martínez, La degeneración de la raza, 34-62. 



78 
 

Por todo lo anterior, este capítulo estará dedicado a observar la forma en que se discutió sobre los 

problemas de la raza antes, durante y después de 1920. Así, en la primera parte abordaremos la 

manera en que se entendió la degeneración de la raza antes de 1920 por medio de algunos ejemplos; 

a continuación, en un segundo apartado discutiremos sobre el impacto que tuvo la idea de la 

degeneración de la raza, así como el debate sobre los problemas de la raza en Colombia, después 

de la década de 1920. En el tercer apartado intentaremos esclarecer algunas de las discusiones 

iniciales sobre el problema de la degeneración de la raza desde finales de la década de 1910, 

centrándonos en los médicos y en algunas de las reacciones de la prensa, así como en las 

condiciones que posibilitaron la emergencia de un debate sobre los problemas de la raza en 

Colombia. A continuación, en el cuarto inciso intentaremos ofrecer una mirada panorámica de 

coincidencias entre los médicos que participaron en las discusiones de 1920 para, posteriormente 

–en un quinto apartado– observar de manera breve el giro que fue dando en el lenguaje la idea de 

la degeneración de la raza y las perspectivas higienistas hacia un lenguaje cada vez más relacionado 

con la eugenesia. 

 

2.1. Los problemas de la raza antes de 1920 

El problema de las razas, cuyo origen podría apuntalarse equívocamente en las divisiones étnicas 

coloniales de finales del siglo XVIII, tomó realmente forma durante el siglo XIX y comenzó a 

relacionarse posteriormente con la higiene y la pregunta por la posibilidad del progreso nacional, 

que claramente se encontraban ligadas a la eficiencia del trabajo.  Agregado a lo anterior, es claro 

que la interrogación sobre el estado de la población en un contexto marcado por la división y 

jerarquización racial se encontraba relacionada con la separación de la población a partir de las 

dicotomías buena/mala, útil/inútil, etc., debido a que la “raza” tenía implicaciones en el carácter, 

capacidades, inclinaciones, e incluso sentimientos de la población.228  

Es debido a lo anterior que, por ejemplo, la mezcla racial, en tanto forma de equiparar las diferentes 

razas disímiles, era una condición de posibilidad de la democracia para José María Samper (1828-

1888), quien se preguntaba sobre el estado de la población y su adecuación al desarrollo de un 

 
228 Díaz, “Raza, pueblo y pobres”: 42-69. 



79 
 

proyecto nacional moderno en Colombia.229 Claramente, las palabras de Samper argumentaban 

contra la idea de que la mezcla racial era un impedimento para el desarrollo de la civilización. 

Asimismo, aunque no sostenía propiamente una lectura hispanófila –de hecho se alejaba bastante 

de las tendencias hispanófilas decimonónicas encarnadas por personajes como Miguel Antonio 

Caro (1843-1909)–, Samper no dejó de estar más cerca de ella que de una defensa de la herencia 

indígena.  

Durante la segunda mitad del siglo XIX, hubo una revaloración de la herencia hispánica con dos 

tendencias: una que concebía valiosa la obra civilizadora de España y otra que consideró que la 

herencia hispánica debía ser reemplazada por valores modernos, pues era más bien una herencia 

cultural llena de vicios.230  Es claro que la lectura de José María Samper no era del todo favorable 

a la herencia española, pero esto difícilmente presupondría una ausencia de jerarquización entre la 

civilización española (blanca) y las demás culturas y razas que hicieron parte del mestizaje que 

diera como producto a la población colombiana. De hecho, Samper todavía conservaba el lenguaje 

de las “castas” que remite a la jerarquización colonial, y que se mantendría aún para inicios del 

siglo XX: 

Así, pues, las razas y las castas, tuvieron su cruzamiento y su geografía inevitable y fatal: 

Los blancos e indios de color pálido, y los mestizos que de su cruzamiento nacieron, ocuparon 

las regiones montañosas y altiplanas; los negros y su cruzamiento con el indio, el “zambo”, 

como se le llama en mi valle, poblaron las costas y los valles ardientes.231 

Por supuesto, lo que se mantenía aún en 1920 no era únicamente la palabra “casta”, sino también 

la jerarquía racial a tal punto que el propio Jorge Bejarano utilizaría este fragmento de Samper en 

su argumentación. Además, es evidente que la tendencia mixófila defendida por Samper se 

justificaba en la posibilidad de un “blanqueamiento” de la población tanto física como 

culturalmente, debido a la percepción de igualdad que esta posibilitaba. Hay que añadir, de otro 

lado, que en los primeros años del siglo XX la hispanofilia se hizo extensiva debido a la tendencia 

antiimperialista en la que se observan como amenazas latentes la doctrina Monroe y la expansión 

 
229 José María Samper, Ensayo sobre las revoluciones políticas y la condición social de las repúblicas colombianas 

(hispano-americanas) (París: Imprenta de E. Thunot, 1861), 74. 
230 Santiago Castro-Gómez, “Latinos y sajones. Identidad nacional y periodismo en los años veinte”, Nómadas 30 

(2009): 67. También véase Loaiza, Poder Letrado, 158-159. 
231 Bejarano, “Quinta conferencia”, 193. 



80 
 

estadounidense por el continente americano,232 por lo que se buscaron a diestra y siniestra 

definiciones de la latinidad que se contrapusieran a la dominación yanqui y a la América 

anglosajona que 

aspira a dominar como señora absoluta desde el estrecho de Behring hasta el Canal de 

Panamá […] y en todo caso abriga el firme propósito de que los pueblos del Nuevo Mundo, 

sin excepción alguna, giren dentro de la órbita de sus influencias […].233 

Por supuesto, la hispanofilia también reafirmaba la superioridad de la raza blanca sobre las demás, 

y también hacía notable la manera polisémica y en cierta medida confusa en que se entendió la raza 

ya desde el siglo XIX como una combinación entre cultura, nación y biología (o como alguna de 

las tres). En casos como el de José María Samper, se distingue entre la existencia de una raza negra, 

una variedad de razas indígenas (con características físicas y culturales distintas); y al mismo 

tiempo, la denotación –por medio de la grafía “raza”– de todas las “castas” producto del mestizaje.  

De ahí que el concepto de raza pudiera entenderse en principio – ya nos hemos aproximado en el 

primer capítulo– como una categoría de distinción poblacional estrechamente relacionada con las 

características fenotípicas y genotípicas si se tiene en cuenta que las “castas” en ocasiones se 

remitían más bien a unos antecedentes hereditarios que a unas características físicas propias de la 

mezcla racial. Sin embargo, existen otros factores que podían entrecruzarse, como la distinción 

lingüística y de origen geográfico, así como el grado de civilización, que pueden llevar a pensar la 

raza como análoga a la cultura (siempre que se entienda cultura como una “forma de ser/hacer”).  

En otros casos se observa la ambigüedad en la manera de entender la “raza” como una posibilidad 

de construcción de la identidad. Por ejemplo, Josué Gómez, en un texto de 1898 en el que hacía 

una breve historia de la medicina en Colombia, afirmaba que “nuestra raza fué [sic.] en su estado 

primitivo dominada por los misioneros españoles”.234 Por supuesto, el texto remarcaba la 

importancia de la colonización española y su función civilizadora, pero también denotaba la 

existencia de unos “antepasados aborígenes”, lo que implica, en cierta medida, que aquello que se 

 
232 Sobre el hispanismo en Colombia véase Aimer Granados, “Hispanismos, nación y proyectos culturales Colombia y 

México: 1886-1921. Un estudio de historia comparada”, Memoria y Sociedad 9, no. 19 (2005): 5-18.  
233 Felipe Barón, “A propósito del peligro Yanqui”, Revista Moderna 4, no. 31 (Octubre 17 de 1916): 301. Otro texto 

interesante sobre la “latinidad” es Guillermo Ferrero, “La civilización Latina (trad. Cornelio Hispano)”, Revista 

Moderna 1, no. 4 (abril de 1915): 306-316.  
234 Josué Gómez, “Una insinuación”, Boletín de Medicina 2-3, Barranquilla, abril 30 de 1898:31. 



81 
 

consideraba la “raza” era una identidad nueva, de una u otra forma producto de la hispanidad 

civilizadora y del aborigen salvaje. En otras palabras, el autor del texto se identificó al mismo 

tiempo con la raza prehispánica vencida y con la raza proveniente de la mezcla racial entre aborigen 

y español.  

La doble identidad manifestada por Gómez nos lleva a preguntarnos por los límites exactos que se 

han dibujado entre la forma de entender la raza ya sea desde un punto de vista biológico, cultural 

o étnico. En su caso la raza parecía ser una forma de identificarse, y, por tanto, la ambigüedad 

posibilitaba pertenecer/identificarse con varias razas o por lo menos crear ciertos “conjuntos de 

cosas” que, a pesar de ser denominados a partir de la categoría de raza, establecían diferentes 

vínculos entre sí.235Ahora bien, en cuanto a su raza actual, Gómez afirmaba que se encontraba en 

un estado de decadencia, por lo que sugería: “volver a nuestra raza su vigor primitivo y trabajar 

asiduamente por el bien de la Patria, es un deber de civismo”.236 Claramente, ya desde aquí 

podemos observar la inquietud por una población-problema que, aun siendo un producto 

relativamente nuevo –en tanto combinación del español y el aborigen– se encontraba decadente.237 

Posterior a Gómez, el médico José Ignacio Barbieri, en su Manual de higiene y medicina infantil, 

que dirige especialmente a las madres, afirmaba: 

Atribuída la degeneración visible de nuestra raza á la acción del medio, á la vaga é indefinida 

del tiempo, no hemos fijado la atención en los verdaderos agentes de nuestra debilidad y 

decadencia, y hemos prescindido no sólo de la influencia hereditaria de los grandes 

destructores de la vida orgánica (alcohol, sífilis), sino que muy poco hacemos contra otros 

factores no menos activos y más fáciles de eliminar. Son éstos, sin duda, los errores en la 

Higiene de la Infancia, consagrados por el tiempo y por la insensatez de una que otra matrona 

que, con autoritaria inconsciencia, erige en aforismos de sabio las prácticas absurdas, cuyos 

funestos resultados no se atribuyen á ellas sino á su efecto.238 

 
235Advierto que este problema será abordado más adelante. 
236 Gómez, “Una insinuación”:31; 34. 
237 Habrá que recordar que en algunas ocasiones el estancamiento aparente de los pueblos latinoamericanos se explicó 

a partir del argumento de la “novedad” de dichas poblaciones en comparación con las sociedades del Viejo Mundo. Un 

ejemplo de ello es la idea de la raza cósmica de José Vasconcelos, quien afirmó que la nueva raza americana era la raza 

del futuro. Vasconcelos, La raza Cósmica, 17. 
238 José Ignacio Barberi. Manual de higiene y medicina infantil al uso de las madres de familia, ó sea tratado práctico 

sobre el modo de criar á sus hijos y de atenderlos en sus enfermedades leves (Bogotá: Imprenta eléctrica, 1905), iii. 



82 
 

Por supuesto, la diferencia entre el texto de Samper y los desarrollados por los médicos en el 

tránsito entre los siglos XIX y XX es que el primero era marcadamente optimista –sin dejar de ser 

jerarquizante– y su centro de reflexión era la política, mientras que los segundos fueron más bien 

críticos de la población al observar sus condiciones físicas, intelectuales, morales e higiénicas. 

Además, el primero atendía al problema de la estabilidad política como posibilidad de avance del 

país, mientras que los segundos se ocupaban ya de una pregunta por el progreso enmarcado en la 

productividad, es decir, el trabajo. 

Consecuentemente, podemos observar que la reflexión sobre la población fue pasando de una 

preocupación política y antropológica a un problema médico e higiénico; aunque la idea de raza 

mantuvo en ambos casos una polisemia que aglutinaba características físicas, intelectuales y 

morales de la población.239 Sin embargo, la multiplicidad que se incluía en la reflexión sobre 

“nuestra raza” fue vista cada vez más como un problema al ser una señal de la dificultad de formar 

un estado nacional moderno.  Por otra parte, en ambos casos el centro de atención no se situaba en 

las distinciones raciales por sí mismas sino en la categorización de la población en términos de su 

utilidad para ciertos fines. En el caso de Samper, la utilidad para gobernar/ser gobernados o llevar 

a buen fin el proyecto político nacional; mientras que en el caso de Barbieri y Gómez, la utilidad 

para trabajar. En este último caso, la clasificación racial tendría una relación con la patología, 

siendo la enfermedad en relación al trabajo la base de la jerarquización.240  

Lo anterior no quiere decir que la reflexión médica no hiciera parte de un lenguaje racista, sino que 

la lógica bajo la cual se justificaba ese racismo había cambiado. Aunque generalmente la 

jerarquización racial estaba ligada a la productividad,241 en ciertos momentos debió tornar más un 

lenguaje espiritual/religioso, en otros en un lenguaje político, y en el caso que nos interesa se 

transmitió a través de un lenguaje científico/médico que no dejaba de tener algo de los dos 

anteriores. Este cambio en el lenguaje racial entre finales del siglo XIX y comienzos del XX se 

 
239 De hecho, como afirma Christian Geulen y como veremos más adelante, “el concepto de “raza” adquirió buena 

parte de los significados del término “población”. Geulen, Breve historia, 69. 
240 Louis Renon, “El médico en la sociedad moderna”, (Traducido de las “Conferences pratiques sur les maladíes du 

cœur et des poumons” Emilio Robledo) Boletín de medicina 11, manizales, diciembre 1 de 1907: 62-69; Pablo García 

Medina, “La alimentación de nuestra clase obrera en relación con el alcoholismo”, en Academia nacional de medicina, 

Sesiones científicas del Centenario (tomo i) (Bogotá: Imprenta nacional, 1911): 276-287. 
241 Geulen afirma que: “En conjunto la esclavitud y el tráfico de esclavos representaban la primera forma de un racismo 

ya plenamente definido en la Edad Moderna europea, un racismo que tuvo cuatrocientos años de existencia e impulsó 

y caracterizó la relación en la época moderna de Europa con el resto del mundo”. Geulen, Breve historia, 62. 



83 
 

relacionaba con la higiene en otro sentido que tiene que ver con la concepción espacial y no 

individual del problema de la degeneración, decadencia o pérdida de vigor de la raza. Por este 

motivo, normalmente se ofrecían recomendaciones y obervaciones higiénicas sobre las condiciones 

externas de vida (la infraestructura, la limpieza, la alimentación, etc.) debido al fuerte determinismo 

climático y geográfico de la ciencia decimonónica. Aunque poco a poco esta preocupación 

higiénica viró hacia el individuo al poner énfasis en la herencia y centrarse particularmente en el 

cuidado del cuerpo como medio de prevensión de enfermedades.  

Este cambio se nota en la importancia que se dio cada vez más en la medicina a la educación física, 

que si bien ya había sido sugerida en Colombia desde 1892, tomó mayor fuerza –como vimos en 

el capítulo anterior– en la segunda década del siglo XX por medio del aumento de publicaciones y 

discusiones al respecto.242 Así, se puede observar tanto en los tratados de higiene como en los textos 

de los médicos, especialmente los que versan sobre educación, el lugar central que ocupa el cuerpo 

del individuo, lo cual se evidencia también en otros aspectos, como el cambio en la comprensión 

del criminal.  

El doctor Martín Camacho (1879-1955) en su Criminología observaba este cambio poniendo el 

centro de atención en el delincuente y no en el delito, pues desde su punto de vista, “el acto 

delictuoso viene a ser el producto normal de un organismo anormal, esto es, de un organismo 

transitoria o incurablemente enfermo”.243 El cambio de visión se relacionaba también con la 

transformación de la mirada médica sobre la enfermedad a partir de la clínica médica, que haría 

mayor énfasis en el cuerpo por medio de la observación de las formas, los tamaños y los colores 

como parte de los signos que podían mostrar la patología.244 

Por supuesto, el protagonismo del cuerpo y sus características significó una manera de entender las 

razas a partir de la herencia en tanto implicaba la transmisión de las características individuales a 

los hijos, y por tanto, a la necesidad de cuidar el desarrollo, la conformación y la mezcla de los 

cuerpos. Es decir, la mirada médica se amplió para observar las formas, colores y tamaños en el 

cuerpo social. La centralidad de los cuerpos no implicaba de ningún modo una ausencia del 

ambiente, sino la posibilidad de emergencia de un nuevo elemento de estudio. En otras palabras, 

 
242 Véase Martínez, La degeneración de la raza, 107-120. 
243 Martin Camacho, Criminología (Bogotá: Arboleda y Valencia, 1916), 7. 
244 Sobre la importancia de la clínica en la medicina colombiana véase Bejarano, “Influencia de la escuela francesa”: 

330. 



84 
 

el cuerpo se convirtió en objeto de reflexión en una dialéctica con el ambiente. Asimismo, el nuevo 

paradigma higienista posibilitó al médico la búsqueda de ascenso en las estructuras de poder a 

partir de la necesidad de llevar su conocimiento individual de los cuerpos a la sociedad:  

Es preciso que él [médico] encabece el movimiento de la higiene social y que saque partido 

de ello, en vez de deplorarlo. Si no dirigís el movimiento, si no os asociáis á él, tened cuidado; 

él se efectuará á pesar vuestro, y contra vosotros, y perderéis la situación material y moral á 

la cual tenéis derecho como los guías naturales de la higiene social.245 

El médico, entonces, emergía como la nueva autoridad en política social, en tanto conocedor de los 

cuerpos, y también, como médico, debía beneficiarse de ello. Tenía como misión ofrecer un 

diagnóstico de la población, una etiología, y posteriormente recomendar un tratamiendo que se 

convirtiera en directriz de la política sobre la población: 

Después del conocimiento de los recursos naturales, se impone el estudio de nuestra raza. En 

qué proporciones se ha efectuado la mezcla de sangre entre nosotros? ¿qué caracteres 

psicofísicos dominan en estas raíces étnicas, y cuáles han perdurado o se han exaltado en 

nosotros? ¿Para qué destinos tenemos más aptitudes? ¿En qué suelo prospera mejor cada 

variedad étnica de las que componen nuestro pueblo, y qué elementos de inmigración 

debemos seleccionar para que prosperen en los variados climas que deben sujetarse?246 

El papel del médico implicaba preguntarse por la conformación racial de la población, pero también 

por el espacio y las instituciones. Todo, en este amalgama, tenía relación con la productividad: se 

necesitaba saber qué era posible explotar, para qué servía la población y cómo mejorar las 

instituciones para administrarla. Añadido a lo anterior, es evidente que el diagnóstico y la 

terapéutica debían estar en manos médicas, cuya mirada neutral y objetiva rehuía al lenguaje 

político que había sido causa de la confrontación entorpecedora del progreso nacional: 

La experiencia irrefutable de un siglo nos dice que la acción política no conducirá a Colombia 

al alto nivel de civilización que pide desinteresadamente el patriotismo; y la hora presente 

nos anuncia que la raza está enferma ya y enervada en un pensamiento confuso.247 

 
245 Renon, “El médico en la sociedad moderna”: 63. 
246 Luis López de Mesa, “Preparación del futuro”, Cultura 2, no. 10 (diciembre de 1915): 307. 
247 Luis López de Mesa, “Acción social”, Cultura 2, no. 7 (septiembre de 1915): 68. 



85 
 

El diagnóstico era claro para 1915: la enfermedad de la raza, la confusión y la escasa civilización 

auguraban la necesidad de un replanteamiento de lo que se había hecho durante un siglo de 

independencia. Se debían buscar alternativas de acción social que permitieran “vigorizar el espíritu 

nacional”. Luis López de Mesa contemplaba cinco líneas de acción: 

La reforma de las Escuelas Normales, el problema más grande que han tenido nuestros 

gobiernos […] porque el pueblo es el principal elemento de la nacionalidad, y el nuestro, tal 

como está, parece sujeto a una fácil eliminación; la reforma militar que es justiciera y vigoriza 

el cuerpo y la conciencia de los adultos, disciplina su voluntad y aun eleva su mente […]; la 

inmigración que venga a cruzar la sangre y la idea de nuestros labriegos y artesanos; los 

caminos de vinculación comercial y conexión estratégica; y la reforma de nuestro sistema 

tributario.248 

De los cinco puntos de acción, tres tenían relación con la población, aunque se enfocaban en dos 

cosas: la educación de los cuerpos –y sus respectivas almas– que debían ser fuertes para evitar la 

desaparición de la nación y para vigorizar las fuerzas que debían servir al trabajo y al ejército; y la 

inmigración para que se desarrollara la agricultura y la clase artesana. Por supuesto, la etiología de 

la enfermedad –sin nombre todavía– que padecía la población colombiana encontraba su lugar en 

la herencia legada por la mezcla racial desordenada de tres razas disímiles entre sí y cada una con 

defectos propios –negra, blanca y amarilla–; y el espacio en que se dio esta mezcla –el Trópico–

.249 Hubo pues, para 1915, un diagnóstico sin nombre, que poco a poco se iba articulando alrededor 

de dos factores: la herencia y la raza. Alfonso Castro recomendaba estudiar la “psique” de la 

población, cuyos caracteres eran definidos por la mezcla racial, debido al 

Papel principalísimo [que] desempeña la herencia en nuestra psiquis colectiva […] –¿cuál no 

sería la dificultad al tratarse de un pueblo, mezcla de razas distintas, cada una con caracteres 

propios, y sometido a múltiples y variadas influencias de climas, temperaturas, terrenos, 

alimentos, trabajos, etc.?–.250 

Castro, sin embargo, no era pesimista, pues no compartía ese rasgo característico de la herencia 

maldita de la que eran producto los colombianos. Lo interesante en cualquier caso es que coincidía 

 
248 López de Mesa: 73. 
249 Alfonso Castro, “Meliorismo”, Cultura 2, no. 8 (octubre de 1915): 100. 
250 Castro: 57. 



86 
 

con López de Mesa en ofrecer un diagnóstico más generalizado, mismo diganóstico que buscó 

Miguel Jiménez López cuando se dio cuenta de “la necesidad que nuestra patria tiene de que su 

psico-patología sea estudiada a fondo y en sus características propias”.251  

El enfoque psico-patológico de Jiménez confirmaba el desastre que se obtuvo como resultado del 

mestizaje y la inestabilidad psíquica en la población debido a las taras de esta herencia, que 

empeoraba con intoxicaciones y exposiciones a condiciones desfavorables. Jiménez encontró 

entonces una generalidad que exponía todavía tímidamente: había un estado de decadencia de la 

raza.252 No era novedad encontrar un problema de la población, ni desarrollar un concepto para 

explicarlo, sino observar que el problema correspondía a un concepto que generalmente se atribuía 

a ciertos grupos sociales: los enajenados, los alcohólicos, los sifilíticos, o, como en el caso de 

Barbieri, a los individuos antihigiénicos.  

De hecho, como apunta Abel Martínez, la idea de la degeneración de la raza había sido expuesta 

por lo menos desde 1890 por Camacho Roldán, quien se preocupó también por el problema de la 

inmigración. Jiménez, por su parte, al tomar la idea de la herencia del alienismo francés, expresaba 

claramente que el aumento de los desequilibrios mentales evidenciaban un proceso degenerativo 

generalizado. Hubo, pues, un cambio del “problema de la degeneración de la raza” desde 1898 con 

Josué Gómez y con Barbieri en 1905, que indicaba la necesidad de una intervención médica. Hubo 

un cambio, también, en la forma de percibir el problema en el cuerpo, que requería encontrar una 

etiología para poder formular así una profilaxis efectiva. 

Por su parte, Jiménez tuvo una contestación de Manuel Laverde Liévano, quien cuestionaba 

ambiguamente su generalización sobre la degeneración de la raza al considerar que la raza 

americana era una raza en proceso de formación y que además no existían los “factores objetivos” 

con los que contaban otras naciones en progreso para afirmar tal cosa: 

[…] creemos que al hablar el doctor Jiménez López de la inferioridad de la raza entre 

nosotros, no gustó hasta las heces [sic.] el amargo licor de semejante teoría. Comprendemos 

que él nos ofrece como remedios eficaces la educación y la ciencia. Talvez también acepte 

la idea de que la raza degenerada por la herencia, sea susceptible de mejorar con sus propios 

 
251 Miguel Jiménez López, “La locura en Colombia y sus causas”, Cultura 2, no. 16 (1916): 221. 
252 Jiménez López: 232. 



87 
 

recursos vitales […] hemos creído que no sería temerario de nuestra parte el someter a su 

estudio las ideas que nos apartan de su tesis, en cuanto a la perdurabilidad de las taras de los 

conquistadores y de los indígenas colombianos […].253 

La idea de la “novedad” de la raza americana era también común, pero no por ello menos insistente 

en evidenciar la existencia de problemas en la raza. Más bien era una razón para argumentar que 

esos problemas manifestados por la población eran “naturales”, y por tanto no indicarían una 

decadencia clara. Ahora, más allá de la argumentación, también era manifiesta una cierta 

disposición al debate público –al menos por escrito– sobre la evaluación de la población, de modo 

que esta corta conversación entre Jiménez y Liévano puede ser entendida como un antecedente 

directo del trabajo Algunos signos de degeneración colectiva en Colombia y de la discusión que se 

desarrolló a partir de 1920, donde –como veremos– se debatirá públicamente sobre la existencia 

de una degeneración generalizada de la población colombiana.  

 

2.2. La degeneración de la raza luego de los años veinte 

El giro que dio la interrogante sobre las condiciones de la población a partir de 1910 y que fue 

central en la discusión de la década del veinte, era la centralidad del cuerpo como un objeto de 

medidas higiénicas que permitan el mejoramiento de la población, a partir de la premisa de una 

posible decadencia o degeneración. Ahora bien, la importancia de los años veinte también se 

manifiesta en la manera en que se comprendieron e interpretaron posteriormente tanto los 

argumentos como los personajes que participaron en la discusión sobre la raza. De igual forma, es 

importante observar que el discurso sobre la degeneración o decadencia de la raza apareció en 

diferentes ocasiones como una forma de interpelar el aparente estancamiento económico y social 

del país, remitiéndose en la mayoría de los casos a la discusión de la década del veinte. 

Consecuentemente el problema de la degeneración de la raza, así como otros textos producidos en 

la década del veinte –en especial la publicación de Miguel Jiménez López titulada Algunos signos 

de degeneración colectiva en Colombia y en los países similares254 que inicia la discusión y la 

 
253 Manuel Laverde Liévano, “Decadencia actual de la raza en Colombia”, Revista Moderna 4, no. 28 (agosto 28 de 

1916): 186-187.  
254 Miguel Jiménez López, “Algunos signos de degeneración colectiva en Colombia y en los países similares. El deber 

actual de la Ciencia”, en Repertorio de medicina y cirugía 11, no. 125 (febrero de 1920): 227-264. 



88 
 

publicación Los problemas de la raza en Colombia–255 no pasarán desapercibidos en las décadas 

posteriores.  

Laurentino Muñoz, por ejemplo, sin hacer mención directa de los autores y restringiendo su crítica 

a quienes defendían como causas de la degeneración los factores climáticos, revaluaba los 

argumentos de la discusión del veinte, y aún más, se distanciaba de los postulados climáticos que 

sugerían la importancia del clima en el proceso de degeneración: 

No es que el colombiano sea étnicamente inferior ni que el Trópico inhiba la mente o 

consuma la energía: la influencia del sol ardiente no es causa de decadencia orgánica: pero 

sí lo son las enfermedades, los vicios, las condiciones antihigiénicas del suelo, la nutrición 

defectuosa o insuficiente.256  

Muñoz, a diferencia de la mayoría de sus predecesores, contemporáneos e incluso sucesores, 

sugería que el clima no era un factor fundamental para explicar la decadencia de la raza, de manera 

que se debía prestar atención más bien a la higiene, a la cuestión reproductiva, e incluso contemplar 

la esterilización como una medida necesaria: 

En una sociedad bien organizada el Estado tiene la obligación de intervenir en la vida de los 

sexos […] el hijo enfermo o degenerado por causa de los progenitores es una víctima de la 

incuria del Estado que no protege a la inocencia, ni obra drásticamente para impedir las 

uniones antieugenésicas; un alcohólico, un sifilítico o un blenorrágico en un estado de 

contaminación, no tienen ningún derecho para la procreación […]257 

Es notorio el cambio del lenguaje entre Muñoz y los médicos de la década de 1920. No se trataba 

solamente de que hablara de la eugenesia, sino del énfasis que ponía en la reproducción, sin negar 

la importancia de la higiene.  De hecho, si tenemos en cuenta que para Abel Fernando Martínez “la 

primera referencia al tema en Colombia […] es un artículo titulado precisamente “Eugenesia”, 

publicado en 1940”,258 el trabajo de Muñoz, al ser anterior a la referencia de Martínez, podría ser 

el primer trabajo en el que se sugirieron medidas eugenésicas en Colombia. Esto, claramente, 

 
255 Luis López de Mesa (ed.), Los problemas de la raza en Colombia (Bogotá: 12 de octubre de 1920). 
256 Muñoz, la tragedia biológica, 34. 
257 Muñoz, 284. 
258 Martínez, La degeneración de la raza, 330. 



89 
 

obviando menciones como las que hizo Miguel Jiménez López en su texto La inmigración amarilla 

a la América, donde aseveraba: 

De hoy en más, no serán ya los hechos económicos ni aun las consideraciones humanitarias 

sino los postulados de la Eugénica lo que habrá de inspirar las leyes de inmigración en todos 

aquellos países que atraen el excedente humano de los viejos continentes.259 

Esta aparición en escena de la “eugénica”, aunque anterior a la mención de Muñoz, tiene la 

particularidad de que Jiménez todavía era un defensor del determinismo climático, lo que no lo 

hacía menos racista al preferir la inmigración de la “raza blanca”, pero sí menos eugenista en tanto 

no tendía a pensar la herencia más allá de la mezcla de sangres. 

En efecto, la posición defendida por Muñoz sí cabe dentro de la idea que ofrece Nancy Stepan 

sobre la manera en que se presentó la eugenesia en América Latina a partir de una perspectiva 

hereditaria neolamarckista.260 Habría entonces que pensar si acaso Muñoz no fue verdaderamente 

uno de los primeros eugenistas en Colombia dado que sí es posible establecer en su texto una 

relación entre la heredabilidad de los caracteres adquiridos y la eugenesia. Desde luego, la 

comprensión del problema por parte de Muñoz mantuvo como punto central al cuerpo en tanto 

herramienta de trabajo, por lo que el mejoramiento de la raza se relacionaba con la productividad. 

Esta preocupación por el trabajo fue también importante en sus textos posteriores que, aunque no 

mencionaban la discusión sobre la degeneración de la raza, sí pugnaban por la necesidad de un 

mejoramiento de la población, enfatizando en las medidas higiénicas.261 

El problema del “elemento humano” en la productividad fue retomado también en el trabajo 

Introducción al estudio del problema inmigratorio en Colombia de Luis Esguerra Camargo. Para 

este autor, las Conferencias sobre la raza fueron “uno de los más hermosos certámenes 

intelectuales de que se tenga noticia en este país”.262 Por esta razón, hacía referencia 

constantemente al libro Los problemas de la Raza en Colombia, que recogía la mayor parte de las 

 
259 Jiménez López, La inmigración amarilla, 7. 
260 Stepan, “The hour of eugenics”, 73. 
261 Véase: Laurentino Muñoz, Tratado elemental de higiene Para la Educación Pública (Bogotá: Editorial Minerva, 

1939) y Laurentino Muñoz, “Estudios sobre realidad colombiana. Política e higiene”, Universidad de Antioquia 56 

(enero de 1943): 315-333. 
262 Luis Esguerra Camargo, “Introducción al estudio del problema inmigratorio en Colombia (Tesis para optar por el 

título de Doctor en Derecho y Ciencias políticas y sociales)”(Bogotá, 1938), 13. 



90 
 

Conferencias de 1920. Esguerra era partidario de un determinismo geográfico que dividía el 

territorio en zonas “aprovechables” y “no aprovechables”, sugiriendo la necesidad de una 

inmigración que en su orden y distribución buscara mantener y proteger la raza blanca. 

La importancia de Los problemas de la raza en Colombia y La inmigración amarilla trascendieron 

además el campo meramente especulativo para llegar a ser justificación de un Proyecto de Ley 

sobre inmigración presentado por Rafael Bernal Jiménez en 1947.263 En este, citó textualmente 

algunos apartados de las conferencias de Miguel Jiménez López y de Luis López de Mesa sobre la 

manera en que se debía hacer la selección de los elementos étnicos y de los climas para lograr una 

inmigración exitosa.264 De igual forma, se basaba en La inmigración amarilla para argumentar lo 

inadecuado de permitir una inmigración asiática.  

Además de lo anterior, Bernal señalaba el año de 1920 como el momento en el que “[…] el 

legislador colombiano empezó a preocuparse por el problema inmigracionista”.265 Esto pone en 

evidencia que las discusiones sobre la raza no fueron relevantes únicamente para pensar el estado 

de la población, sino también la necesidad y las condiciones del blanqueamiento que debía 

promoverse en la población por medio de la inmigración. En sus trabajos posteriores al Proyecto 

de Ley, Bernal Jiménez tomará constantemente el año 1920 como un punto de referencia para 

abordar el problema de la influencia del clima en la población (especialmente en la población 

blanca)266, enalteciendo a Miguel Jiménez López como un “descubridor” de los problemas de la 

raza. Además, insistirá en situar las Conferencias sobre la raza como un punto de inflexión en la 

intelectualidad colombiana:  

Quizá no registra la historia de nuestra cultura una controversia de tal intensidad ideológica, 

de tan noble acento patriótico, de tan aguerrido despliegue de preparación, de talento y 

 
263 Si bien antes de esto el propio Miguel Jiménez López había promovido, como Ministro de Gobierno, la Ley 114 de 

1922 sobre Inmigración y colonias agrícolas, lo que nos interesa es la mención de los textos como justificación de un 

proyecto de Ley casi treinta años después de la publicación de Los problemas de la raza. 
264 Rafael Bernal Jiménez, “Proyecto de ley ‘sobre inmigración y emigración” (Bogotá: Imprenta Nacional, 1947), 18-

19. 
265 Bernal Jiménez, 33. 
266 Véase Rafael Bernal Jiménez, La educación, he ahí el problema (Bogotá: Prensas del Ministerio de Educación 

Nacional, 1949), 24. 



91 
 

gallardía, como aquel que esta nuestra Atenas Suramericana presenció en aquellos 

tiempos.267 

Bernal Jiménez, quien fuera estudiante para 1920 y testigo de las Conferencias,268 resaltaba en 

varios de sus textos publicados entre 1947 y 1973 el debate sobre la raza como un debate científico 

de importancia nacional. Observamos, entonces, que los textos de la década del veinte fueron leídos 

como autoridad científica e intelectual en temas de inmigración y de evaluación del estado de la 

población aún casi treinta años después. Además, al retomar los textos, también hubo una relectura 

del contexto actual, lo que permite afirmar que la influencia de estos trascendió los años veinte y 

marcó una ruptura, un antes y después de 1920. 

Ignacio Rodríguez en su breve intervención en el Boletín Cultural y Bibliográfico (1967), analizaba 

la importancia del libro Los problemas de la raza en Colombia, centrándose en las conferencias de 

Miguel Jiménez López y su “afán patriótico” por mostrar los problemas de la población. Lo 

interesante de la interpretación de Rodríguez, más allá de que sugiriera el libro como lectura y 

sostuviera –al igual que otros– su importancia científica, es la afirmación de que los problemas 

enunciados por Jiménez “aún subsisten”. Es decir, que estimaba acertado el diagnóstico de Jiménez 

López sobre la población todavía en 1967 y consideraba que sus textos constituían “[…] una de las 

contribuciones más serias, descarnadas y valerosas de la realidad colombiana hace medio siglo, tan 

similar a la de los países latinoamericanos de América. que [sic.] ahora se tildan de 

subdesarrollados”.269 

Finalmente, existieron algunos textos que auguraron una degeneración o decadencia de la raza en 

diferentes momentos, aunque no hicieron una mención directa de ninguno de los autores 

participantes en la discusión del veinte. Entre ellos, se puede mencionar a Israel Rojas, quien 

abordó el asunto desde una perspectiva particular tanto por su misticismo como por el énfasis 

distinto que dio al “problema sexual”.270 Desde otra perspectiva, también debemos mencionar el 

libro Decadencia del pueblo colombiano (1981) de Horacio Gómez Aristizábal, quien se fijó en el 

 
267 Rafael Bernal Jiménez, Estampas de educadores (Tunja: Universidad Tecnológica y Pedagógica de Colombia, 

1964), 75. 
268 Bernal Jiménez, Estampas, 78; Rafael Bernal Jiménez, “El estilo de un pensador colombiano, Miguel Jiménez 

López”, Boletin de la Academia Colombiana 23, no. 100 (octubre y noviembre de 1973): 450. 
269 Ignacio Rodríguez Guerrero, “Libros Colombianos Raros Y Curiosos”, Boletín Cultural Y Bibliográfico 10, no. 11 

(noviembre de 1967): 139. 
270 Véase Israel Rojas, Los grandes azotes de la raza (cuarta edición) (Manizales: Editorial Zapata Ltda., 1947 [1937]). 



92 
 

problema del elemento humano en el desarrollo del país y nuevamente otorgó relevancia a la 

mezcla de sangres indígena y española como explicación de la belicosidad del país, así como de 

algunas de las características de la población.271 

En suma, podemos evidenciar varios aspectos interesantes que nos permiten calificar la década de 

los veinte como paradigmática en cuanto a los problemas de la raza. Lo primero es que la discusión 

sobre la raza se valoró retrospectivamente como hito en el debate científico, e incluso como un 

momento trascendental en lo que se refiere a la reflexión sobre los problemas nacionales. Lo 

segundo, es que el lenguaje de la “raza” y la cuestión climática, como sea que fuere entendida, no 

pareció cambiar radicalmente todavía hasta 1981, o por lo menos mantenía rezagos de lo que se 

pensaba en los años veinte. Lo anterior no quiere decir que fuera una idea “hegemónica”, sino más 

bien que todavía existían defensores de tales posturas, lo que pone en evidencia que el 

conocimiento científico no es ni teleológico ni unívoco. 

Debemos aclarar que, dentro de los trabajos revisados, salvo el caso muy específico de Laurentino 

Muñoz en 1934, la mayor parte de las propuestas estarán ligadas a la solución “higiénica”. Todavía 

más importante, el lenguaje del mejoramiento racial en Colombia tampoco giró alrededor de la 

herencia de los caracteres adquiridos en un sentido eugenésico, lo que muestra la debilidad del 

movimiento eugenista en Colombia, que, aunque era inexistente para 1920, tampoco tuvo mayor 

simpatía en los autores posteriores. También se puede afirmar que la mayor parte de los autores 

que escribieron sobre el problema de la degeneración de la raza entendieron al cuerpo siempre 

como una herramienta de trabajo. Asimismo, a pesar de la constante del determinismo geográfico 

a que se adscribieron los autores, el saneamiento del ambiente fue la solución por excelencia a la 

degeneración o decadencia de la raza.  

 

2.3. Algunos signos de degeneración colectiva y el desencadenamiento de la discusión 

Hemos visto la manera en que se discutió sobre el problema de la raza antes y después de la década 

de 1920, lo que esperamos haya permitido observar que la delimitación temporal propuesta (1920-

1929) tiene algún sentido en términos de la posibilidad de analizar una discusión que gira sobre un 

mismo tema y mantiene un lenguaje más o menos común.  Retomando, observamos que ya antes 

 
271 Horacio Gómez Aristizabal, Decadencia del pueblo colombiano (Bogotá: Editorial Kelly, 1981), 3; 57. 



93 
 

de 1920 había algunos augurios que indicaban la posibilidad de la degeneración de la raza, e 

incluso, era moneda corriente hablar de “degeneración de la raza” o de “razas degeneradas” para 

referirse a diferentes grupos sociales. El cambio radical que introdujo el texto Algunos signos sobre 

la degeneración Colectiva en Colombia fue entonces la posibilidad de comprender este problema 

como un problema nacional, de proporciones generalizadas y por tanto un obstáculo para el 

progreso del país. 

Ya desde finales del siglo XIX había una amplia inquietud por la higienización, y también una 

preocupación por el bienestar social. Sin embargo, la discusión de la década del veinte, y en 

particular la tesis de Miguel Jiménez López fue un parteaguas al denotar la importancia de la 

herencia como factor influyente no de algunos casos aislados –como los alcohólicos, los sifilíticos 

y otros más–, sino de la conformación de la raza y de su degeneración. Otra forma de decirlo es 

que el texto de Jiménez, en tanto generalización, constituyó una observación que abarcaba a toda 

la población y no se limitaba a las “variaciones enfermizas” –por ponerlo en términos morelianos– 

de la población. 

Por supuesto, esta centralidad de la herencia no era una excentricidad de los años veinte, ni mucho 

menos de Miguel Jiménez López, sino que, como ya hemos visto, comenzaba a encontrar su lugar 

por lo menos desde 1915 con Luis López de Mesa y Alfonso Castro. Ahora bien, enfatizar en la 

herencia implicaba que el objeto central de la higienización no sería ya el espacio sino el cuerpo. 

Consecuentemente, la línea de acción no era la modernización del espacio en sus diferentes 

dimensiones: casa, ciudad, barrio, sector y escuela; sino en el cuerpo: educación física, 

mejoramiento de la herencia por mestizaje, corrección de las deficiencias orgánicas, intelectuales, 

blanqueamiento, entre otras. 

Lo anterior permite explicar por qué, aun cuando había despertado ciertas reacciones debido a la 

publicación de La locura en Colombia y sus causas, fue hasta 1920 con la aparición pública de la 

conferencia –antes dictada en el Tercer Congreso Médico de 1918– Algunos signos sobre la 

degeneración colectiva que se despertó la polémica que trascendería el año de la publicación.272 

Efectivamente, la mencionada conferencia de Jiménez se editó varias veces en 1920. Luego de 

 
272 Como lo apunta Abel Martínez, la conferencia dictada el 19 de enero de 1918 en el Tercer Congreso Médico de 

Cartagena tenía un título ligeramente distinto: “Signos de degeneración colectiva en Colombia, el deber actual de la 

ciencia”. Véase Martínez, La degeneración de la raza, 141. 



94 
 

haber sido leída en la “Sociedad de Cirugía” en diciembre de 1919, se dispuso su publicación en el 

órgano oficial de esa corporación, el Repertorio de Medicina y Cirugía. Allí apareció con el título 

“Algunos signos de degeneración colectiva en Colombia y en los países similares. El deber actual 

de la Ciencia”. Asimismo, estuvo acompañada de una breve introducción que resaltaba la polémica 

desatada tras su lectura en 1918.273  

Unos meses después, en abril de 1920, la conferencia apareció en un folleto de 42 páginas 

acompañada esta vez de una introducción más extensa en la que se mencionaba la anterior 

publicación. También se citaba el comentario aparecido en el Bulletin de l’Amerique Latine sobre 

el texto La locura en Colombia y sus causas, que era anunciado como antecedente y en parte 

inspiración del que se publicaba. Además, hubo también cambios en el título, siendo ahora 

Nuestras Razas decaen. Algunos signos de degeneración colectiva en Colombia y en los países 

similares. El deber actual de la Ciencia. Finalmente, esta segunda versión del texto fue 

reproducida, junto con algunas de las “Conferencias sobre la raza”, en el libro Los problemas de 

la raza en Colombia aparecido el 12 de octubre de 1920. 

Aunque la conferencia fue publicada tres veces en diferentes formatos, es evidente, por la cantidad 

de referencias, que la versión en folleto tuvo mayor circulación, o por lo menos habría llegado a 

más lectores no especializados –no médicos– que reaccionaron en algunos medios luego de su 

aparición. Sin embargo, en años posteriores se refirieron mayormente al libro, lo cual 

probablemente tuviera que ver con la efimeridad del formato en folleto en contraposición al libro 

que además recopilaba otras conferencias sobre el tema.  

Ahora bien, si tenemos en cuenta que la conferencia Algunos signos de degeneración colectiva 

había sido leída originalmente en 1918, ¿por qué no fue sino hasta 1920, tras su publicación, que 

despertó un interés marcado por parte de los médicos y del público en general? Parte de la respuesta 

es que el texto había llamado la atención de los concurrentes al Congreso médico y generó una 

discusión, en la que, como afirmó Emilio Robledo (1875-1961)  

[…] no compartíamos todos los puntos de vista que él consideraba comprobados, y en el 

corto tiempo de espacio que permitía el reglamento de las sesiones del Congreso, hicimos 

 
273 Jiménez López, “Algunos signos”, Repertorio: 227. 



95 
 

algunos reparos desde entonces al importante trabajo que ha sido publicado recientemente y 

que ha suscitado como era de esperarse, una viva discusión […].274 

El corto tiempo, así como la asistencia limitada probablemente impidió que el texto trascendiera 

en su momento hasta la opinión pública, por lo que la discusión a que dio pie se limitó a las 

observaciones de los médicos asistentes a la Sexta Sesión del Congreso médico de 1918 –entre 

ellos el ya citado Emilio Robledo–.275 Agregado a lo anterior, para 1920, había un “clima” político 

e intelectual cargado de incertidumbre y preocupación. Finalizada la Primera Guerra Mundial, 

había una necesidad urgente de evaluar la situación del país y la posibilidad de que, ante la breve 

inestabilidad de la hegemonía europea, Colombia pudiera entrar en el concierto de las naciones: 

Es, pues, un momento de crisis de ideas y de sentimientos universales lo que nos trae por 

estos caminos al parecer tan propios y espontáneamente transitados. Es la gran incertidumbre 

humana de este siglo, precursora sin duda de nuevos horizontes ideales, pero destructora y 

amarga por el momento, la que nos contagió y en nosotros se agita a su vez.276 

La necesidad de revisar las condiciones con las que contaba el país para emerger en la economía y 

la política global, que se había manifestado en años anteriores de diferentes formas, encontró en el 

texto de Jiménez una buena composición de ideas que ahora eran retomadas en un contexto que se 

interrogaba con mayor intensidad sobre las posibilidades del progreso nacional. Aparecía entonces 

un diagnóstico que a fuerza de ser pesimista no solamente había sido dictado por Jiménez, pues ya 

pululaban las sugerencias de reformas educativas que permitieran la vigorización de la población 

y en especial de la Juventud enferma. 

Alfonso Castro, por ejemplo, sin utilizar un lenguaje degeneracionista y ni siquiera higiénico, 

expresó en 1919 una preocupación que ya insinuaba desde 1915: algo pasaba con la población. Se 

requerían reformas acertadas en un momento de transición marcado por la incertidumbre de la 

posguerra:  

Asistimos a una hora solemne de la humanidad, de una importancia tan trascendente, como 

muy pocas semejantes han sonado en el reloj de los siglos. Presenciamos páginas de historia 

 
274 Emilio Robledo, ¿Existe una Degeneración Colectiva en Colombia? (Medellín: Tipografía industrial, 1920), 1. 
275 Según Martínez el Tercer congreso médico tuvo una escasa asistencia en comparación con el anterior. Véase 

Martínez, La degeneración de la raza, 138-142. 
276 López de Mesa (ed.), Los problemas de la raza en Colombia, VII. 



96 
 

universal tan sápidas y jugosas, tan preñadas de renovaciones y de porvenir, que sería una 

gloria para nosotros el haber sido y el ser testigos presenciales de los acontecimientos, que 

han llenado los días y que se sucederán en el futuro, si no fuera por la inmensa 

responsabilidad que cae sobre nuestras cabezas, como miembros de la especie.277 

Castro también utilizaba la analogía de la consulta médica para escribir un libro que aparentemente 

tenía poco de médico. En él ofrecía una sintomatología, una etiología, un diagnóstico y una 

recomendación: educación moderna. El método clínico no le servía solamente para observar el 

cuerpo del paciente, sino también para la observación del cuerpo social. Miguel Jiménez López, 

por su parte, recogía elementos comunes a los trabajos desarrollados por otros médicos: establecía 

una analogía entre el “mundo vital” y el “mundo social”278 expresada en la manera en que analiza 

la población y la idea del cuerpo social como una aglomeración de cuerpos individuales. Además, 

aglutinaba dentro de la sintomatología varias de las observaciones hechas por médicos años atrás; 

y también ofrecía una etiología basada en la herencia, que no constituyó una particularidad suya, 

sino que se erigía como la explicación de varias enfermedades como el alcoholismo, la 

heredosífilis, las neurastenias, entre otras. 

Así pues, la respuesta ofrecida por Jiménez a la pregunta por el progreso encontró un clima perfecto 

también por la capacidad del autor de consolidar una tesis que contenía buena parte de las 

inquietudes planteadas en años anteriores en un solo diagnóstico, ofrecido desde una perspectiva 

científica: “nuestro país presenta signos indudables de una degeneración colectiva; degeneración 

física, intelectual y moral”.279 Por supuesto, al ser una opinión médica, el autor se centró en 

enumerar ampliamente los signos que consideraba como evidencia para sostener su diagnóstico. 

La degeneración física se presentaba en términos anatómicos, fisiológicos y patológicos. Los 

primeros, se relacionaban con la forma que tenían los colombianos,280 especialmente en lo referente 

a la talla, el peso, la conformación craneana –mucho más deficiente en la “clase del pueblo” que 

en las “clases cultivadas”– y otras deformidades propias de las mujeres, como la micromastia y la 

estrechez vaginal.  

 
277 Alfonso Castro, Juventud enferma (Medellín: Tipografía Industrial, 1919), 5. 
278 Ambas categorías las tomo de Canguilhem, Lo normal y lo patológico. 
279 Jiménez López, Nuestras Razas decaen. 
280 Jiménez López, 8. De hecho, el mismo Jiménez consideraba que los signos “anatómicos” eran también 

“morfológicos”. Además, pensaba que en la población no había problemas “internos”.  



97 
 

Sin duda, Jiménez reconoció la ausencia de una estadística comparativa que permitiera verificar 

sus datos, pero a falta de ella acudía a la “observación objetiva del buen observador, especialmente 

del médico que haya ejercido muchos años”.281 Esta argumentación –común en la época como 

veremos– no tenía relación con la mediocridad científica ni con la “premodernidad” de la ciencia 

en Colombia, sino con una lógica clínica: el conocimiento médico se desarrollaba alrededor del ojo 

médico –por eso debe ser un ojo experimentado– y también a través de la relación entre los 

síntomas.282 Por lo anterior, Jiménez también acudía a la analogía para demostrar que sus datos 

podían ser justificados como signos degenerativos si se correspondían con los demás síntomas. En 

otras palabras, la degeneración era demostrable no por la presencia de ciertos síntomas, sino por la 

acumulación de un gran número y variedad de ellos. 

En segundo lugar, enumeraba los signos fisiológicos, dentro de los cuales advertía que la población 

colombiana tenía problemas de tipo funcional. Esto quedaba evidenciado en el bajo número de 

matrimonios, alto el número de muertes, los problemas en los procesos nutritivos y la alta natalidad, 

que debía interpretarse como un estado intermedio de degeneración dada su similitud a la fertilidad 

de ciertos enajenados.283 En tercer lugar, detallaba los signos patológicos. Dentro de estos 

enunciaba el artritismo,284 el infantilismo, las insuficiencias glandulares, las insuficiencias 

ováricas; la neurastenia y psicosis depresiva en los hombres; las diversas insuficiencias endocrinas, 

el cáncer, la tuberculosis, la lepra y un signo relevante: el aumento de las enfermedades mentales, 

pues “nada que ponga tan de manifiesto la decadencia colectiva en nuestro país como el número 

mayor cada año de afecciones mentales que en él se registran”.285 

Luego de los signos físicos, Jiménez detallaba los signos psíquicos de degeneración. Entre estos, 

contaba la improductividad intelectual, la inestabilidad, la disminución en la fortaleza de los 

estudiantes, el aumento de la criminalidad y otras que le llevaban a afirmar que “todas las razas 

componentes de nuestra población actual fueron en algún tiempo superiores a lo que hoy son”.286 

 
281 Jiménez López, 11.  
282  Para hacernos una idea de la autoridad de la postura personal en el examen de los médicos podemos tomar la 

definición de Jorge Bejarano en 1944 sobre la formación de los médicos con “mirada clínica” en Colombia. Para él, la 

mirada clínica del médico es “[…] esa sagacidad y visión que le hace confirmar la comprobación de su diagnóstico en 

el laboratorio cuando ya lo tiene bien avanzado sin este recurso”. Bejarano, “Influencia de la escuela francesa”: 330. 
283 Jiménez López, Nuestras Razas Decaen, 14. 
284 El artritismo era una predisposición a padecer varias enfermedades como colitis, asma, jaquecas, litiasis, eczemas, 

entre otras. En consecuencia, constituía un diagnóstico amplio. 
285 Jiménez López, Nuestras Razas Decaen, 24. 
286 Jiménez López, 25. 



98 
 

Incluso, el médico estimaba algunos síntomas de decadencia social que no necesariamente eran 

patológicos, como la mutabilidad, la sugestibilidad, la impresionabilidad de las masas, la migración 

de los campos a las ciudades “para que el gobierno los alimente o para dejarse morir de hambre”, 

y la decadencia de las grandes fortunas malgastadas o mal administradas por los hijos degenerados 

de las familias ricas. A juzgar por los signos de degeneración y en especial los de “decadencia 

social”, Jiménez no solamente veía un pueblo deforme, sino también peligroso. Todavía más 

peligroso era ante una élite que, si no sabía mantener su riqueza, difícilmente podría mantener su 

dominación.  

Había, por su parte, una serie de factores externos que causaban la enfermedad: las causas 

ambientales, la falta de higiene, la educación, la mala alimentación, el alcoholismo, las endemias 

tropicales y otras dolencias, e incluso la miseria. Sin embargo, la causa principal de la degeneración 

era interna: 

[…] hay, a mi modo de ver, un elemento inherente a nuestro organismo social, una causa 

interna de degradación vital, que está en el seno mismo de nuestras razas. Ellas han llegado 

a un momento de declinación que es propio de los organismos colectivos cuando corrientes 

de sangre nueva y vigorosa no vienen a refrescar los troncos agotados, ya por influencias 

ambientales, ya por una viciación ancestral.287 

Jiménez no dejaba de apegarse a la explicación–bastante ambigua– del origen de la variación 

humana como consecuencia de los factores internos y externos. Esta idea, presente en autores tan 

disímiles como Herbert Spencer y August Morel, se expresaba en Jiménez de varias formas. Una 

de ellas, era la percepción del Trópico como un lugar insalubre, miasmático, dañino e incivilizado. 

Desde esta perspectiva, las “razas superiores” no podían desarrollarse fuera de la “zona templada” 

ubicada en los lugares cercanos a los polos, especialmente Europa y Norteamérica –léase Estados 

Unidos– y, desde la perspectiva suramericana, Argentina.  La otra forma es la explicación ofrecida 

a la “viciación ancestral” que claramente se desprendía de la anterior, puesto que la exposición a 

un entorno insalubre no hubiera podido dejar de producir otra cosa que una decadencia, era evidente 

que las razas producidas por el trópico no eran menos que enfermizas.  

 
287 Jiménez López, 35. 



99 
 

No por lo anterior deja de ser ingeniosa –que no novedosa– la solución estrella de Jiménez, quien 

en su terapéutica sugería al paciente (el cuerpo social y su cabeza, la élite) la necesidad de una 

legislación higiénica y la implementación del aseo personal; también la enseñanza a las clases bajas 

sobre la alimentación adecuada, la reforma educativa y la introducción de la cultura física en la 

escuela.  De igual modo consideraba necesario estudiar la composición de los alimentos, emprender 

las luchas anitalcohólica, antileprosa y contra todas las enfermedades contagiosas y sociales. 

Paralelamente, sugería medidas como la creación de nuevos empleos agrícolas e industriales para 

todos los desocupados y “empleómanos” de las provincias y ciudades. No obstante, el médico 

resaltaba lo superficial de las estrategias anteriores ante un mal que se encontraba en lo profundo 

de los colombianos y que se transmitía por la herencia, cuya atención sería el único método 

definitivo para curar a la población degenerada: 

Si, por la ley del tiempo y por las influencias diversas que han obrado sobre ella, nuestra raza 

va en la vía de una declinación manifiesta, es preciso levantar su vigor. Si hasta hoy se ha 

mostrado vencida por el medio e inepta para una vida regular y altamente civilizada, debemos 

aportar a su formación elementos que neutralicen sus taras, que compensen sus desequilibrios 

funcionales, que colmen las deficiencias biológicas y morales. Esto no puede obtenerse sino 

con una corriente copiosa de inmigración de razas sanas, fuertes y disciplinadas por hábitos 

seculares de trabajo y exentas, en cuanto sea posible, de las enfermedades sociales que están 

determinando nuestra regresión.288 

Por supuesto, esta introducción de “sangre fresca” debía darse bajo una lógica en la cual la cantidad 

y calidad de los inmigrantes permitiera que la mezcla mejorara las características de la raza. 

Jiménez era un mixófilo –defendía el cruzamiento racial– que consideraba necesaria una 

mestización para desaparecer las taras de la población y abrir el camino al desarrollo de una 

población más sana, más educada, más moral, y por supuesto, más blanca. Así, tras mencionar las 

características específicas que debía cumplir la raza inmigrante en cuanto a forma, tamaño y 

comportamiento, confirmaba que las razas de las regiones centrales de Europa –con Alemania a la 

cabeza– así como los vascos, los bretones, los irlandeses y probablemente los escandinavos, eran 

los llamados a lavar las taras de ese pueblo enfermo. 

 
288 Jiménez López, 38-39. 



100 
 

En suma, la terapéutica central de Jiménez para tratar ese pueblo deforme y débil era ingeniosa por 

lo contradictoria. Pensaba introducir una “sangre fresca y vigorosa” en un territorio que solamente 

podían soportar los negros e indios ya deformados por el miasmático Trópico. Ahora bien, desde 

nuestro punto de vista, aunque el diagnóstico de Jiménez tenía un sino de pesimismo, también 

merece otra lectura. Es evidente que, a Jiménez, como a muchos miembros de las élites 

latinoamericanas, no le gustaba lo que veía en la población. También es cierto que difícilmente 

podríamos afirmar que la población colombiana, para 1920 y años anteriores, fuera una población 

en “buenas condiciones” de salubridad e higiene.  

No queremos, dar con ello, razón a Jiménez, sino pensar en que su texto, además del inherente 

racismo y el desprecio por las clases bajas, así como su xenofilia –obviamente hacia los europeos–

, constituía más bien una lectura desesperanzadora sobre el estado de Colombia en su camino al 

progreso. También era –es innegable– una forma de desconocer cualquier responsabilidad de las 

élites en lo que percibía como un fracaso del proyecto nacional. Este hecho se ejemplifica 

genialmente en la idea de la “susceptibilidad” o “inestabilidad” de la raza ¿cómo más, se explicaría 

el convulso siglo XIX? Pero, antes que nada, el texto de Jiménez era un texto esperanzador –para 

la élite, claro– porque, como lo reconocieron prácticamente todos sus contendientes, invitaba a 

pensar sobre las fuerzas del organismo social en aquella incesante lucha por la existencia, quizá de 

una manera bastante trágica y con algo de exageración, pero en el fondo había un problema, he ahí 

la razón. Su razón. 

2.3.1. La Sociedad de Medicina 

Las reacciones al texto de Jiménez fueron variadas. En el Congreso médico de 1918, como ya 

mencionamos, había levantado polémica y después de la publicación del folleto sería inspiración 

de numerosos artículos, folletos y hasta libros de origen variado. No fue así, en cambio, en la sesión 

de la Sociedad de Medicina donde Jiménez leyó su conferencia por segunda vez, y en la cual hubo 

consenso casi absoluto sobre la excelencia y pertinencia de su conferencia.  

El primero en felicitar al polémico médico fue el doctor Julio Manrique, quien consideró que sus 

palabras debían atravesar las gélidas calles bogotanas y extenderse por todo el país y a cada uno de 

los médicos de la patria. Mucho más efusivas fueron las palabras del doctor Nicolás Buendía, quien 

afirmó que “[…] este trabajo es una de las contribuciones médicas más importantes que ha habido 

en estos últimos veinte años y debe proponerse por darle una resonancia en todo el país, con el 



101 
 

objeto de remediar el mal, haciéndolo conocer profusamente […]”.289 En la misma línea estuvo 

Roberto Franco, quien determinó la necesidad de continuar el estudio, pero más bien lo situó como 

uno de los “más importantes problemas de sociología”. El doctor A. Arboleda,290 por su parte, 

además de hacer la debida felicitación y de coincidir con Jiménez en su diagnóstico, “[…] cree que 

[la inmigración] es la única salvación que tenemos y por consiguiente debemos coadyuvar 

particularmente a hacer conocer y poner en práctica los medios que aconseja este trabajo”.291  

La mayor parte de los médicos acusaron a Jiménez de ser un gran investigador. El doctor José 

Montoya también le acusó de tener una “mentalidad superior”, aunque se veía en el deber de 

matizar el diagnóstico de Jiménez, así como su terapéutica. Afirmaba que “[…] hay necesidad 

urgente de poner atención y cuidado a la educación física y a la alimentación apropiada, y pensar 

en el cruzamiento y mejora de los elementos étnicos, como solución para remediar el mal”.292   

Contrario a lo sucedió en el Congreso, en la sociedad médica no hubo más que una o dos 

observaciones, pero las demás intervenciones nos dejan entrever el entusiasmo y el impacto que 

tuvo el texto de Jiménez, así como la fama que le auguraba la aparición de su texto en formato 

físico más allá de los claustros en los que discutían los médicos. Por otra parte, estas reacciones 

también confirman nuestra hipótesis sobre el “clima” en el cual se recibía con nuevos ánimos una 

conferencia que ya había sido leída en un espacio de mayor relevancia –el Congreso médico–.  

Asimismo, nos permiten observar que el problema visto en la población no era una preocupación 

de Jiménez únicamente. Los médicos de la Sociedad de medicina, al recomendar la publicación y 

difusión del texto de Jiménez, reconocían el peligro que atravesaba el proyecto nacional como 

consecuencia de la degeneración de la población.  Finalmente, la publicación de Jiménez, a pesar 

de no ser única en su tipo, sí fue vista como un trabajo original, importante y, sobre todo, científico. 

No exageraba el doctor Buendía al considerarla una de “contribuciones médicas más importantes”, 

porque así lo harían otros autores, y porque la polémica desatada difícilmente sería un indicio de 

irrelevancia. 

 
289 “Acta número 56”, Repertorio de Medicina y Cirugía 11, no. 126 (marzo de 1920): 326. 
290 Así aparece. Desafortunadamente en las actas de la academia siempre se le conoce por el apellido. 
291 “Acta número 56”: 326. 
292 “Acta”: 327. 



102 
 

2.3.2. La intervención de la prensa 

El texto de Jiménez fue recibido por la prensa con fascinación desde un inicio. Por ejemplo, en El 

Espectador de Medellín se afirmaba que, tras conocerse en “la prensa capitalina” el ensayo 

sociológico del doctor Jiménez López y su tesis sobre la degeneración de la raza, 

Nos ha apasionado tan vivamente esta tesis, que no esperamos a conocer las conclusiones del 

doctor Jiménez López, para dedicarnos por nuestra cuenta a hacer un examen de 

pensamiento, y para apresurarnos a invitar a los lectores a que, cada uno, en la medida de su 

conocimiento o de su inteligencia, se preocupe por este amplio y amenazante problema, que 

se atraviesa como una nube sombría en el camino de nuestro pueblo.293 

Además de la simpatía expresada por lo que de segunda mano –gracias a “la prensa capitalina”– 

conocían en Medellín sobre el ensayo de Jiménez, también se hizo una enumeración de los 

problemas de la raza. Luego de su enumeración, la Mesa de redacción concluía: “A veces pensamos 

en que quizá sería mejor para nosotros no haber existido como pueblo. Nuestra posición tropical 

tan elogiada, tan envidiada, es en el fondo el peor obsequio que nos ha podido hacer el destino 

ciego […]”.294 Todavía el 24 de mayo en El Espectador se citaba el “ensayo sociológico” de 

Jiménez para reflexionar sobre la manera en que debía darse la inmigración que constituía “[…] el 

único remedio posible para la decadencia pavorosa y evidente de la raza”. En seguida los redactores 

copiaban textualmente las recomendaciones de Jiménez sobre las características que debía cumplir 

la raza escogida para la inmigración.295 

Por supuesto, las reacciones no se limitaron a la prensa bogotana y medellinense, ni mucho menos 

a los periódicos hegemónicos. También lo hicieron algunos periódicos regionales como El 

Popular296 y de tendencias políticas variadas como el El socialista, donde Carlos Melguizo escribía 

una “carta pública” felicitando a Jiménez “[…] por su esfuerzo patriótico, por el alto pensamiento 

de renovación que inspira su labor; por la ciencia, el estudio y la consagración que patentizan sus 

trabajos acerca de la Degeneración de la Raza”.297 Melguizo también sugirió que Jiménez debía 

 
293Mesa de Redacción, “Sociología indígena”, El Espectador (Medellín), 20 de abril de 1920: 1. 
294 Mesa de Redacción: 1.  
295 Mesa de Redacción, “El enorme problema”, El Espectador (Medellín), 24 de mayo de 1920: 1. 
296 L., “Por la Raza”, El Popular (Sonsón, Antioquia), 10 de julio de 1920. 
297 Carlos Melguizo, “La degeneración de la raza. Carta pública”, El socialista (Bogotá), 24 de mayo de 1920, 1. 



103 
 

introducir el problema de la ilegitimidad de los hijos en su “libro de observaciones”, lo que indicaría 

una lectura de primera mano. 

En adelante, varios periódicos hicieron un seguimiento constante de los diversos acontecimientos 

y publicaciones relacionadas con el problema de la raza. Se publicaron además reacciones, 

aclaraciones, acusaciones y cuestionamientos. Réplicas a Miguel Jiménez López y de él hacia otros 

sobre su tesis y sus propuestas de inmigración. Incluso hubo quienes aprovecharon la atención del 

público hacia el tema de la degeneración para hacer anuncios de una escalera eléctrica que, como 

progreso industrial, probaba jocosamente que “no degeneramos”.298  

También en la prensa, ya para el viernes 14 de mayo, casi tres meses después de la aparición de 

Algunos signos de degeneración Colectiva en el Repertorio, se había citado por parte de la 

Asamblea de estudiantes a la Primera conferencia, encargada al “sabio profesor” Miguel Jiménez 

López. Sin embargo, debido a la actividad política constante que tenían los estudiantes por aquel 

tiempo y las disputas con las autoridades universitarias, esta sería aplazada para el viernes 21 de 

mayo.299 Contrastando con lo anterior, sin explicitar la responsabilidad en la organización, apareció 

un anuncio –en primera plana– de la conferencia del doctor Jorge Bejarano dictada el martes 18 de 

mayo, antes de la Primera conferencia del ciclo que había sido organizado por la Asamblea de 

estudiantes. Según la nota de prensa, “el doctor Bejarano, contrariamente a lo que ha sostenido el 

doctor Jiménez López, sostiene que nuestra raza no ha degenerado”. 300 

Posteriormente, el día 21 de mayo, se anunciaron en El Tiempo los distintos expositores invitados 

a la “primera tanda” de las conferencias: Miguel Jiménez López, Rafael Escallón y Julio Manrique 

–este no la realizaría– quienes “[…] están de acuerdo, si no [sic.] en todo, por lo menos en la mayor 

parte […]”. Luego sería el doctor Jorge Bejarano quien hiciera la “rectificación completa de la tesis 

[sic.] de la degeneración” con un trabajo titulado “El porvenir de nuestra raza”. Finalmente, con la 

experiencia pedagógica se presentaría Simón Araújo y con un análisis “sociológico y sicológico” 

Luis López de Mesa.301 

 
298 “Sobre degeneración”, El Tiempo, 02 de junio de 1920, 3. 
299 “Conferencias de la Asamblea de estudiantes”, El Tiempo, 20 de mayo de 1920, 1. 
300 “Conferencia”, El Tiempo, 20 de mayo de 1920, 1. 
301 “Conferencias de la Asamblea de estudiantes”, El Tiempo, 21 de mayo de 1920, 3. 



104 
 

Asimismo, apareció un resumen de la conferencia dictada el 18 de mayo por Jorge Bejarano, de la 

cual se publicaron algunos apartes en un artículo titulado “No degenera nuestra Raza”.302 Por 

supuesto, más allá de los acuerdos o desacuerdos sobre la tesis de la degeneración de la raza, parece 

ser que la mera reflexión sobre las posibilidades del progreso se mostraba como un hecho necesario 

y pertinente.  Así, el 24 de mayo aparecía en primera plana de El Tiempo un artículo titulado 

“orientaciones hacia un mundo nuevo”, en el cual se reflexionaba sobre la importancia en el giro 

de las preocupaciones intelectuales: 

[…] sobre el espectro de las luchas seudo-religiosas, va primando una nueva concepción de 

lo que debe ser el Estado, de los rumbos que deben adoptarse, de los medios de acción a que 

es preciso apelar. El problema sanitario, la necesidad de proteger y mejorar la raza, de 

combatir males que sólo existen por la inercia colectiva; de oponer el esfuerzo común y toda 

la actividad del Estado a los verdaderos enemigos del pueblo [las enfermedades] […]303  

El autor del artículo consideraba que la juventud, en un contexto de restauración tras el baño de 

sangre de la Gran Guerra, se decantaba por otro tipo de preocupaciones que permitirían el progreso. 

No ofrecía una respuesta sobre la degeneración de la raza, pero remarcaba la importancia de 

deliberar sobre “lo práctico”, de pensar en la productividad y en la salud como parte de ese anhelado 

progreso, de entrar en el “mundo nuevo”. Justamente el cambio de lenguaje logrado a través de la 

controversia sobre la raza pudo haber sido una de las razones por las cuales la prensa hizo un 

seguimiento constante de las conferencias que se desarrollaron entre mayo y junio. Con todo, el 

tema de la degeneración de la raza tuvo tal acogida que fue también incluido por Luis Tejada en 

una de sus pintorescas crónicas, en la cual analizaba agudamente la forma de la mujer antioqueña, 

uno de los pocos rasgos degenerativos que Jiménez López detectó en ese pueblo y que, a juzgar 

por la manera en que se solía ver a los antioqueños como un pueblo con altos niveles de progreso, 

debía tener algo de razón:  

Es evidente que en la evolución del tipo femenino no hemos alcanzado todavía la silueta ideal 

moderna, escueta y lisa, casi masculina, que caracteriza a la norteamericana, agilidad 

flexibilizada por el esport. La silueta de la mujer modelo se ha ido invirtiendo lentamente: 

 
302 “No degenera nuestra Raza. Declaraciones optimistas del doctor Jorge Bejarano”, El Tiempo, 21 de mayo de 1920, 

5. 
303 “Orientaciones hacia un mundo nuevo”, El Tiempo, 24 de mayo de 1920, 1. 



105 
 

hoy predomina definitivamente la línea recta en el frente, desde la nariz hasta la punta de la 

bota, y por detrás la línea ligeramente curva, formada por la espalda un poco saliente y la 

inclinación leve de la cabeza hacia adelante. Parece que los senos demasiado sobresalientes 

y abundantes y las amplias y redondas caderas ya no se usan en otras partes. Aquí, y a pesar 

de lo que dice el doctor Jiménez López del atrofiamiento de las glándulas mamarias en 

Antioquia, la mujer, en general, sufre cierta tendencia hacia las formas desbordantes y aun 

hacia la obesidad prematura. Puede ser a causa de las costumbres más sencillas y de la 

ausencia casi total de ejercicios fuertes, gimnasias, esports, etc.304 

Más allá de lo satírica que pudiera ser la crónica de Tejada, es interesante pensar en que el problema 

de la raza se amplió más allá de los círculos médicos y se volvió un tema de opinión pública, 

llegando incluso a ocupar a un cronista de lo cotidiano como lo era Tejada.305 En suma, es necesario 

tener en mente que la prensa ocupó un lugar importante en la popularización de la polémica sobre 

la degeneración de la raza, y que también fue un escenario a través del cual se desarrolló la 

discusión, cumpliendo con un orden en el que se pasaba de la oralidad a la forma escrita. Este 

tránsito de los discursos orales a la escritura no es irrelevante si tenemos en cuenta que el folleto 

de Jiménez se veía todavía como una novedad en Medellín para el 1 de junio, cuando Luis Bernal 

escribía para El Espectador: 

[…] ¿Decae nuestra raza? Acerca de esta cuestión no conocemos sino el citado folleto del 

doctor Jiménez López: nada sabemos de los comentarios de la Prensa bogotana, y de las 

contrarréplicas que aquél ha motivado no tenemos otra noticia que la incompleta que 

suministra la información telegráfica.306 

Esta afirmación confirma nuestra idea de que fue por medio del folleto que se dio a conocer la tesis 

de Jiménez, pero también fue gracias a este y no tanto a las conferencias que inicialmente se levantó 

la polémica. En otras palabras, la mayor parte de los autores fuera de Bogotá no discutían dentro 

de la actualidad de la polémica capitalina, o lo hacían a partir de la información incompleta de los 

telegramas, pero siempre partiendo del exitoso folleto de Jiménez López. Incluso el propio Bernal 

se centraba en cada una de las afirmaciones de Jiménez aparecidas en el folleto durante sus 

 
304 Luis Tejada, “La raza”, El Espectador (Medellín), 2 de junio de 1920, 1. 
305 Sobre Tejada, véase Gilberto Loaiza, Luis Tejada y la lucha por una nueva cultura (1898-1924) (Medellín: Editorial 

Universidad de Antioquia, 2021). 
306 Luis Bernal, “Decadencia de la Raza”, El Espectador (Medellín), 1 de junio de 1920, 1. 



106 
 

columnas de casi todo el mes de junio en El Espectador de Medellín. Por tanto, podemos afirmar 

que el debate sobre la degeneración de la raza fue centralizado, pero no por ello menos “nacional”. 

Lo fue porque tuvo repercusiones en algunas de las principales ciudades del país, lo cual podemos 

saber por las contestaciones realizadas por otros personajes, como Lanao Loaiza, quien publicó el 

folleto La Decadencia de la Raza en la ciudad de Santa Marta.307 Pero también por la mención del 

asunto en el ya mencionado periódico El Popular, de Sonsón (Antioquia), o los textos de los 

médicos Alfonso Castro y Emilio Robledo publicados en Medellín. 

 

2.4. Las conferencias sobre la degeneración de la raza 

Como ya hemos mencionado, desde el 21 de mayo de 1920 hubo una serie de conferencias dictadas 

–en su mayoría– en el Teatro Municipal por varias personalidades. Entre ellos hubo cuatro médicos, 

además de los abogados Lucas Caballero y Rafael Escallón, el presbítero Alberto Lleras Acosta y 

el institutor Simón Araújo. Estas conferencias, organizadas por la Asamblea de estudiantes, 

tuvieron, además de la amplia cobertura de la prensa, una numerosa asistencia, contando incluso 

con la presencia femenina en algunas de ellas.308  Así pues, los viernes en la noche, durante varias 

semanas, fueron dedicados por numerosas personas de la capital colombiana a temas serios, de 

importancia nacional. La degeneración de la raza no era algo para tomar a la ligera.  

Las conferencias de la Asamblea de estudiantes fueron recogidas en su mayor parte en un volumen 

titulado Los problemas de la raza en Colombia, que vio la luz el 12 de octubre de 1920, faltando 

únicamente las intervenciones de Rafael Escallón y del Presbítero Lleras Acosta que, aunque se 

advertían en el índice, “no pudieron salir por inconvenientes personales de última hora”.309 Es de 

notar que en el volumen referido no se conservó el orden en que fueron dictadas las disertaciones. 

Incluso, aparecen primero las de los médicos y luego las intervenciones de Simón Araújo y de 

 
307 Lanao Loaiza, La Decadencia de la Raza (Santa Marta: Tip. Mogollón, 1920). 
308 Se evidencia esta presencia en la referencia de Jorge Bejarano a las mujeres: “Señoras: Perdonadme gentilísimas 

damas, que por un momento os haya arrancado de la tibieza de vuestro hogar para daros cita en este coliseo, donde se 

libra la suerte de la raza”. Bejarano, “Sexta Conferencia”, 140. También se evidencia en que el aviso de El Tiempo 

sobre esta conferencia afirma: “El viernes a las 8 y media p.m., en el Teatro Municipal dictará la tercera conferencia 

sobre “La raza no decae”, el doctor Jorge Bejarano. Las boletas se repartirán gratis en las librerías Santafé y Mogollón 

y en la Cigarrería Unión, y los palcos para señoras en la Librería Colombiana”. El Tiempo, junio 3 de 1920, 3. 
309 Los problemas de la raza en Colombia, 368.  



107 
 

Lucas Caballero. En consecuencia, aclaramos que únicamente analizaremos las conferencias de los 

médicos, respetando el orden propuesto en el libro.310 

2.4.1. Primera conferencia de Miguel Jiménez López y algunas respuestas 

La “Primera conferencia”, leída por Miguel Jiménez López, estuvo dedicada a reivindicar su tesis 

sobre la degeneración de la raza, así como a detallar signos, agregar datos y definir conceptos. 

Dentro de ellos, el más importante fue quizá la definición de lo que quiso decir al referirse a la 

degeneración:  

Desde que el sabio francés Morel estableció, allá por los años de 1857, la doctrina de la 

degeneración, que es hoy la piedra angular de Psiquiatria, se entiende por tal “una desviación 

enfermiza de un tipo primitivo.” Este concepto supone, desde luego, que la desviación sufrida 

por un organismo en vía de degeneración es siempre originada por causas nocivas a la vida, 

y diremos de paso que tales causas pueden ser influencias exteriores y ajenas al ser viviente 

o condiciones inherentes a su propia constitución.311  

Es claro, desde un inicio, que Jiménez López partía de la teoría moreliana. Esta constituyó durante 

buena parte del siglo XX la base de lo que comenzaba a llamarse “psiquiatría”, y que aún en 1926 

era entendida como una teoría válida en la medicina por otros personajes más allá de Jiménez 

López.312 Además, en su conferencia amplió la explicación de su terapéutica sobre la inmigración. 

En esta ocasión, relacionaba las “taras” inherentes a la raza como parte de la constitución de las 

“sangres” negras e indígenas. Por este motivo, observaba la necesidad de ir “[…] ahogando poco 

a poco la sangre aborigen y la sangre negra, que son, en opinión de los sociólogos que nos han 

estudiado, un elemento permanente de atraso y de regresión en nuestro continente”.313 

La insistencia en la necesidad de la “sangre blanca” se relacionaba con el rechazo a otras 

inmigraciones, como la inmigración japonesa o “amarilla”. Este tema, que no constituyó una 

preocupación solo de Jiménez, fue retomado por él en 1929 como parte de una consulta 

 
310 El orden cronológico de los conferencistas en escena habría sido el siguiente: Miguel Jiménez López (21 de mayo), 

Rafael Escallón (28 de mayo), Jorge Bejarano (18 de mayo y 04 de junio), Simón Araújo (11 de junio), Luis López de 

Mesa (18 y 25 de junio), Calixto Torres Umaña (2 de julio), Lucas Caballero (8 de julio), Alberto Lleras Acosta (16 de 

julio) Miguel Jiménez López (25 de julio). 
311 Jiménez López, “Primera Conferencia”, 45. 
312 Senén Suárez Calderón, La selección Médico-pedagógica de los niños anormales y degenerados (Estudio para el 

doctorado en Medicina y Cirugía) (Bogotá: Editorial de Cromos, 1926), 40-41. 
313 Jiménez López, “Primera Conferencia”, 74-75. 



108 
 

gubernamental. Sin embargo, llama la atención que, en comparación con los argumentos 

relacionados con el progreso que le llevaron a examinar la necesidad de ahogar las sangres negra 

e indígena, ahora acudía a un argumento estético: 

De paso haré notar cuan inconsulta y poco acorde con las tendencias modernas es la iniciativa 

que entre nosotros ha surgido para fomentar esa variedad de inmigración [asiática]. A más 

de las razones económicas y morales que hay para meditar esa medida, para nosotros existe 

un aspecto que puede ser decisivo. Debemos perfeccionar nuestra raza en todo sentido: en lo 

intelectual, en lo moral, en lo morfológico: la evolución hacia el tipo de belleza física 

admitido hoy en el mundo es condición primera en el mejoramiento de las razas; los rasgos 

corporales y fisonómicos más deficientes en nuestra población, lejos de perfeccionarse, 

sufrirían una completa regresión al mezclarse con ejemplares característicos de la cepa 

mongólica.314 

El argumento estético es de suyo llamativo, aunque no constituía una particularidad de Jiménez. 

De hecho, quizá quien más lejos lo llevó fue José Vasconcelos al proponer lo que debía ser una 

“eugenesia estética” que guiara la reproducción y mejorara las características a partir de lo “bello” 

en la población.315 Por otra parte, la argumentación de su “Primera conferencia” es una muestra de 

la búsqueda por renovar y reforzar los argumentos esgrimidos desde 1918. No era única, porque –

como vimos en el primer capítulo– el asunto de la inmigración –incluyendo la cuestión asiática– 

no era un tema ni de 1918 ni de 1920, sino que venía siendo objeto de conversación por lo menos 

desde la segunda mitad del siglo XIX.  

Lo novedoso de Jiménez era, desde nuestro punto de vista, su presentación. Como médico que era, 

ofrecía una consulta y una “voz de alerta”, como la calificaron muchos autores. De otro modo no 

hubiera sido posible que su conferencia tuviera, como su folleto, tal grado de acogida, siendo 

ovacionada y aplaudida en su lectura, pero también felicitada por “un gran número de médicos, 

periodistas y estudiantes [que] esperaron al sabio e inteligente expositor para prodigarle calurosas 

felicitaciones por su magnífico trabajo […]”.316 

 
314 Jiménez López, 75. 
315 Vasconcelos, La raza cósmica, 23-24. 
316 “La conferencia del doctor Jiménez López”, El Tiempo, 24 de mayo de 1920, 5.a. 



109 
 

2.4.2. “Voces juveniles” y no tan juveniles 

A poco tiempo del inicio de las conferencias, se anunció la aparición del folleto publicado por el 

estudiante Roberto Restrepo.317 En este folleto, Restrepo negaba la existencia de una degeneración 

en los estudiantes la Facultad de Medicina, y estimaba que la falta de entusiasmo en los estudiantes 

–entendida por Jiménez como un signo de degeneración– estaba relacionada con los vicios propios 

de un sistema educativo memorístico e ineficaz desde el bachillerato.318 Además, Restrepo 

denunciaba –como era común en su época– el exceso de estudiantes de medicina, la xenofilia y la 

competencia que representaban los médicos extranjeros, así como la escasez de laboratorios y la 

falta de prácticas, pues había “[…] clases que por su misma naturaleza deberían ser exclusivamente 

prácticas, y que en nuestra Escuela apenas han alcanzado la categoría de teóricas”.319 

La crítica del estudiante era mordaz contra el sistema educativo y contra la Facultad de Medicina. 

En contraposición a la idea de la degeneración, el joven galeno veía una juventud en buen estado 

biológico, pero unas instituciones deficientes para formarla. Por supuesto, en el texto de Robledo 

nada se decía de esa mayoría de jóvenes que difícilmente podían acceder a la Facultad o a cualquier 

cosa cercana a la educación. Además, su queja sobre el exceso de médicos dejaba ver la 

desconfianza con que los miembros de las clases altas del país observaban el ascenso social y el 

aumento de número de profesionales. Esta queja no era solo suya, porque constituía una constante 

en los médicos, que afirmaban que las personas debían buscar oficios “prácticos” y que no todo el 

mundo debía ser médico. Al médico caldense Robledo le molestaba sobremanera que se tildara de 

degenerados a los jóvenes que constituían la promesa del país. Su idea de “juventud” no iba, 

seguramente, más allá de sus colegas –algunos que en su opinión no deberían serlo– de las gélidas 

paredes de la Facultad de medicina.  

Posterior al texto de Robledo, apareció una crítica de Calibán, quien también haría parte de “la 

reducida falange de los que se atreven a pensar que no hemos degenerado”.320 Para Enrique Santos 

(Calibán), “[…] no sólo no hemos degenerado, sino que en relación con toda nuestra existencia 

histórica anterior, hemos mejorado, ligeramente en algunos casos, y de manera muy notable en 

 
317 “Voces juveniles”, El Tiempo, 25 de mayo de 1920, 1. 
318 Restrepo, ¿Degenera la raza?, 7. 
319 Restrepo, 17. 
320 Calibán, “No degeneramos”, El Tiempo, 29 de mayo de 1920, 1. 



110 
 

otros”. 321 Santos no solamente se fijaba en la argumentación de Jiménez, pues criticaba con 

dramatismo la actitud de los asistentes a la conferencia del médico boyacense:  

Yo no salgo todavía del asombro que me causó el enorme regocijo de la numerosísima y 

selecta concurrencia que asistió a la conferencia del doctor Jiménez López, ante cada uno de 

los datos con que el eminente orador comprobaba el pavoroso estado en que según él nos 

hallamos. 322 

Observaba también la dificultad de hacer generalizaciones en un país con una “docena de razas” 

esparcidas por una accidentada geografía con climas variados. Esta última reflexión es llamativa, 

pues constituía uno de los argumentos recurrentes en la oposición a Jiménez, junto con la idea, no 

muy lejana, de que la “raza” colombiana estaba en proceso de formación. Desde luego, los 

argumentos de Santos detallaban también los avances de la medicina, el desarrollo intelectual, y 

algunos otros aspectos más puntuales que demostraban la superioridad del presente con respecto al 

pasado. También, establecía la insalvable distancia entre los “variados grupos” que lo distinguían 

a él, miembro de una familia aristocrática, del pueblo llano en todas sus variables. 

Como no podía ser de otro modo, al día siguiente apareció una “aclaración necesaria” del doctor 

Jiménez López a Calibán en la que se limitaba a aclarar que no hubo aplausos exagerados sobre la 

afirmación de la degeneración, sino sobre las soluciones que sugirió.323 En seguida de la breve nota 

de Jiménez López, aparecía un artículo del también médico Jorge Martínez Santamaría (1886-

1922), en el cual, aunque comenzaba con suaves palabras, desplegó todo un arsenal de críticas 

tajantes al médico boyacense:  

El trabajo del doctor Jiménez López no es de estadística, como necesariamente tienen que 

ser los trabajos de esta índole. Las pocas estadísticas médicas que entran en apoyo de su tesis 

llevan como encabezamiento las palabras “no es exagerado, muy seguramente, muy 

frecuentemente”, declaraciones estas que le quitan todo su valor. Por otra parte, es una 

estadística sobre enfermos y no sobre sanos, que es lo que constituye la inmensa mayoría de 

 
321 Calibán, 1. 
322 Calibán, 1. 
323 Miguel Jiménez López, “Del doctor Jiménez López a Calibán. Aclaración necesaria”, El Tiempo, 30 de mayo de 

1920, 3a. 



111 
 

un pueblo. Con tal factor en un estudio de esta clase todo lo que se diga es hipotético, y el 

trabajo construido sobre tales cimientos es de muy poco valor científico.324  

El autor, a continuación, pasaba revista a varias de las generalizaciones hechas por Jiménez López: 

el ovario escleroquístico, el aumento de la locura, los problemas fisiológicos en algunas ciudades. 

Además, afirmaba sobre la Universidad Nacional, que  

Mal puede ese Centro educativo dar hombres preparados para los problemas de hoy si sus 

enseñanzas, programas, espíritu, son los mismos que implantaron los españoles hace un siglo. 

Médicos formados sin Laboratorios, sustituyendo el trabajo práctico con lecciones de 

memoria, usando como textos libros de consulta, no pueden ser los llamados a resolver los 

problemas médicos que necesariamente tenemos que afrontar y para cuya solución no 

tenemos las preparaciones debidas.325 

Desde su perspectiva, este no era un problema único de Universidad Nacional, pues criticaba 

también la Escuela de ingeniería, “y qué decir de las Escuelas primarias, normales y del 

bachillerato! [sic.] Allí sí que reina el antiguo régimen español, encarnado en el famoso lema de 

‘la letra entra con sangre y la labor con dolor”.326 Era evidente, para el médico crítico, que la 

educación colombiana en todos los niveles era anticuada no solo en sus formas sino incluso en sus 

instalaciones. Así, aunque sugería la evidencia de mejoras en el país, como la paz, también 

afirmaba que 

[…] hay regiones en el país en que sus moradores, atacados por la uncinaria y el paludismo, 

muestran signos de degeneración. Las causas de estas enfermedades están arraigadas allí, 

muy seguramente, desde la época de la dominación del español […] En esta causa de 

degeneración no tenemos nosotros culpa alguna; a las generaciones pasadas hay que 

inculparlas, porque nada hicieron para remediar el mal.327 

Nuevamente, la élite era inocente. Nuevamente, se reconocía la deficiencia de la educación en 

Colombia, y en especial de la medicina, que se mantenía igual que en la época ya lejana –o cercana, 

si convenía– de los españoles. Sin embargo, había algo que sí era novedoso en la argumentación 

 
324 Jorge Martínez Santamaría, “¿Decaen nuestras razas?”, El Tiempo, 30 de mayo de 1920, 3a. 
325 Martínez Santamaría, 3ª. 
326 Martínez Santamaría, 3ª. 
327 Martínez Santamaría, 3ª. 



112 
 

de Santamaría, y tiene que ver con la manera en que se construía la verdad científica autorizada. 

Para el médico bacteriólogo, el “Antiguo régimen” persistía. Aseveraba que la formación de la 

juventud estaba ligada a lo establecido por los españoles, lo cual, más allá de la evidente 

exageración, tenía que ver con la ausencia de estadística y de laboratorios “modernos”. Santamaría 

se había formado principalmente en el mundo anglosajón y su línea de interés estaba ligada a la 

bacteriología, lo cual, más que decirnos que era un médico “moderno”, nos sirve para pensar su 

preocupación sobre el problema. Es probable –y esto se hace evidente en su argumentación– que 

su comprensión de las enfermedades se posicionaba desde otra perspectiva, lejana a la lectura 

psiquiátrica de Jiménez López. 

Dicho lo anterior, no podemos dejar de lado la premisa de que la medicina no era una unidad de 

comprensión del mundo, sino que se hallaba en un proceso de consolidación diferenciado en cada 

una de sus disciplinas subyacentes. Asistimos, pues, a un contexto en el cual cada disciplina médica 

procuraba mostrarse útil y eficiente para solucionar los problemas de la población y contribuir a la 

modernización del Estado. En realidad, la argumentación del bacteriólogo boyacense no dejaba de 

caer en los mismos problemas de la argumentación de Jiménez al aseverar, como ya vimos, que 

“hay regiones” en las que sus habitantes estaban degenerados, pero ¿cuántos lo estaban? ¿Qué 

regiones? ¿Y las estadísticas? Siendo estrictos con su propia argumentación, a Santamaría también 

le hacían falta estadísticas y exactitud al ser propositivo. Este problema, compartido con Jiménez 

–y con todos los médicos–, tenía que ver probablemente con que la observación era un método 

válido dentro de la argumentación médica de la época.328 El dilema, por tanto, se encontraba en 

saber cuáles observaciones eran válidas y cuáles no. Es decir, sobre quién observaba qué cosa y 

hasta dónde se podía generalizar lo que observaba.  

Como era de esperarse, la respuesta del médico y senador Miguel Jiménez López no tardó en 

aparecer. En una intervención cargada con cierto –mucho– sarcasmo, aseguraba que el doctor 

Santamaría malinterpretaba sus argumentos sobre la antropometría, pero también que negaba la 

agudeza en la generalización del médico: 

El ser médico en ejercicio no quita precisamente la aptitud para ser un observador de la 

sociedad en general. Afirmar lo contrario, conduciría al enorme absurdo de creer, por 

 
328 En su trabajo, Martínez insiste en lo “premoderno” de la argumentación de Jiménez a partir del uso de la observación 

como argumento. Véase Martínez, La degeneración de la raza, 248. 



113 
 

ejemplo, que el doctor Martínez Santamaría no tiene capacidades sino para numerar y 

caracterizar los huevos de lombriz que está obligado a examinar a diario.329 

Jiménez estimaba que la crítica a las instituciones no era nada nuevo, acusando a Santamaría de no 

observar su propia realidad y de basarse en “libros extranjeros” para criticar sus datos estadísticos. 

No obstante, lo que más resalta en la argumentación de Jiménez –además de la sorna– es la 

insistencia en la capacidad de generalización del médico a partir de la observación. Nuevamente, 

estaban en disputa dos formas de aproximación del médico al mundo, dos maneras de entender 

también el proceso por el cual el médico debía comprender los datos que se le mostraban. 

Santamaría defendía la estadística, o más bien el número, porque también carecía de ella en sus 

afirmaciones, mientras que criticaba la generalización apresurada. Por su parte, Jiménez defendía 

la observación y la generalización a partir de la experiencia. Ambos, sin embargo, acudían a lo 

último. 

2.4.3. Luis López de Mesa: segunda y tercera conferencias 

El psicólogo y político liberal antioqueño López de Mesa se ha considerado usualmente como un 

punto intermedio entre el pensamiento de Jiménez López y los planteamientos “blandos”330 debido 

a su coincidencia en lo respectivo a la necesidad de la inmigración y su rechazo, sin embargo, de 

la idea de degeneración. Tampoco coincidía el médico antioqueño en la posibilidad de la 

generalización, debido a la “novedad” de la formación de la raza colombiana y la consecuente falta 

de unidad étnica: 

¿Cómo, pues, tomar en conjunto el problema de nuestra raza, si tantas hay y tan variadas, y 

en tan variada proporción entremezcladas y reunidas? ¿Cómo considerar nuestros problemas 

ecuación de primer grado, si esta multiplicidad de razas y de mestizos se asocian y vegetan 

en aquella confusa profusión de climas que anoté antes?331 

Aunada a la falta de unidad racial, el médico psicólogo identificaba una variedad geográfica que 

afectaba de manera distinta a la población. Por una parte, se encontraban las tierras altas –refugio 

de la raza blanca– y del otro, las miasmáticas y tropicales tierras bajas. Claramente, la relación 

entre la geografía y las razas permitía una jerarquización donde lo blanco –también el “lugar” del 

 
329 Miguel Jiménez López, “En torno de la raza”, El Tiempo, 1 de junio de 1920, 3.a.  
330 Véase García y Giraldo, “Esbozo de la apropiación política”: 81-102; Castro-Gómez, “¿Disciplinar o poblar?”: 52. 
331 López de Mesa, “Segunda conferencia”, 86. 



114 
 

blanco– iba gradualmente hacia lo negro. Esta jerarquía, sin embargo, no excluía los beneficios de 

los mestizajes –especialmente cuando la sangre negra era limitada–: 

Yo diría, y lo diré tras meditado análisis, que si nos dejan vivir, viviremos holgada y 

dignamente en un futuro cuya aurora se percibe en todos los horizontes de mi patria. En ese 

panorama del ensueño veo la lenta fusión do las razas con sus méritos peculiares: la gracia 

bogotana, la dulzura tolimense, el vigor antioqueño, la altivez santandereana, la alegría de 

los pueblos del litoral; y sueño también con un producto de selección, si lo preparamos desde 

ahora y desde ahora le evitamos los mil peligros que le cercan, que quieren y que pueden 

asfixiarlo.332 

Evidentemente, el antioqueño era más optimista que su colega Jiménez López, pues contemplaba 

las ventajas del mestizaje que, por supuesto, implicaba un blanqueamiento de la población. López 

de Mesa también evidenciaba algunos problemas de higiene, afirmando, por ejemplo, que ciertas 

enfermedades sociales como el alcoholismo, la delincuencia contra la propiedad y la delincuencia 

sexual mostraban ser señales de “una raza decaída o de suyo muy débil”.333 De igual forma, la 

inmigración también era vista por López de Mesa como una necesidad, siendo incluso más 

específico que Jiménez en la manera en que esta debía distribuirse por el país:  

[…] os digo con relación al problema de los inmigrantes, que es preciso no tomarlo como 

una adición meramente, sino acordarlo con las necesidades regionales y con el propósito de 

reforzar nuestra soberanía nacional. Necesitamos tres núcleos principales: uno en Boyacá 

[…] con el fin de levantar el espíritu y de reforzar la vitalidad del pueblo boyacense, con el 

fin de darle impulso a sus industrias y orear su consciencia con brisas marinas que despierten 

amplitud de ideas y orgulloso concepto de la vida. Y sobre todo para preparar la conquista 

industrial de los Llanos orientales. Necesitamos otro núcleo en el Huila para refrescar la 

sangre anémica dé sus pobladores y evitar el estancamiento y la decadencia de tan simpática 

población, y para reforzar la conquista Industrial de esa tierra de Canaán que comienza en 

Florencia y termina no sabemos dónde, en esa Infinita selva internacional amazónica. Otro 

núcleo debiera ir al corazón de Antioquia. Parece raro que así lo diga, pero siendo ese 

Departamento el centro de la República, geográficamente, y también como vigor de raza, 

 
332 López de Mesa, “Tercera conferencia”, 132. 
333 López de Mesa, “Segunda conferencia”, 106. 



115 
 

todo lo que sea robustecerlo y depurar su sangre nos es útil. Mas la manera de colocar estos 

núcleos de sangre nueva varía en cada parte, y varían también las razas que conviene 

seleccionar para el cruzamiento.334 

Lo interesante es que el autor no consideraba la inmigración como una solución definitiva, sino 

más bien como otra de las variadas opciones para vigorizar la raza. Con todo y la diferencia, López 

de Mesa seguía manteniendo un lenguaje alejado de la genética mendeliana y conservaba la idea 

de “mezcla de sangres” sostenida también por Jiménez.  Finalmente, el médico antioqueño resumía 

sucintamente el problemático estado de la situación nacional argumentando la existencia de algunas 

poblaciones en proceso de degeneración, por lo que el grito de alerta del doctor Jiménez López era 

una necesidad patriótica: 

Ahora sí podemos mirar cara a cara las tesis contrapuestas. Un núcleo de población, como la 

quinta parte de la República, que en esta Cordillera oriental se debilita por mala alimentación, 

alcoholismo, reumatismo, incuria y, sobre todo, deficiente educación; núcleos dispersos 

como de un tercio de la población colombiana, que están en lucha contra el trópico, que son 

pobres para defenderse y están ya degenerándose, y, no tienen tampoco educación. Contra 

eso, una sociedad inteligente que vigila desde las cumbres de los Andes el hogar patrio y 

tiende las manos en ayuda fraternal, ordenando la lucha, distribuyendo su sangre y previendo 

el porvenir; y una raza oscura, de resistencia, que es remedio temporal quizá y peligro a su 

vez.335 

Nuevamente, la lectura de López de Mesa dejaba ver el terror a la generalización en tanto esta 

incluía a la élite. No es que no hubiera decadencia, porque los negros, vinculados a las tierras bajas 

de ningún modo podían equipararse a los blancos de las montañas. En cierta medida su problema 

no era reconocer la incapacidad de la población, sino la incapacidad de la élite para gobernar. 

Quién, sino aquel selecto grupo debía “distribuir su sangre” desde aquellas empinadas cumbres 

hacia lo bajo. Sin duda, no era que la generalización de Miguel Jiménez López hubiera implicado 

que todos, incluyéndolo a él y a sus colegas, estuvieran degenerados, pero los médicos usualmente 

se vieron en la necesidad de hacer la aclaración. El argumento de la falta de unidad étnica era 

 
334 López de Mesa, “Tercera conferencia”, 133. 
335 López de Mesa, “Tercera conferencia”, 131-132. 



116 
 

entonces una fuente excelente de distinción, antes que una diferencia en los datos o en las 

observaciones.  

2.4.4. Calixto Torres: cuarta conferencia 

Por su parte, el médico fisiólogo Calixto Torres, partía de afirmar la importancia de la nutrición y 

los problemas de esta índole que afectaban a la población en Colombia. Se identificaba, además, 

en un punto medio entre quienes afirmaban y quienes negaban la existencia de la degeneración. Es 

decir, asumía el lugar que en ocasiones se le ha atribuido a Luis López de Mesa. 

Salvo la advertencia de que sus experimentaciones eran limitadas a “blancos, indios o mestizos”, 

sopesaba que debían estudiarse de manera distinta a los habitantes del nivel del mar y a los de las 

alturas, pues sus condiciones ambientales eran distintas. Nuevamente, aparecía el determinismo 

geográfico y racial del que no se escaparon ni Jiménez López ni López de Mesa. Así, luego de una 

explicación sobre el funcionamiento de la nutrición, encontraba problemas de este tipo en la 

altiplanicie. Sin embargo, debido a su falta de experiencia personal en las tierras calientes, afirmaba 

“haber extendido una encuesta telegráfica”336 a partir de cuya información se podría afirmar un 

estado de debilidad en la población. 

Más allá del número de los encuestados, la necesidad de Torres de hacer una encuesta telegráfica 

muestra nuevamente la importancia del testimonio médico. Cuando hemos hablado del “ojo 

médico”, lo que hemos querido resaltar es la confianza que tenían los médicos en sus propias 

experiencias, pero también, dependiendo de la situación –y probablemente del beneficio 

argumentativo– de la confianza que tenían en las observaciones de otros médicos, lo que muestra 

en general el peso de la experiencia médica en la argumentación científica. 

Torres, a diferencia de otros médicos, explicitaba su adscripción a la teoría de la heredabilidad de 

los caracteres adquiridos, lo que le permitía aclarar que “[…] muchas de las enfermedades 

adquiridas se trasmiten: unas veces en forma Idéntica, otras bajo la forma de lo que se llama la 

herencia desemejante, es decir, de debilidades que no son la misma enfermedad”.337 Claramente, 

para el galeno existían algunos factores que producían esa debilidad de la población y ponían en 

peligro la herencia. Entre ellos mencionaba el alcoholismo –y su respectiva variante colombiana, 

 
336 Torres Umaña, “Cuarta conferencia”,169. 
337 Torres Umaña, 171. 



117 
 

el “chichismo”–, la mortalidad infantil e, infaltablemente, el Trópico.  Aunque el lenguaje de Torres 

mantenía mucho en común con el de sus colegas, también es cierto que se distinguía al contemplar 

la posibilidad de sanificación del Trópico: 

Es una verdad no desmentida que el trópico ejerce una acción deletérea sobre las razas 

humanas como sobre muchas especies animales. Pero es también un hecho demostrado por 

la experiencia que la Inteligencia del hombre dispone de medios infalibles para hacer de los 

trópicos regiones absolutamente favorables a las condiciones de la vida animal.338 

Torres confiaba en la acción de la higiene en la lucha contra la acción deletérea del Trópico. De 

hecho, se quejaba de lo poco efectiva que era la Oficina de higiene y sugería medidas como la 

ampliación de calles, arborización, protección contra los mosquitos, el ejercicio físico y la buena 

alimentación. Afirmaba entonces: “[…] al lado de los signos de inferioridad biológica que dejo 

anotados, tienen todavía nuestras razas señales ciertas de vitalidad. Que están debilitadas pero que 

no son razas en decrepitud prematura ni están agonizando todavía”.339  

Torres fue además de los pocos autores que mencionó la puericultura, que consideraba, junto con 

la higiene, dos conocimientos centrales en el rescate de la población. De hecho, si alguno de los 

autores estuvo cerca del lenguaje eugenésico, ese fue Calixto Torres, quien, además de mencionar 

–en una sola ocasión– la puericultura, aludía al problema del “Birth control”, refiriéndose a la 

disminución de la natalidad en Estados Unidos e Inglaterra, donde se habrían tomado mejores 

medias para el mejoramiento de las razas.340 Ahora bien, cuando decimos que estuvo cerca, 

solamente debe entenderse eso. Es imposible saber si habría leído algún texto relacionado con la 

eugenesia, pero, en cualquier caso, la puericultura no era un conocimiento ligado estrictamente a 

la misma desde su origen, aunque sí lo hubiera estado con la popularización que de ella hizo 

Pinard.341 Más bien, en la conferencia de Torres la puericultura se puede leer dentro de una 

concepción pro-natalista del mejoramiento racial, común a buena parte de sus colegas. 

 
338 Torres Umaña, 177. 
339 Torres Umaña, 182. 
340 Torres Umaña, 176. 
341 Stepan, “The hour of eugenics”, 76-84. 



118 
 

2.4.5. Jorge Bejarano: meliorismo 

El médico e higienista valluno Jorge Bejarano comenzó su primera conferencia –de dos– 

posicionándose como un “meliorista” y distanciándose del “pesimismo”. Criticaba la comparación 

de Jiménez entre las razas actuales y las que poblaban el Nuevo Reino de Granada. En contraste, 

repetía algunos lugares comunes a partir de una breve historia del poblamiento de 

“Hispanocolombia” tomada de José María Samper342. Afirmaba que los indios eran una raza 

vencida, que los negros encontraron un buen clima para reproducirse, y que la raza blanca, junto 

con los indios pálidos y mestizos se mantuvieron en las regiones altas.343 Afirmaba, además, que 

la variedad de las razas existentes conllevó a la formación de un grupo humano sin caracteres 

definidos. Lo anterior, coadyuvado con el hecho de que no hubiese un estudio de las razas que 

poblaban el país, dificultaba entonces la generalización: 

Es hora pues, de que emprendamos, con la ayuda de la antropometría, la especificación exacta 

de los caracteres de nuestras razas. Mientras falte una abundante estadística; mientras 

queramos deducir nuestra degeneración física, basados apenas en lo que indique el análisis 

subjetivo, no podemos llegar a ninguna conclusión, no se puede, en mi opinión, condenar a 

una raza al terrible estigma de su degeneración.344 

Nuevamente aparecía el argumento sobre la imposibilidad de la degeneración debido a la 

indefinición de las cualidades de la población. En este caso, además, estaba acompañado de otro 

no menos recurrente: la falta de estadística. La argumentación de Bejarano contrastaba en mucho 

con la de Jiménez y algunos de sus colegas. Se acercaba, eso sí, a las opiniones expresadas por su 

colega Alfonso Castro, a quien de hecho citaba en el epígrafe de la “Quinta conferencia”. 

Bejarano revisaba los signos de degeneración encontrados por Jiménez sin dejar de advertir 

insistentemente sobre la precariedad de las estadísticas en Colombia.345 Además, rebatía las 

deducciones de la inferioridad fisiológica a partir de la natalidad, de la supuesta corta longevidad 

y de la mortalidad. En contraste, el médico valluno aseguraba que la longevidad era evidente, pues 

la vida era larga en los colombianos; también afirmaba que la natalidad era prodigiosa y que por 

tanto no tenía que ser una señal de degeneración. Finalmente, analizaba la mortalidad, observando 

 
342 Me refiero a Samper, Ensayo sobre las revoluciones políticas. 
343 Bejarano, “Quinta conferencia”,192. 
344 Bejarano, 197. 
345 Bejarano, 198. 



119 
 

que en ningún caso tenía que ver con la composición de la población, sino con el medio insalubre 

que era preciso sanificar, pues “[…] lo mismo se muere de tifoidea o fiebre amarilla un alemán que 

un indígena, y precisamente que nadie será tampoco osado a negar que las clases inferiores tienen 

más defensas orgánicas que las superiores y cultivadas”.346 

La argumentación de Bejarano era novedosa por una razón, y es que trasladaba de lo biológico a 

lo social buena parte de los argumentos de Jiménez. Probablemente su perspectiva peculiar tenía 

mucho que ver con lo que implicaba ser un higienista y poder establecer una línea entre el origen 

social y el biológico de las patologías. Así, desde la perspectiva psiquiátrica de Jiménez se podía 

observar –siguiendo a Morel– que la natalidad constituía un asunto fisiológico, mientras que, desde 

el punto de vista de Bejarano, esta constituía un asunto social, en el cual primaban aspectos como 

la necesidad de mano de obra para el trabajo del campo o las costumbres. Debido a lo anterior, 

Bejarano veía en los problemas de los niños y la supuesta debilidad de los jóvenes que los hacía 

inadecuados para el ejército y el trabajo, un problema relacionado con las condiciones en que estos 

crecían y no con la herencia. De hecho, se asombraba –no era para menos– del vigor que mostraban 

ante las situaciones adversas: 

El indio de Boyacá, el mestizo y el mulato de nuestros Departamentos, rinden todavía la labor 

inconcebible de las 12 o 16 horas. Allá en Europa las huelgas reivindican los derechos de los 

obreros; aquí nosotros con espíritu de singular injusticia, discutimos todavía si nuestro pueblo 

es capaz para el trabajo por incapacidad física o por hambre.347 

El médico higienista externalizaba el problema, que se convertía así en un asunto social. Asimismo, 

criticaba la idea de raza y su relación con la craneometría, frente a las cuales denunciaba el 

colonialismo y la inexactitud, que a su parecer causaban discordia: “[…] me adhiero a la opinión 

de connotados antropólogos que reconocen la imposibilidad de enlazar las numerosas variaciones 

del cráneo con las variaciones de la inteligencia o del carácter”.348 Por otra parte, aseguraba –

argumento común también en la crítica– que la inexactitud de la estadística de Jiménez provenía 

de su generalización a partir de los casos existentes en los consultorios médicos, a los cuales no 

asistían las personas sanas. La metodología de Jiménez era, por tanto, inútil: 

 
346 Bejarano, 205. 
347 Jorge Bejarano, “Sexta conferencia”, 228. 
348 Bejarano, 233. 



120 
 

Nunca los sociólogos y biólogos, para asentar la virtualidad biológica, física y fisiológica de 

una raza recurren a las estadísticas de los consultorios de un médico ni al examen de los 

enfermos. Degeneración implica confrontación, comparación con el pasado y el presente.349 

Al biologicismo y las limitaciones experimentales de Jiménez, Bejarano oponía además algunos 

conocimientos que no solo facilitaban la generalización, sino que incluían una perspectiva que 

incluía la psicología y el análisis del comportamiento social de la población.  Así, por ejemplo, 

frente al argumento del aumento del suicidio como factor de degeneración, citaba a Durkheim para 

afirmar que este era un “hecho social” y no un problema biológico. De igual forma, frente a la 

criminalidad, consideraba la existencia de una “una marcada tendencia a la prescindencia 

antropológica del criminal y una incontenible corriente hacia su estudio psicológico y social”.350 

En suma, el higienista Bejarano desbiologizaba buena parte de la argumentación de Jiménez, y 

aunque coincidía en denotar las limitaciones en la educación, en la higiene, y en otros campos, 

insistía constantemente en que buena parte de los problemas tendrían un origen social o 

institucional. Estaba, como veremos, mucho más cerca de una interpretación “social” del problema 

de la raza similar a la perspectiva de Alfonso Castro. Siendo justos, Bejarano podría considerarse 

como el caso extremo en esta forma de leer el problema de la degeneración de la raza, llegando 

incluso más lejos que el propio Castro. Además, coincidía con Calixto Torres, Jiménez y otros 

médicos en el uso de la encuesta como un medio idóneo para el conocimiento de la opinión de sus 

colegas, razón por la cual, aparte de ser un crítico de la estadística también parecía apuntar a una 

necesidad común de crearla.351 

2.4.6. Miguel Jiménez López y su Novena conferencia 

La última intervención de las sesiones sobre la degeneración de la raza estuvo a cargo de Jiménez 

López, quien hizo un breve recuento de lo que para él fue la polémica desatada por su tesis. En este 

recuento, se reconocía vencido frente a la opinión pública, aunque no dejaba de insistir en su razón 

con nuevos argumentos: 

En la zona intertropical de un continente nuevo se han yuxtapuesto tres troncos raciales: uno 

aborigen y dos importados en época reciente […] Se han dado cita, pues, en nuestro suelo, 

 
349 Bejarano, 239. 
350 Bejarano, 243. 
351 Bejarano, “Sexta conferencia”, 237. 



121 
 

las tres grandes variedades humanas: la amarilla, la blanca y la negra. Somos una experiencia 

nueva, curiosa y por demás interesante, en la historia natural del género “homo”. Lo somos 

por la forma en que estas tres variedades humanas hayan reaccionado entre sí y por el modo 

como el conjunto se haya comportado en presencia del medio que habita.352 

El polémico médico afirmaba que esa situación particular requería un trabajo original de la ciencia 

que respondiera dos preguntas esenciales. La primera en relación con cuál habría sido la influencia 

de la zona tropical en las razas que la poblaban y la segunda sobre cuál de estas tres razas 

prevalecería en el futuro. Rememoraba, entonces, diversos experimentos. Entre ellos, resaltaban 

los ejecutados por Claude Bernard y Pasteur en animales, así como el uso de guisantes por Mendel, 

quien descubriría las leyes de la herencia: 

Estos hechos nos dicen, pues, a qué precio se adquirió para las razas aborígenes y se está 

adquiriendo para las otras razas la posibilidad de habitar la zona equinoccial del globo: al 

precio de una disminución en el coeficiente vital […]  Ahí está la clave de lo orgánico y de 

lo patológico, de lo intelectual y de lo moral, de lo político y de lo económico, de lo doméstico 

y de lo internacional.353 

Reforzaba, con esto, un determinismo biológico y geográfico que encontraba la causa de todos los 

problemas en el clima tropical y su influencia sobre los cuerpos. No se daba por vencido, e incluso 

aseguraba la existencia de un acuerdo sobre su tesis debido a que todos los participantes habían 

observado signos de decadencia en la población. Con ojo agudo, Jiménez introducía el factor 

“tiempo” a su argumentación. A partir de este, explicaba las variaciones en los estados 

degenerativos de las diferentes razas, planteándolo como una cuestión de grados, pues la  

[…] diferencia de antigüedad en un mismo proceso es lo que origina las diferencias, que se 

han juzgado sustanciales, entre la condición biológica del indígena extremo y la del habitante 

de las regiones bajas; es una simple cuestión de grado y nada más: el primero ha recorrido ya 

muchas etapas y el segundo se halla en el período inicial de un mismo proceso involutivo.354 

 
352 Miguel Jiménez López, “Novena conferencia”, 336. 
353 Jiménez López, 346. 
354 Jiménez López, 349. 



122 
 

Jiménez parece haber leído bien el problema de generalización que le atribuían sus compañeros, 

así como el pavor que les producía el que se les diagnosticara como degenerados. De otro modo, 

¿por qué no centrarse en el asunto de los grados desde un inicio? ¿Por qué esperar hasta el final de 

la discusión para aclarar la manera diferenciada en que se evidenciaba la degeneración en la 

población por medio del grado de oscurecimiento? Si bien el racismo era inherente a la discusión 

sobre la raza, el énfasis en la variabilidad era en buena medida una reinterpretación del argumento 

que encontramos también en López de Mesa, en Calixto Torres e incluso en Santamaría. 

Probablemente, el ligero matiz ponía a salvo la susceptibilidad de la élite, que quizás podía admitir 

el debilitamiento, pero no la degeneración que correspondía a esa gente retrasada e improductiva. 

Matizaba también Jiménez al insistir que el trópico afectaba a todas las razas, en especial a la 

blanca, aunque no deja de perjudicar al aborigen e incluso al mestizo, que ahora sí era tenido en 

cuenta como el tipo más adecuado para habitar las zonas altas a pesar de su tendencia a la 

inestabilidad. En contraste, la raza negra, al ser un producto “genuino” del trópico, sobreviviría 

mucho mejor en las zonas bajas o tierras cálidas.355 Como era de esperarse, la supervivencia de la 

“raza de color” dibujaba un panorama desalentador, pues a pesar de su resistencia, estaría destinada 

estar bajo el gobierno de otras razas “mejor dotadas”. Sin embargo, no todo era oscuro en el paisaje 

que retrataba el psiquiatra colombiano, pues desde su punto de vista, todavía habrían “[…] reservas 

innegables de vigor en nuestra población que serán un factor de avance, siempre que no se les deje 

abandonadas a sí mismas, sino que se les exalte por los medios que aconsejan la ciencia y la 

experiencia”.356 Nuevamente, la reflexión más “racial” de Jiménez no dejaba de matizar su 

argumentación primaria, que, sin rebatir su tesis, la relativizaba. Por este motivo, Jiménez también 

se defendía de las críticas, y reivindicaba –con un sino dramático– su lugar autorizado para discurrir 

sobre el tema: 

Yo he recogido mis observaciones de lo alto a lo bajo de la escala social y, si muchos datos, 

interesantes y demostrativos, me han sido brindados por la contemplación de nuestras altas 

clases, otros se me han ofrecido por sí mismos en el estudio de las gentes que vegetan en el 

hampa de las ciudades y en el fondo inexplorado de las masas campesinas. Para observar y 

conocer su verdadera situación, yo he estado por tiempo suficiente en contacto con nuestros 

 
355 Jiménez López, 352. 
356 Jiménez López, 354. 



123 
 

gremios jornaleros. Yo he vivido entre ellos y con ellos, he comido el duro pan de la gleba; 

yo he compartido sus fatigas y he contemplado sus dolores; yo he auscultado el latir de la 

vida en nuestro pueblo, aplicando mi oído ¡sobre su mismo corazón!357 

Más allá de lo cierto o falso de su “vivencia”, Jiménez nos deja entrever la centralidad de la 

experiencia en el conocimiento de la población. A juzgar por su estatus de hacendado boyacense y 

la relación cuasi-vasallática que implicaba la hacienda en una región como Boyacá, era muy 

probable que sí conociera “la gleba”. Ahora bien, lo que Jiménez defendía era mucho más su 

capacidad para generalizar, porque si conocía al pueblo –que a las clases altas pertenecía él– 

entonces sus observaciones debían tener algún peso. También es cierto que el dramatismo de sus 

afirmaciones no dejaba de tener un sentido retórico, pero no por ello podría considerarse como un 

argumento insensato, desesperado, anticientífico, sino todo lo contrario. La ciencia también se 

construía a partir de la autoridad: algunos acudían a la autoridad del número, otros –todos– a la 

autoridad de la experiencia propia y ajena, otros a la autoridad de lo deducible de la teoría. El 

meollo del asunto estaba en cómo se podía demostrar esa autoridad. Jiménez, a fin de cuentas, 

terminó su discurso explicitando su lugar dentro de la sociedad, pero también poniendo cada vez 

más en el ojo del huracán a aquellos que constituían el problema: 

[…] este es, para decirlo de una vez, el verdadero problema sociológico de nuestras 

nacionalidades: que en ellas hay dos castas muy distintas y muy distantes. Es la una la que 

merced a su posición económica y cultural, ha beneficiado de todos los favores de la 

civilización; hay en ella elementos de avance, y los progresos que laboriosamente se han 

alcanzado en nuestros países —y que no quiero negar— a ella se deben en gran parte. Mas 

ese es un número muy reducido de nuestra población; un tres por ciento o menos aún. Y hay, 

en cambio, una infinita mayoría que no puede hoy seguir este movimiento progresivo y que, 

antes bien, lo impide y entorpece por inferioridad orgánica y por inferioridad mental: ¿Qué 

ganamos con tener algunos altos valores intelectuales y morales, si la inmensa muchedumbre 

no puede secundarlos?358 

El problema, ahora explícito y dicho de forma más clara, era la población, que se contraponía a la 

élite blanca e inteligente que habitaba en los deliciosos climas de las montañas de Colombia. No 

 
357 Jiménez López, 361. 
358 Jiménez López, 362-63. 



124 
 

era necesario entonces embellecer el lenguaje –sugiere al final de su conferencia– para darse cuenta 

de que esa población debía regenerarse. El asunto central del desacuerdo –del que no escapaba ni 

Bejarano, y tampoco lo haría Alfonso Castro– parecía haber sido más bien definir quiénes eran los 

degenerados, débiles o decaídos y no tanto si había o no degeneración. Jiménez por fin tenía razón 

en algo: sobre ese problema había un acuerdo. 

 

2.5. Las reacciones escritas de los médicos 

Hubo, además de las ya mencionadas conferencias sobre la degeneración de la raza y los numerosos 

artículos de prensa y de revistas de diversa índole, algunas reacciones aparecieron en publicaciones 

independientes, ya fueran folletos o libros. Entre ellas, podemos contar el ya mencionado folleto 

del entonces estudiante de medicina Roberto Restrepo, el pequeño folleto del médico Emilio 

Robledo y el libro de su colega Alfonso Castro. 

2.5.1. Emilio Robledo: higiene, educación e inmigración 

El médico caldense Emilio Robledo, quien según su propio testimonio ya se había opuesto a la 

tesis de Jiménez en 1918, reconocía sin embargo la relevancia de estudios como el de su colega, 

que eran de importancia para quienes “se preocupan por el mejoramiento de nuestra colectividad”, 

y prestaban un servicio de la patria fuera del partido.359 Resaltaba, entonces, la neutralidad de la 

ciencia, representada en este caso por los médicos. Por ese motivo observaba la necesidad de refutar 

de nuevo a Jiménez, sin “salirse del campo científico”.360 Como era de esperarse en un mundo 

médico en el que la experiencia personal era sumamente relevante, Robledo se posicionaba como 

un médico con más de veinte años de experiencia en el Departamento de Caldas, razón por la cual 

advertía la necesidad de restringir sus observaciones a ese pueblo, siempre manteniendo el orden 

del trabajo de Jiménez –lo que hemos denominado el “orden de consulta”–. 

Al igual que sus colegas, subrayaba la incorrección de la craneometría de Jiménez para determinar 

signos físicos de degeneración, por estimar que las evidencias enseñaban la escasa relación que 

guardaban aspectos como las deformaciones craneanas y la inteligencia de los indígenas. 

Observaba, como su colega Bejarano, que el aumento de la población en la región de Caldas 

 
359 Robledo, ¿Existe una Degeneración Colectiva en Colombia?, 1. 
360 Robledo, 2. 



125 
 

guardaba relación más bien con la disponibilidad de trabajo que con un problema biológico. 

Asimismo, observaba que, aun cuando hubiera una falta de estadísticas, y aunque por regla general 

a partir de los 40 años fuera normal que el organismo entrara en un estado de decadencia, era 

posible observar adultos de más de 65 años con una vitalidad increíble, lo cual pondría en duda el 

argumento de la escasa longevidad.361 

También en el médico caldense aparecía el argumento andinocéntrico, pero ahora en una versión 

“indigenista”, pues aseguraba desarrollo civilizatorio en las sociedades precolombinas mostraba la 

falsedad de considerar que existía una influencia negativa de las regiones altas –como 

Cundinamarca–. Refiriéndose a los signos patológicos de degeneración, aseveraba que el artritismo 

no podía entenderse como un signo degenerativo; mucho menos lo serían enfermedades universales 

como el cáncer y la lepra. De igual modo, negaba la existencia de patologías como la micromastia 

y el coto que no existirían en Antioquia gracias a la existencia de la sal yodada. 

En cuanto a los signos psíquicos de degeneración, reconocía el escaso aporte intelectual de los 

colombianos a la humanidad, pero no veía en ello un problema de degeneración. Incluso, 

evidenciaba la existencia de generaciones brillantes posteriores a la Independencia, y aunque se 

acusara a los colombianos de su tiempo de padecer de “imitabilidad”, veía en esta no una 

enfermedad, sino un hecho social importante. También planteaba que algunos grupos poblacionales 

como los indígenas eran inferiores debido al abuso de los españoles, por lo que “[habría] que 

convenir, pues, que dondequiera que predomina el elemento indio, hay retardo en la labor 

civilizadora”.362 

Evidentemente, los argumentos de Robledo no eran muy novedosos. Ni la idea de la opresión de 

los indígenas, ni el andinocentrismo, ni la idealización de los antioqueños eran ajenos a sus colegas. 

Sí era novedoso el origen de los datos a partir de los cuales sostenía su etiología. Estos provenían 

de “varios individuos empresarios y de los trabajadores mismos” que sugerían que “nuestro pueblo, 

en general, no está mal alimentado”.363 Mucho menos se podía decir, según su análisis, que los 

antioqueños eran víctimas de un problema, causa sí de degeneración: el alcoholismo. Los datos en 

los que se basaba Robledo provenían de encuestas. Este método, utilizado por Calixto Torres para 

 
361 Robledo, 5. 
362 Robledo, 8. 
363 Robledo, 13. 



126 
 

conocer la opinión de sus colegas, era empleada ahora por Robledo para conocer la opinión de 

empresarios y trabajadores. Sobre el número de encuestados sería difícil hablar; tampoco sobre la 

sinceridad de los patrones con respecto a la alimentación de sus empleados. Lo que sí se puede 

decir es que el ingenio de Robledo no deja de ser llamativo, y que queda claro que la encuesta era, 

también, un elemento argumentativo que reforzaba la experiencia médica. 

Por supuesto, el médico caldense no negaba la existencia de enfermedades como la uncinariasis, 

que debilitaban a los colombianos. De hecho, a fuerza de no encontrar degeneración en los 

colombianos, denotaba la existencia de otra enfermedad, signo de decadencia: “La xenofilia 

exagerada con perjuicio de los nacionales”.364 Claramente, esa idea aparecía como un 

contraargumento a la tendencia inmigracionista de varios de sus colegas. También hacía mella 

Robledo en la suposición de que el Trópico era un impedimento para la civilización. Al contrario, 

argumentaba que el retroceso social era un padecimiento posible desde cualquier latitud: 

No compartimos la creencia de que sean impermanentes únicamente las civilizaciones que 

se han desarrollado en los trópicos. Es un hecho comprobado por la historia y que parece 

constituir uno de sus ritmos, que todas las naciones que han alcanzado un alto grado de 

civilización han retrogradado a la barbarie, o cuando menos a la decadencia.365 

La ley ineluctable de la historia no hacía excepciones. Muy al estilo de Spencer, el retroceso era 

visto por Robledo como un escenario por el que atravesaban todas las sociedades. Aun así, era 

imposible negar la existencia de una inferioridad de los pueblos tropicales frente a las zonas 

templadas.366  La explicación de Robledo frente a ese retraso carecía de originalidad: “[…] no nos 

ha sido dado aún crear el alma de nuestra raza, o sea el alma nacional; pero debemos saber que 

dicha alma colectiva, no es la obra de un día; es la obra de un largo período”.367 El problema era, 

entonces, la novedad de Colombia como nación. También lo era aquella herencia latina que creaba 

una propensión a la oratoria, razón por la cual era necesario fortalecer el amor por las ciencias 

exactas que permitieran explotar las riquezas del país. Lo anterior no indicaba en ningún caso el 

abandono de los estudios clásicos, ni del latín: 

 
364 Robledo, 15. 
365 Robledo, 15. 
366 Robledo, 15. 
367 Robledo, 16. 



127 
 

Pero al lado de los estudios clásicos intensamente desarrollados, los gobiernos deben 

establecer de manera eficiente los estudios que habiliten a los colombianos para entrar en 

competencia económica con los otros países. Es preciso que se multipliquen los laboratorios, 

los talleres y los estudios técnicos y que se ponga al frente de todos estos establecimientos a 

los individuos más competentes aunque no sean los más partidarios de las ideas del 

gobernante.368 

Había, pues, que concentrarse en la productividad nacional. Para ello, la terapéutica ofrecida por 

el médico era sencilla: “Paz, higiene y educación de acuerdo con las necesidades modernas, tal es, 

en síntesis, el trípode terapéutico para la curación de esta enfermedad de retardo que 

padecemos”.369 Además, agregaba otro requerimiento de la terapéutica en el que coincidía con 

Jiménez: 

[…] sépase que participamos en un todo en las ideas emitidas por el Dr. Jiménez López acerca 

de la inmigración. No hay raza que no se avigore cuando se cruza con elementos de gran 

valor biológico, y el hombre no se sustrae a esta ley de mejoramiento. En consecuencia, 

creemos que se debe favorecer la inmigración de elementos sanos de otras naciones que 

aporten a nuestro medio, espíritu de constancia y disciplina, inteligencia, laboriosidad y, en 

general, buenas costumbres.370 

Al parecer, Robledo tampoco escapaba de esa enfermedad decadente que él mismo enunciaba: la 

xenofilia. De hecho, su intervención no era muy particular en ningún sentido. Negaba la 

degeneración, porque un pueblo nuevo no podía juzgarse de manera tan fuerte; encontraba sin 

embargo problemas de higiene y los problemas naturales derivados del Trópico. Además, ofrecía 

una terapéutica que poco tenía de distinto a la propuesta por Miguel Jiménez López: reforma 

educativa, higiene e inmigración. Finalmente, queda claro que Robledo no escapaba de la 

ambigüedad y de la contradicción propias de prácticamente todos los médicos, que afirmaban algo 

para, unas líneas más adelante, virar hacia lo contrario. Al parecer, la ciencia médica era 

paraconsistente. 

 
368 Robledo, 17-18. 
369 Robledo, 18. 
370 Robledo, 18. 



128 
 

2.5.2. Alfonso Castro: ¿una alternativa? 

La intervención del médico antioqueño Alfonso Castro habría sido una de las primeras después de 

la aparición de Algunos signos de degeneración.371 Asimismo, fue probablemente la más larga si 

tenemos en cuenta que trascendió el folleto o la publicación en la prensa –más comunes en el 

debate– presentando un libro de 94 páginas. Castro, como mencionamos en el primer apartado, ya 

había escrito anteriormente sobre los problemas de la población, siempre defendiendo una postura 

que pugnaba por el mejoramiento a partir del conocimiento de la realidad: el Meliorismo. Esta 

postura era además compartida por Bejarano, aunque Castro parecía ser el “mentor” a juzgar por 

la ya referida cita de Bejarano al médico antioqueño. 

Desde luego, la situación de Castro en ese “punto medio” llamado meliorismo engendraba en su 

argumentación una serie de contradicciones particulares, pues afirmaba y negaba según debiera la 

inferioridad de los colombianos. En su texto –que mantenía lo que denominamos la “estructura de 

consulta”–, además de levantar varias críticas a la tesis de Jiménez López, reflexionaba 

constantemente sobre la medicina, el método y el lugar del médico en la sociedad. Inicialmente –

como todos sus colegas– reconocía la importancia y la “trascendencia inusitada” de la tesis de 

Jiménez, perfilándolo como un “profesional competente y prestigioso” y situando su tesis en medio 

de una amplia polémica. También aseguraba que, más allá de abrir una discusión, el trabajo de 

Jiménez desarrollaba el campo de la medicina sociológica en el país,372 lo cual no estaba de menos: 

El papel del médico no puede circunscribirse […] como quieren los espíritus estancados, a 

recetar purgantes, sellos o inyecciones, ni tampoco a asumir actitudes herméticas ante el 

humano sufrimiento. Eso sería empequeñecer en absoluto su radio de acción. Activa, 

penetrante y revolucionaria debe ser su obra, para coadyuvar al meliorismo indefinido de la 

especie, que es el imperativo categórico de la medicina.373 

La medicina sociológica vendría a ser entonces una de las formas en que el médico saldría de ese 

empequeñecimiento de su campo de acción que significaba el trabajo con el paciente. 

Evidentemente, el antioqueño pugnaba por una participación de los galenos en el análisis y 

tratamiento social. Era, en este sentido, que reconocía que las ideas de Jiménez abordaban un 

 
371 Al menos así lo afirma Martínez, “La degeneración de la raza”, 215. 
372 Castro, Degeneración, 3. 
373 Castro, 4. 



129 
 

problema de “racial importancia”, aunque desdeñara su pesimismo. Vale la pena apuntar que, como 

ya hemos observado al inicio del capítulo, la idea de que el médico debía superar el tratamiento 

individual era una constante por lo menos desde la segunda década del siglo XX. Lo que comenzaba 

a aparecer entonces en nombre de la higiene, ahora aparecía en el de la “medicina sociológica”, 

que claramente guardaba un vínculo con aquella. 

Por otra parte, las palabras de Castro frente a este asunto nos permiten observar otro aspecto sobre 

el texto de Jiménez, y es que efectivamente era novedoso en su intervención, lo cual no se puede 

pasar por alto al momento de comprender por qué produjo tal impacto. No obstante la importancia 

de la medicina sociológica, en Colombia existían, desde su perspectiva, múltiples limitaciones para 

hacer estudios colectivos como el de Jiménez y como el suyo propio: 

Faltan, en primer término, estadísticas correctas en las diversas secciones del País. No existen 

monografías de médicos y sociólogos, sobre los múltiples ramos que abarca problema tan 

vasto como el de la raza, desparramada en territorio tan extenso como el colombiano. Nuestra 

raza no tiene caracteres definidos ni precisos, pues en puridad de verdad no existe, estando 

reducida a un conglomerado étnico muy diverso desde todo punto de vista. Nuestro suelo 

[…] no ha sido estudiado como es debido, para ver las modificaciones y condiciones de 

resistencia o inferioridad que sobre el hombre han impreso los diversos medios.374 

Castro evidenciaba los pocos avances en cuanto a la investigación de la población, aunque repetía 

dos argumentos comunes en sus colegas. Evidenciaba la falta de estadísticas, pero también la falta 

de homogeneidad racial en Colombia, lo cual claramente limitaba la generalización. Faltaban 

además estudios del medio, lo que era evidente en un país con una buena parte de su territorio 

inexplorado. Era claro que el trabajo de Jiménez no tenía un sustento empírico a partir del cual 

fundamentar su tesis: 

[…] adolece del defecto de un exceso de generalización o de una generalización prematura 

[...] Ninguna distinción aparece, al practicar sus observaciones, en lo referente a los grupos 

étnicos a que pertenecen los individuos examinados, lo cual es de importancia capital, pues 

si degenerada está Colombia, no lo está uniformemente, porque mucha diferencia existe entre 

las indiadas de la altiplanicie, afligidas por una vida miserable, y las clases directoras de 

 
374 Castro, 5. 



130 
 

ciudades como Bogotá, Medellín o Popayán. Ha excluido el factor tiempo, sugiriendo la idea 

de una larga época corrida por lo profundo e imborrable de las taras apuntadas, y olvidando 

nuestra juventud como pueblo, que constituye una esperanza justificada.375 

Continuando con el asunto de la generalización, Castro coincidía con sus colegas en distinguir entre 

las clases “directoras” y esa población miserable, a la cual sí podía caberle el adjetivo de 

“degenerada”. Es evidente que la argumentación de Castro no estaba completamente en contra de 

la degeneración, sino que cuestionaba quiénes eran los degenerados, que no podían ser todos, 

porque “todos” incluía esas clases blancas, castizas e inteligentes de las prósperas ciudades 

ubicadas en las montañas. Consecuentemente, la necesidad de la distinción, como hemos insistido 

y desarrollaremos en el capítulo tres, permite ver que el centro de la discusión más bien parecía ser 

el grado de generalización posible al hablar de degeneración, que no propiamente la existencia de 

la degeneración. Pero las críticas del médico antioqueño no se quedaron únicamente en la falta de 

datos de Jiménez, sino también en el método. Consideraba determinante, por ejemplo, la relación 

entre funciones y órganos y la comparación con los estados sanos en el diagnóstico de la 

enfermedad, apuntando que 

[…] la enfermedad, reacción intensa de un organismo contra una causa vulnerante, lo mismo 

que cualquiera de sus consecuencias, no puede juzgarse ni diagnosticarse por un solo 

síntoma. Necesítase abarcar el sér [sic.] en conjunto, estudiarse la dependencia de unas 

funciones con otras, y la de éstas con los diversos órganos; comparando lo que ocurre con 

los estados sanos; […] en una palabra, formando un juicio estricto y severo, basado 

íntimamente en lo que se ofrece a los sentidos del clínico. Proceder de otra manera es 

oscurecer la verdad y falsear los hechos.376 

Su insistencia en que el médico debía utilizar los “sentidos” permite suponer que lo que preocupaba 

a Castro no era tanto la generalización como consecuencia de la observación –él y todos sus colegas 

acudían a la misma– sino la muestra, el contraste y la falta de datos para hacerla. Era evidente que 

el médico estaba autorizado para observar al cuerpo social de la misma forma que observaba al 

 
375 Castro, 6. 
376 Castro, 10. 



131 
 

cuerpo del paciente. Ahora, la validez de su diagnóstico dependía de su “ojo clínico” y su capacidad 

para relacionar los signos de la patología. 

Como no todo podía ser malo, el médico antioqueño reconocía que Jiménez acertaba en la 

detección de algunos rasgos físicos “característicos de ciertas razas” que denotaban un estado de 

degeneración, pero también criticaba que presuntamente se basara en la “antigua frenología”. 

Debido a lo anterior, cuestionó la relación entre el tamaño del cráneo y las capacidades intelectivas 

del individuo debido a que representaban datos aislados; aunque en conjunto con otros podían 

ofrecer “una silueta moral y de la vitalidad de quien se estudia”.377 Nuevamente –como vimos en 

otros autores– la contradicción estaba en el médico antioqueño a la orden del día. Afirmaba la 

inexactitud de la frenología para luego asegurar que algunos rasgos en conjunto podían ofrecer las 

características de las personas. Asimismo, consideraba que debía demostrarse la existencia de 

males como el ovario escleroquístico por medio de la estadística y no confiar en la “simple 

memoria”, pero en seguida argumentaba que él había sido testigo de la mayoría de las operaciones 

sobre aquel problema en Antioquia y podía negar la veracidad de las cifras de Jiménez.  

También criticaba el galeno la interpretación de la estadística por parte de su colega Jiménez, 

especialmente la manera en que se obtenían los porcentajes. Contemplaba además otras 

explicaciones para fenómenos en los que concordaba con Jiménez. Por ejemplo, al explicar el 

comportamiento de los matrimonios acudía a razones económicas, mientras que en lo referente al 

escaso promedio de vida argumentaba causas climáticas debidas al Trópico, así como a problemas 

de higiene. Por otra parte, desplegaba su propia etiología de las enfermedades mentales, tan 

evidentes muestras de degeneración para Jiménez: 

Las neurastenias y psicosis depresivas que circulan por todos los consultorios, son debidas 

especialmente al surmenage, a la falta de éxito, a las complicaciones de la vida moderna, con 

la monotonía inevitable de estas ciudades nuestras de tercer y cuarto orden, donde el tedio 

impera como amo y señor, a las inquietudes del porvenir. Son rarísimas las que tengan qué 

[sic.] ver con el aparato genital masculino, y eso, no en relación con el testículo sino como 

producto de una enfermedad venérea que coloca al individuo en una falsa posición.378 

 
377 Castro, 10. 
378 Castro, 25. 



132 
 

Castro –como casi todos sus colegas– no negó la existencia de problemas en la población. De 

hecho, como lo menciona, él mismo ya había advertido la existencia de los “vicios y problemas del 

alma nacional”, aunque no los entendió como una degeneración, sino más bien como modalidades 

funestas de un pueblo nuevo que buscaba orientación.379  No coincidía en el diagnóstico, y tampoco 

en algunos argumentos de la etiología. Por ese motivo determinaba que la falta de matrimonios o 

la depresión obedecían más bien a causas sociales. Por tanto, como aquel otro médico meliorista 

Bejarano, tendía a “desbiologizar” los problemas de la población. También resaltaba los progresos 

del país. Dibujaba un paisaje nacional en el que se había conseguido la paz y la libertad, algo que 

para él no coincidía con aquella lectura estadounidense y europea que valoraba a los colombianos 

como ingobernables e ineptos para el progreso. Ante esto la respuesta de Castro era determinante: 

[…] si después de estudiar con serenidad los graves problemas que agitan a Europa y la 

situación a que han llegado la mayor parte de las naciones que la integran, analizamos el 

estado de los países hispanoamericanos, y muy especialmente Colombia, que es el que 

directamente nos interesa, tenemos que llegar a la conclusión, libre el espíritu de 

chauvinismo, de que nuestra patria es digna de figurar al lado de los pueblos civilizados y 

tiene por delante un prometedor porvenir.380 

La decadencia europea difícilmente podía servir como un punto de comparación para medir los 

progresos del país. Entre tanto, aseguraba que las razas actuales habían sido mejores en algún 

momento anterior, lo que no impedía que defendiera el mestizaje, del cual surgiría el producto más 

fuerte del presente. Luego de leer a Castro, no se puede dejar de pensar en la relación de sus 

argumentos con los de autores como Vasconcelos, que, aunque no escribía desde la medicina, 

también parecía ubicarse en una tendencia que comenzaba a emerger en América Latina, y que 

implicaba una fuerte crítica a la civilización europea que, a guisa de ser el faro civilizatorio, había 

caído en la barbarie de la Gran Guerra. Con esto no queremos sugerir que Castro fuese un 

latinoamericanista o alguna cosa por el estilo – habría que cuestionarse también si Vasconcelos lo 

fue– pero, aunque no escapara de la paradoja que implicaba cuestionar el biologicismo a secas al 

tiempo que se esforzaba por distinguir entre las clases “miserables” y la suya –directora–, sí 

 
379 Castro, 27-28. Dentro de los trabajos en los que advierte los vicios se encuentra el ya mencionado Juventud enferma 

(1919). 
380 Castro, Degeneración, 28-29. 



133 
 

pareciera que el médico antioqueño se esforzaba por escapar del determinismo racial –lo que no 

implicaba escapar del racismo–.  

La argumentación de Castro contra la idea de inferioridad de los colombianos se fundamentaba 

también a partir de autores como Franz Boas, quien criticaba el racismo científico y la idea de la 

inferioridad de los mestizos.381 Desde este punto de vista, había que escapar de la idea de las razas 

superiores –aunque algunos de los argumentos de Castro parecían argumentar lo contrario–. 

Precisamente lo aporético de la argumentación de Castro deja entrever la ansiedad de la élite 

colombiana frente a su propia legitimidad. Por un lado, reconocer la inferioridad de los 

colombianos era dar cabida al dominio que se imponía desde el Norte, pero por otro, negar la 

inferioridad de algunos colombianos –aquellos que eran pobres– era desdibujar la necesidad de la 

existencia de las clases “directoras”.  

Lo anterior se evidencia en que, al referirse a la existencia de los “tipos definidos”, aseguraba que 

“[…] hoy la antropología le dá [sic.] poca importancia a esas cuestiones y de modo igual acontece 

con las razas, en cuya descripción tanto se han deleitado los amantes de los gobiernos imperialistas 

y de las castas dominadoras”.382 Por supuesto, la crítica a esa idea de la raza “pura” no evitaba que 

Alfonso Castro analizara el problema de las razas desde una perspectiva “psicológica” que “[…] 

tiene importancia si al estudiarlo podemos encontrar las causas de muchos de nuestros males y 

defectos, al propio tiempo que una orientación saludable para el porvenir, o al menos algunas 

benéficas sugestiones para buscarles remedio a aquéllos”.383 Su postura, más psicologista, 

probablemente era lo que le llevaba a encontrar los peores problemas nacionales en el campo 

educativo. Resaltaba, entre otras cosas, la falta de motivación y la mala elección de los maestros. 

También veía un problema generalizado en la educación retardataria que había producido una 

juventud poco preparada para su tiempo. Insistía, consecuentemente, en que la solución debía 

comenzar en la escuela, pues de ella provenían los problemas.384 

El psicologismo también permitía desplegar una etiología que encontraba en las mezclas raciales 

devenidas luego de la Conquista y que tuvieron implicaciones no solo físicas, sino también morales 

 
381 Castro, 39. 
382 Castro, 57. 
383 Castro, 57. 
384 Castro, 52. 



134 
 

e intelectuales. Debido a esto podía enumerar una amplia cantidad de males heredados desde 

aquella remota época, y que eran 

[…] elementos que por herencia se han transmitido al alma nacional, dándonos el aspecto de 

un pueblo mal cimentado moralmente e impidiendo en infinidad de circunstancias el rápido 

ascenso y brillo a que le dan derecho sus innegables cualidades y vigores.385 

Continuando con un orden cronológico, observaba en la Independencia un factor de evolución que, 

a pesar de los retrocesos y de la herencia maldita de la Colonia, representó un avance que podía ser 

aprovechado aún en el siglo XX, siempre que se supiera encausar y dirigir. Como era de esperarse, 

luego de la etiología, el médico meliorista desplegó su terapéutica ligada a la educación y a la 

higiene. En cuanto a la educación, observaba que uno de los principales problemas era que no iban 

a la par la educación física, moral e intelectual, pues los colombianos no eran preparados para el 

trabajo físico, por lo que debía fomentarse el trabajo manual en vez del tradicional verbalismo.  

Insistía en la diferencia considerable entre la “muchacha” de ciudad y la de pueblo. La primera era 

“agraciada”, hacía ejercicio y practicaba la higiene, mientras que la segunda era rezandera y 

sedentaria. Por esta razón, el mejoramiento de la población debía ir de la mano de tres personajes: 

el maestro de escuela, el médico y el cura. Nuevamente, parecía Castro tener un sesgo de “clase”, 

porque evidentemente se refería más bien a las campesinas de clase alta, que las otras difícilmente 

hubieran podido llevar una vida sedentaria. La relación entre la educación y la higiene daba además 

un lugar importante al médico, quien debía acompañar al maestro de escuela e incluso fungir como 

parte elemental en la formación de los alumnos, de modo que  

Al propio tiempo que la labor preventiva tiene otras el médico de escuela muy importantes, 

y son la labor psicológica y educativa. No puede contentarse con simples fórmulas y con 

reglas escuetas sobre higiene sacadas de los libros, sino que necesita conocer a fondo el alma 

de los educandos, las herencias morbosas que soportan, el medio en que han crecido, para 

ayudar al maestro en su obra cultural, al mismo tiempo que para ir anotando las modalidades 

del conglomerado social y buscándole los senderos más convenientes por donde debe 

 
385 Castro, 70. 



135 
 

impulsarse; obra de sociólogo ésta, difícil, de grandes responsabilidades, pero no por tal debe 

dejarse de lado.386 

Si Jiménez se había apegado al aumento de la locura para justificar la presencia del médico en 

todas las esferas sociales, Castro convertía al médico en un sociólogo que debía estudiar a toda la 

población y ponía sobre sus hombros aquella pesada responsabilidad de mejorarla. Concebía 

además reformas educativas encaminadas a la mejora intelectual, la enseñanza práctica y de la 

ciencia, la inversión en educación pública y la educación de la mujer. También debía dirigirse la 

formación hacia la explotación de las riquezas, había que importar buenos profesores y exportar 

los propios para su formación. Había, en resumen, que enseñar a la gente a trabajar, a servir al 

progreso del país; no se necesitaban retóricos en Colombia, ni mucho menos gobernantes –que ya 

estaban ellos–, se necesitaban obreros. 

Pero Castro, más visionario que sus colegas, no dejaba de lado el papel de la Iglesia Católica, que 

necesitaba cesar la “guerra religiosa” que convertía al país en un “vetusto anacronismo del siglo 

XX”.387 Debía eso sí, dedicarse a la educación de las poblaciones, pues la civilización tenía que 

dejar de ser un privilegio capitalino para extenderse a todo el país: “al clero, en especial, le está 

encomendada empresa de tan alto empuje, porque es a él a quien oyen las grandes multitudes, como 

a un verdadero director espiritual”.388 La sugerencia de que el cura debería participar en la 

educación de las poblaciones llama la atención sobre varios puntos, que exploraremos más 

ampliamente en el capítulo tres. Evidentemente, Castro veía mucho más cercana la relación de la 

Iglesia con la población, pero también reconocía la inexistencia del maestro y el médico en buena 

parte del país. Otra de las cosas que se podrían pensar a partir de su sugerencia es un intento por 

“secularizar” el papel del cura, es decir, buscar que el cura funcionara también como un agente del 

proyecto nacional. 

No limitándose a lo anterior, el médico sugería ocho líneas centrales dentro de la higienización que 

debía emprenderse: la higiene de la infancia; la higiene de las escuelas; la higiene intertropical; la 

lucha contra las enfermedades venéreas; la lucha antituberculosa; la lucha contra el alcohol –

especialmente contra la chicha–; la legislación científica sobre obreros y casas de arrendamiento; 

 
386 Castro, 78-79. 
387 Castro, 83. 
388 Castro, 86-87. 



136 
 

y finalmente el saneamiento de puertos y ciudades.  Era pues la higiene, impartida por los actores 

antes mencionados, la solución definitiva, en tanto “[…] la higiene como elemento de reforma […] 

constituye la base para la salvación de estos pueblos intertropicales […] ella depende en un todo, 

al menos como ideal teórico, de la educación”.389 

Finalmente, pero no menos importante era la sugerencia de mejoramiento de las comunicaciones a 

través de los caminos –por el aire, agua y tierra– que se debían construir en todos los sentidos no 

solo como un factor de movilización de la economía, sino incluso con el objetivo de conseguir “el 

favorecimiento de la inmigración, que en mucho ha de contribuir al exaltamiento de los patrios 

valores, especialmente en lo que hace referencia al problema étnico”.390 Así, luego de toda una 

digresión de crítica a los pueblos que se creían superiores, Castro tampoco podía escapar la 

idealización de la inmigración como una medida que ayudaría a mejorar la población. Aunque su 

idea de inmigración no era vista como una “solución definitiva” sino más bien coadyuvante en el 

mejoramiento, no dejaba de tener mucho de aspiración al blanqueamiento. 

 

2.6. El ojo médico: todos vieron signos, pero no degeneración 

Si en algo acertó Jiménez fue en afirmar –en su Novena conferencia– que todos los participantes 

en la discusión coincidieron en denotar un problema en la población. Tampoco era mentira que, a 

pesar de que aborrecieran el término “degeneración”, sugerían la existencia de una “decadencia”, 

“retraso”, “estancamiento” o algo parecido en toda o en alguna parte de la población. Aunque los 

exploraremos más ampliamente en el tercer capítulo, desde ya podemos afirmar que hubo cuatro 

hilos rojos a lo largo de las conferencias. Uno tenía que ver con la imposibilidad de la 

generalización –en esto coincidieron prácticamente todos los médicos, excepto Jiménez– debido 

ya fuera a la variedad de razas o a la novedad del carácter nacional. El segundo, tenía que ver con 

la idea de que toda o una parte de la población enfrentaba múltiples problemas. En tercer lugar, se 

encontraba la idea de que buena parte de los problemas tenían relación con el Trópico y el cuarto 

era que existía una élite montañera capacitada para ayudar a salvar al país en caso de que la masa 

informe se dejase modernizar. 

 
389 Castro, 87. 
390 Castro, 89. 



137 
 

Sobre el primer hilo argumental, podemos afirmar que uno de los principales problemas se 

encontraba en la delimitación del conjunto de los degenerados. Buena parte de los médicos 

coincidían en que había ciertos grupos de la población que se encontraban en un estado de 

degeneración, siempre descartando a las élites blanqueadas y andinas del problema. Otra parte de 

los médicos afirmaba que la mezcla racial había dado como resultado una población que todavía 

no definía sus características raciales, lo que implicaba una disimilitud entre las clases altas y las 

bajas, o entre la raza blancuzca de los andes y las demás. 

El segundo punto en común indica que ninguno de los autores se opuso completamente a la idea 

de que la población constituía un problema. Más bien, los argumentos variaron en la observación 

sobre quiénes constituían el problema. Hubo, frente a esto, algunos consensos. Uno de ellos era 

que la clase “directora” o la “élite” era ajena a las patologías que enfrentaba la población. Otro era 

que el problema –tuviera el nombre de debilidad, retraso, o cualquier otro– era padecido 

principalmente por las poblaciones de las “tierras bajas” o “tierras calientes” y, en algunos casos, 

los indígenas de las montañas. 

En tercer lugar, los médicos, fuera cual fuera su posición, consideraron el Trópico como una región 

insana que dificultaba el desarrollo de la población. Esto no evitó que se “destropicalizaran” 

constantemente las regiones altas, en las cuales se percibió la posibilidad de desarrollar la 

civilización debido a que eran el refugio de la “sangre blanca”. Finalmente, esa élite blanca fue 

vista como predestinada a la salvación de la mayor parte de la población, lo que justificaba la 

dominación y la existencia de un gobierno centralizado y andino. Sin excepción, la élite siempre 

fue dibujada como la parte sana y la cabeza inteligente del cuerpo social, necesaria para construir 

y desarrollar el país. 

Hubo además un acuerdo generalizado sobre los problemas principales: la educación, la higiene –

con todas las dolencias que implicaba– y el trabajo –entendido como una falta de productividad–. 

Por supuesto, en este acuerdo el problema de la inmigración no se quedó atrás, de modo que existió 

una opinión mayoritaria que defendía los beneficios de la mezcla con razas superiores, con la única 

oposición –más bien por omisión– del médico Jorge Bejarano. Agregado a lo anterior, es evidente 

que la discusión sobre la raza vista desde la medicina implicaba también una reflexión sobre cuáles 

eran las disciplinas necesarias para el Estado en el proceso de revisión y mejoramiento de la raza. 

Esta idea no solo se puede notar en el caso de la medicina, sino también en las intervenciones de 



138 
 

los no-médicos. Por ejemplo, Lanao Loaiza consideraba que era importante la educación y la 

“acción literaria”,391 al mismo tiempo que el institutor Simón Araújo sugería medidas educativas 

como parte fundamental de la solución al problema de la degeneración.392 

El centro de la discusión, en suma, no era definir si la población constituía o no un problema. 

Tampoco era –aunque se discuta– el método de Jiménez y su apresurada generalización, porque 

todos los médicos –sin excepción– acudían a lo que “vieron” ellos o sus colegas para defender sus 

puntos de vista. La centralidad del debate giraba entonces sobre cuál era la mejor forma de llevar 

a cabo un proyecto nacional con esa población-problema que se tenía ante los ojos. Este punto 

central nos lleva a desdoblar otra discusión que, como mencionamos, se encontraba en el fondo del 

debate, y era la respuesta a la pregunta por ¿cuál de todos los médicos y cuál de todas las disciplinas 

era más útil para resolver el problema? 

Es evidente que dentro de la argumentación de los galenos la experiencia médica se consideraba 

una prueba válida, aunque no irrefutable. También es evidente que todos coincidían en que la 

medicina era necesaria, y aún más, todos coincidían en las tres líneas de la terapéutica que hemos 

referido. ¿Cuál era, entonces, la razón del debate sino la legitimación de su propia lectura del 

problema y de las causas que lo producían? Cada médico, aunque en lo general coincidiera con sus 

colegas, argumentaba con sus propios elementos. Luis López de Mesa se refería al “alma de la 

raza”, mientras que Bejarano y Castro, a las casusas sociales que producían los problemas de la 

población. Al mismo tiempo, Jiménez ponía mayor énfasis en la herencia y al medio –ambas 

tampoco fueron rechazadas por sus colegas–. Torres, por su parte, explicaba desde la fisiología los 

problemas funcionales y el médico Emilio Robledo tomaba de todas las cosas un poco, aunque se 

centraba en defender a los antioqueños contra las injurias degeneracionistas de Jiménez. 

Finalmente, Santamaría, en su breve artículo, pretendía basarse en el pensamiento estadístico, sin 

dejar de argumentar desde lo que veía. 

A juzgar por la experiencia de cada uno y por su argumentación, es probable que la mayor parte de 

la población con la que se relacionaran fuera una población de las ciudades. Incluso Jiménez, quien 

aseguraba conocer a esas “masas desgraciadas” del campo –que seguramente sí conocía por ser un 

hacendado– denotaba la existencia de un sedentarismo difícilmente pensable en un país con 

 
391 Loaiza, La Decadencia, 18. 
392 Araújo, “Septima conferencia”, 328. 



139 
 

mayorías campesinas y en un proceso de colonización de buena parte de sus territorios. Por 

supuesto, no es nuestro interés mostrar si había o no sedentarismo o si había o no degeneración 

(podría ser menos absurdo de lo que parece para algunos médicos contemporáneos), sino más bien 

cuestionar algunas de las ideas comunes en la argumentación de los médicos. Evidentemente, cada 

uno defendía una “forma de hacer las cosas”, pero a fin de cuentas había una constante que se 

revelaba en su propia argumentación, y era que todos confiaban suficientemente en su propio 

conocimiento como médicos. Lo anterior no nos permite decir que hubiera una “mediocridad 

científica” ni tampoco que hubiera una medicina “premoderna”, sino más bien que existía un 

presupuesto bajo el cual se entendía al ojo médico como una autoridad suficientemente relevante, 

incluso para proponer diagnósticos y terapéuticas al cuerpo social. Por supuesto, ese ojo coincidía 

en lo que veía, pero no coincidía en cómo nombrarlo, ni en cómo explicarlo y, parcialmente, en 

cómo debía tratarlo. 

 

2.7. La degeneración en los locos años veinte 

Hemos revisado el desarrollo de la discusión sobre la degeneración de la raza en 1920, prestando 

especial atención los diagnósticos, etiologías y terapéuticas ofrecidas por varios médicos. Sin 

embargo, debemos aclarar que la preocupación por la degeneración de la raza no se limitó a este 

año. De hecho, como ya lo hemos apuntado anteriormente, se extendió, por medio de referencias 

cada vez más escasas, durante buena parte del siglo XX. Sin embargo, es evidente que el debate 

central, a pesar de haber transcurrido en 1920, salió a la luz de vez en cuando durante la década del 

veinte gracias a la aparición de algunos trabajos al respecto en los cuales no solo se referenciaba, 

sino que también se utilizaban los argumentos de la degeneración de la raza para demostrar 

problemas en la población. Estos argumentos estuvieron usualmente ligados a las enfermedades 

venéreas y mentales, los problemas educativos, y la delincuencia.   

También hubo algunas respuestas tardías a la tesis de la degeneración de la raza, como el trabajo 

de Luis González titulado La raza antioqueña es única y no está degenerada. En su tesis, el 

antioqueño criticaba a Jiménez por carecer de datos reales, además de carecer de técnica. Afirmaba, 

en contraste, la necesidad de utilizar la craneometría como único método “matemático” posible.  

González era partidario de una mixofilia extrema. Además, introducía el concepto de “tipo” en 

contraste con el de “raza” como una novedad en la discusión –solamente fue mencionado en 1920 



140 
 

por Alfonso Castro, para rechazarlo–.  El tipo podía ser entendido como una unidad que mantenía 

las características “esenciales” de una población, lo que implicaba obviar las variedades 

fisionómicas, puesto que no constituirían diferencias tajantes que definieran una variedad de 

“tipo”.393 La idea del tipo le permitía a González describir de manera muy particular esa nueva 

mezcla de las tres razas –negra, blanca y amarilla– que habrían dado como producto al antioqueño, 

cuyas características serían esperanzadoras debido a que las mezclas constituían un factor de 

fortalecimiento, razón por la cual afirmaba: “el porvenir es de las razas Americanas [sic.]”.394 La 

tesis de González es por demás llamativa debido a que, aunque supone refutar a Jiménez, en 

realidad más bien constituía un elogio –que el mismo Jiménez hacía en sus textos– de la “raza 

antioqueña”. 

Ahora bien, no todos los textos de la década del veinte tomaron las conferencias sobre la raza como 

parte central de sus tesis, aunque sí los utilizaron como autoridades que debían ser reafirmadas o 

rebatidas. Este era el caso de Luis López de Mesa en lo referido a los problemas educativos y de 

aprendizaje en el país estudiados por el médico Joaquín Fajardo,395 pero también de Calixto Torres 

en lo referente a asuntos de fisiología en la tesis de Miguel Ángel Escobar.396 Por su parte, Senén 

Suárez retomaba la idea de degeneración, que definía como “algo que declina, que decae, que está 

debajo de su valor primitivo, y que por consunción tiende a desaparecer”.397 Consecuentemente, 

afirmaba la presencia de signos de degeneración en una parte de la población. Del mismo modo, el 

médico higienista Jorge Bejarano, en un trabajo sobre la criminalidad infantil, recordaba el debate 

de 1920 en el que se había discutido “la trascendental cuestión de la degeneración de la raza”.398 

Sin duda, el médico valluno continuaba su oposición a la tesis de la degeneración de la raza e 

insistía, ahora más autorizado, en las causas sociales de la criminalidad. 

Agregado a lo anterior, los textos sobre la degeneración de la raza fueron motivo de consulta desde 

otras áreas fuera de la medicina. Por ejemplo, el pedagogo Tomás Cadavid Restrepo retomaba los 

 
393 Véase Luis E. González Ochoa, La raza antioqueña es única y no está degenerada (Tesis para el doctorado en 

medicina, Universidad de Antioquia) (Medellín: Tipografía de San Antonio, 1923),13. 
394 González Ochoa, La raza antioqueña,13. 
395 Joaquín Fajardo Escobar, Anomalías Mentales en los Escolares Bogotanos (Tesis para doctorado en Medicina y 

Cirugía -Universidad Nacional) (Editorial Minerva, Bogotá: 1923), 11; 27. 
396 Miguel Ángel Escobar Castro, Procedimientos de examen funcional del riñón. Constante de ambard en Bogotá 

(Tesis para doctorado en Medicina y Cirugía-Universidad Nacional) (Tipografía Latina, 1923), 34-35. 
397 Suárez, La selección Médico-pedagógica, 40. 
398 Jorge Bejarano, La delincuencia infantil en Colombia y la profilaxis del crimen (Bogotá: Editorial Minerva, 1929), 

15. 



141 
 

argumentos de Jiménez López como evidencia del aumento de las psicosis juveniles en Colombia, 

pero también se refería a las conferencias sobre la raza y su actualidad advirtiendo que “[…] no 

hay que olvidar que voces muy autorizadas han dado en Colombia el alerta [sic.] de que decaemos 

o estamos en vísperas de una declinación prematura”.399 Por supuesto, el hecho de que los autores 

se basaran en Jiménez o en los “conferencistas” de 1920 no indicaba que hubiera un “atraso” o una 

desactualización en los autores posteriores a esa fecha. Cadavid también afirmaba, por ejemplo, la 

importancia de Freud y del psicoanálisis en el tratamiento de los problemas mentales juveniles.400 

Es decir, que se basaba en el degeneracionismo para ofrecer su diagnóstico al tiempo que utilizaba 

el psicoanálisis para el tratamiento, lo cual constituía una de las tantas paradojas que también hemos 

podido observar en los textos de los médicos. De igual modo era mencionado Jiménez López como 

una “voz autorizada” en las estadísticas sobre delincuencia por el abogado Adolfo Solano, quien 

desarrolló una tesis sobre la etiología de la delincuencia basándose en el degeneracionismo 

moreliano y la teoría de Lombroso.401 

Ahora bien, más allá de las variadas menciones que se hicieron de los textos sobre la degeneración 

de la raza y de la discusión, hay que considerar que la inquietud sobre el problema del progreso en 

Colombia era una constante durante la década de 1920. El hecho de que, por ejemplo, Cadavid, 

continuara preocupándose por “el alerta” de la degeneración, y que Miguel Ángel Escobar la 

observara en parte de la población años después el debate sobre la degeneración de la raza, deja 

mucho que pensar sobre las inquietudes que se mantenían entre las élites. Muestra de ello es 

también que publicaciones como El Factor étnico de Luis López de Mesa o las Interrogantes sobre 

el progreso de Colombia del político y abogado Laureano Gómez,402 retomaran nuevamente la 

pregunta sobre el estado de la población y las posibilidades de progreso nacional. Paralelamente, 

el abogado Armando Solano se preguntaba, todavía en 1929 sobre el estado de la población:  

¿Cuál es el destino de nuestra raza? ¿Cuenta con fuerzas morales y físicas para realizarlo? 

¿Se halla de veras el sociólogo colombiano frente a una raza vencida o a una que concentra 

tras de su silencio y su esquivez los gérmenes de la victoria final?¿Las características de 

nuestro pueblo, de nuestra escasa población indígena y del innumerable mestizaje, lo llevarán 

 
399 Tomás Cadavid Restrepo, Discolía de la pubertad (Medellín: Imprenta Oficial, 1924), 27. 
400 Cadavid Restrepo, 29. 
401 Gustavo Adolfo Solano, Delincuencia en Colombia. Algunas de sus causas biológicas, sociales y físicas (Tesis para 

el Doctorado en Derecho y Ciencias Sociales) (Bogotá: Tipografía Arconvar, 1923), 12. 
402 Laureano Gómez, Interrogantes sobre el progreso de Colombia (Bogotá: Editorial Minerva, 1928). 



142 
 

a la muda hecatombe, a la fatal desaparición, o le garantizan un espléndido renacimiento 

sobre la tierra libertada y bajo el sol que nuestros padres adoraron prosternados en la orilla 

de las santas lagunas, en ritos misteriosos y magníficos?403 

Ciertamente, la manera en que se interrogaban los diferentes autores sobre la población era variada. 

Existían distancias ideológicas y de percepción entre el pesimista Laureano Gómez y el más 

optimista Solano. Lo cierto es que buena parte de esos cuestionamientos irían transitando 

lentamente hacia una ambigua concepción eugenésica. Así, por ejemplo, López de Mesa 

mencionaba el atentado contra las “leyes de la eugenesia” que producía el alcoholismo en algunas 

regiones del país.404 En esa misma línea, Miguel Jiménez López había cambiado el lenguaje 

utilizado en 1920 al punto de que, para 1929, aludía a la centralidad de las leyes de Mendel y las 

“leyes de la Eugénica” al momento de valorar la mezcla racial. Sin embargo, es también evidente 

que ese giro hacia la eugenesia, como vimos anteriormente, no constituía un abandono completo 

de los preceptos higienistas e incluso a veces parecía más bien ser una forma de entender la higiene. 

Insistimos, por eso, en que las menciones de la eugenesia por López y Jiménez contrastaban 

bastante con las que hacía, por ejemplo, Laurentino Muñoz. 

Finalmente, debemos aclarar que la gran inquietud que pululaba en la década de 1920 no solo se 

limitó al estado de la población, sino que también cuestionaba la “situación general” del país. 

Ejemplo de ello son las varias interrogantes que la revista Universidad dirigía a numerosas 

personalidades sobre diversos temas: desde el lugar de la mujer en la sociedad, hasta la situación 

política. La primera serie de estas interrogantes se relacionaba con la “época”: “¿cuáles son los 

rasgos dominantes de nuestra época en Colombia? ¿Cómo se explican? ¿Cuáles son las 

consecuencias posibles?”405 Estas eran las interrogantes a las que respondieron varios personajes 

de la política y la sociedad colombiana –evidentemente de la “alta sociedad”–. Entre sus respuestas, 

destaca la discusión sobre el escaso o mucho progreso, la mala administración, la decadencia, y 

otros temas que permiten justamente observar que para el cierre de la década persistía un ambiente 

cargado de inquietud sobre los problemas sociales y políticos que podrían obstaculizar el desarrollo 

del proyecto nacional. Claro está, la inquietud no era en vano. Recién en la década de 1920 

 
403 Armando solano, “La melancolía de la raza indígena”, en La melancolía de la raza indígena y Glosario sencillo 

(Bogotá: Biblioteca Banco Popular, 1972 [1929]), 19-20. 
404 López de Mesa, El factor étnico, 14. 
405 S.A., “una explicación de nuestro tiempo”, Universidad 65 (28 de enero de 1928): 1. 



143 
 

comenzaban a modernizarse con mayor fuerza ciudades como Medellín y Bogotá. El 

establecimiento de industrias iba de la mano con la emergencia de un movimiento obrero 

medianamente organizado que tensionaba cada vez más las relaciones de clase, pero también 

emergían algunas de las vanguardias modernistas que irrumpían en un país dominado por una élite 

que intentaba llevar a cabo un proceso de modernización sin remover las bases sociales, culturales 

y ¿cómo no?, religiosas.406 

 

Conclusiones: la década de las interrogantes 

A lo largo de este capítulo hemos explorado la manera en que se desarrollaron las discusiones sobre 

la degeneración de la raza en Colombia durante la década del veinte, poniendo especial atención 

en el año 1920. Además, hemos intentado delimitar la temporalidad a partir de lo que hemos 

considerado como giros discursivos antes de 1920 y después de 1929.  Sobre la anterioridad a 1920, 

podemos afirmar que la degeneración de la raza fue vista como un problema de ciertos grupos 

sociales que padecían algunas dolencias, como el alcoholismo, las enfermedades venéreas y en 

especial las enfermedades mentales. Además, a partir de la década de 1910, se pudo notar cierto 

“clima intelectual” que evidenciaba una inquietud por las posibilidades de progreso, con especial 

énfasis en las cualidades de la población.  

Así, hemos defendido la hipótesis de que para 1920 había un clima intelectual abonado, en el que 

la tesis de Miguel Jiménez López sobre la degeneración de la raza no fue más que un aglutinador 

de la inquietud. En este contexto, fue importante el tránsito de lo oral a lo físico de la conferencia 

de Miguel Jiménez López, lo cual permitió una circulación de su tesis y la formación de una serie 

de opiniones de médicos y otros intelectuales al respecto. Por otra parte, observamos que las 

conferencias sobre la raza fueron un tema referido hasta décadas después, siempre como forma de 

reflexionar sobre la inmigración, la higiene, o el mejoramiento de la población y siempre leyendo 

las conferencias como un gran debate científico e intelectual. Asimismo, observamos el cambio de 

lenguaje que se presentó en la década de 1930, cuando sí existieron trabajos que se podrían 

denominar propiamente eugenésicos, como el de Laurentino Muñoz.  

 
406 Sobre este aspecto, véase Loaiza, “La generación de Los Nuevos”, en Poder Letrado, 225-264. 



144 
 

En la tercera parte, analizamos las diferentes reacciones a la tesis de Miguel Jiménez López sobre 

la degeneración de la raza en Colombia. De ahí desprendimos que, aunque todos los autores 

observaron la existencia de ciertas deficiencias en la población, casi ninguno coincidió con Jiménez 

en encontrar síntomas de degeneración. Asimismo, observamos que todos, sin excepción, se 

mantuvieron en un lenguaje higienista, y que la eugenesia brilló por su ausencia.  Finalmente, 

pasamos una breve revista a la manera en que se mantuvo el lenguaje de las conferencias durante 

la década de 1920 no solo en los trabajos de medicina, sino en textos pedagógicos, criminológicos 

y de prensa, lo cual nos permite afirmar que la década de 1920 fue una década en la que la 

degeneración de la raza y la idea del mejoramiento racial tuvo una presencia notable. Este lenguaje, 

insistimos, tornaría durante la década de 1920 hacia términos más ligados a la eugenesia 

propiamente dicha. A pesar de ello, el pensamiento eugenésico no fue muy notorio en 

contraposición a la higiene en Colombia.  

Con todo esto, nuestro objetivo ha sido ofrecer un panorama, acompañado de breves observaciones, 

sobre las condiciones de posibilidad del debate sobre la degeneración de la raza, pero también sobre 

los elementos se encontraban en el fondo de la discusión. Con esto en mente, a continuación, nos 

centraremos en desarrollar ciertas particularidades que caracterizaron la discusión sobre la 

degeneración de la raza en Colombia, en su mayoría ya mencionadas, pero no desarrolladas. 

Consecuentemente, nuestro siguiente capítulo será también una tentativa por entender el discurso 

médico colombiano, así como a la élite médica a partir de algunos elementos disímiles, algunos de 

ellos poco analizados por la historiografía que trabaja el tema. 

 

 

 

 

 

 



145 
 

Capítulo III: Teología, medicina y raza 

Hemos insistido, en los capítulos anteriores, en la necesidad de entender la discusión sobre la 

degeneración de la raza a partir dos coordenadas. Una de ellas es la urgencia de estimarla como 

una discusión científica, mientras que la otra es la imposibilidad de encontrar un pensamiento 

científico “puro” en la medicina de inicios del siglo XX. En otras palabras, los discursos médicos 

–y científicos en general– no deben ser pensados ajenos a su contexto político, social y cultural. En 

línea con lo anterior, en este capítulo –muy afín al primero– ofrecemos una lectura de cinco 

aspectos que consideramos como centrales para comprender la naturaleza de las discusiones sobre 

la degeneración de la raza en Colombia, así como nuestra propia interpretación de estas.  

El capítulo intenta ubicar el pensamiento de los médicos dentro de una serie de ejes, esta vez no 

ligados tanto a la mención o a la relación con la circulación de ideas en un panorama internacional 

–como en el primer capítulo–, sino más bien sujetos a la forma en que los médicos argumentaban 

y discutían sobre algunos problemas relacionados con la degeneración de la raza, siempre 

procurando situar su conocimiento y su clase en la cima de la jerarquía social. De antemano, 

debemos aclarar que retomaremos algunas discusiones anteriores, aunque esta vez serán analizadas 

a partir de los planteamientos de los médicos, intentando hacer algunas generalizaciones y una 

construcción de lo que era el discurso médico y los elementos que estaban detrás del mismo.  

Consecuentemente, el primer apartado estará dedicado a ubicar la discusión sobre la degeneración 

de la raza en un panorama más amplio de preocupación por el progreso. Esta idea parte de la 

hipótesis de que los médicos colombianos desarrollaban sus ideas en un contexto marcado por unos 

presupuestos filosóficos fuertes, que incluso le daban sentido a la discusión.  En el segundo 

apartado, abordaremos la manera en que los médicos utilizaban referencias teológicas para 

construir su propia profesión y pensar un lugar para la Iglesia católica que fuera afín a su proyecto 

de regeneración de la raza. En gran medida, los dos primeros apartados son un intento de tender 

puentes que permitan una reflexión sobre la ciencia, y especialmente sobre la medicina, más allá 

de la perspectiva autorreferencial. En otras palabras, ofrecemos un punto de vista que sitúa el 

desarrollo de una discusión científica en un panorama político, religioso y filosófico que no siempre 

es visible o al menos que no ha sido debidamente explorado.  

En el tercer apartado ofreceremos una interpretación sobre las formas en que apareció enunciada 

la raza en la discusión sobre la degeneración de la raza. En consecuencia, buscamos ofrecer una 



146 
 

lectura multiforme, tratando de ver las diferentes relaciones del concepto de raza con rasgos 

clasificatorios que escapaban de lo biológico, y que por tanto constituían una forma de metaforizar 

la exclusión o la dominación de la población por parte de aquel reducto que se atribuía el llamado 

a guiar al país por la senda del progreso.  Mientras tanto, en el cuarto apartado abordaremos la 

relación entre el discurso de la degeneración de la raza y la distinción entre las élites capitalinas y 

la gran mayoría de la población. En esta ocasión, observaremos cómo la discusión sobre la 

degeneración pasaba de pensar si era posible o no tal diagnóstico a pensar más bien quiénes eran 

los degenerados. Finalmente, en el quinto apartado, abordaremos la relación entre la geografía y la 

jerarquización. En este caso, la blanquitud servirá como una categoría que permite pensar ese ideal 

de población que la élite tenía en mente y que iba mucho más allá de ciertas características 

fenotípicas. 

 

3.1. Degeneración de la raza y progreso 

Miguel Jiménez López, como vimos en el segundo capítulo, descubrió la existencia de un proceso 

degenerativo en la población colombiana. Aunque esta posibilidad se había insinuado ya desde la 

década anterior, su publicación de 1920 motivó las reacciones de varios personajes, entre ellos 

algunos médicos, en ese mismo año y a lo largo de la década siguiente. La tesis de Jiménez suponía 

la inmersión del país en un retroceso o cuando menos un estancamiento. Este retroceso se hacía 

visible al comparar el avance parcial percibido durante el siglo XIX y ante el cual el médico 

colombiano encontraba un corolario: la degeneración. 

En la prensa, como en los documentos médicos, era común encontrar dos aproximaciones a la idea 

del progreso. Una de ellas, reflexionaba sobre la manera en que se alcanzaría el “progreso” y la 

otra cuestionaba la posibilidad de lograrlo. Ambas, sin embargo, eran dos caras de la misma 

moneda. Difícilmente pudo existir una idea de degeneración sin una correspondiente de progreso, 

razón por la cual, tanto la tesis de Jiménez como las respuestas de los médicos se enmarcaban en 

una reflexión sobre las posibilidades de progreso en Colombia. Ahora bien, las interpretaciones de 

ese progreso iban, cuando menos, en dos sentidos. Una de ellas, reafirmaba la creencia en el 

progreso que empujaba a los pueblos a un mejoramiento indefinido. En esta línea se puede 

encontrar el pensamiento de Jorge Bejarano o de Alfonso Castro y su filosofía del “meliorismo”, 



147 
 

atribuida a “[…] la muy notable novelista inglesa J. Eliot”407. Esta filosofía se ubicaba entre “el 

pesimismo y el optimismo” y por tanto concebía “[…] este mundo no como un mal, ni como un 

bien perfecto, sino como algo bueno que admite perpetua mejoría”.408 Era, pues, una filosofía que, 

tras el conocimiento de los problemas existentes en el mundo, llamaba a la acción y a la búsqueda 

de soluciones debido a su fe en el progreso: 

El Meliorismo no mira hacia atrás, ni llora sobre ruinas, ni se lamenta de la suerte que nos ha 

tocado. Comprende que la existencia es modificable, como lo demuestra la práctica; que el 

hombre tiene alientos para un gallardo ascenso perpetuo; que el porvenir es bello y lleno de 

las gratas sorpresas de lo mejor. Comprende que el cumplimiento de tales labores demanda 

un incesante gasto de cerebro, de músculo y voluntad, y eso precisamente trata de robustecer 

y afirmar en los hombres: el cerebro, los músculos y la voluntad.409 

No había entonces posibilidad de “retroceso” ante una filosofía que aún confiaba en el progreso 

perpetuo. Quizás por ese motivo los dos autores declarados melioristas no entendían los problemas 

de la población a partir de la biología, y más bien tendían –como vimos en el capítulo anterior– a 

ofrecer interpretaciones sociales o económicas de los problemas que atravesaba el país. Si la única 

posibilidad en el mundo era el camino a esa “perpetua mejoría”, entonces había que defender la 

posibilidad de soluciones a partir del cambio social. En contraposición, si el problema era biológico 

constituía una determinación al fracaso, o al menos así parecían leerlo Bejarano y Alfonso Castro. 

Ambos autores reconocían la importancia de lo biológico o lo climático como formas de entender 

algunos de los problemas de la población, pero no podían admitir, dada su filosofía, que solo 

hubiera eso. Más bien, lo biológico era solo una de las caras de la moneda, pero también era un 

aspecto maleable del ser humano.  

La contraparte de la fe en el progreso se encontraba en aquella forma de entender el progreso como 

un proceso que constituía una “reproducción infinita de la marcha cíclica del sol”.410 Era, por 

ejemplo, la postura de Calixto Torres, quien aseguraba que:  

 
407 Lo más probable es que Bejarano y Castro se refirieran a la novelista Mary Ann Evans (1819-1880) cuyo seudónimo 

era George Eliot. 
408 Castro, “Meliorismo”, Cultura:102. 
409 Castro, 103. 
410 Jiménez López, “Primera conferencia”, 42. 



148 
 

Todas las razas como las especies del reino orgánico presentan en su evolución un ciclo 

ascendente y otro de decrecimiento, pero ninguno de los dos está representado por una línea 

recta sino que tienen ondulaciones que corresponden a estados de detención transitorios: en 

la línea ascendente por debilitamientos pasajeros o por mejorías y en la descendente 

ocasionadas por reacciones orgánicas fugaces contra la causa que está produciendo el 

vencimiento.411  

Esta idea, muy cercana a la interpretación spenceriana de la evolución, también era compartida –

casi literalmente– por Miguel Jiménez López.412 El problema, sin embargo, era identificar en qué 

etapa podía estar la raza colombiana, a lo cual podemos responder que muy probablemente se 

encontraba en la primera, o cuando menos que la segunda era reversible. De otro modo hubiera 

sido inconcebible ofrecer una terapéutica frente a una ley inexorable de la historia.  

En suma, las dos formas de entender el progreso que se encontraban en el subsuelo de la discusión 

denotaban diferentes formas de comprender las leyes sociales y biológicas. También parecieran ser 

tendencias dentro de la propia forma de aproximarse al problema. Los melioristas, como 

apuntamos, tendían a comprender el problema más allá de la biología, no así los médicos que tenían 

una concepción cíclica, cuya misma analogía ya daba ciertas pistas de la relación entre las leyes 

del “mundo” y las leyes sociales. Por otro lado, queda claro que, aunque ambiguo y múltiple, el 

progreso era entendido como una mejoría en cualquier aspecto de la vida humana, ya fuera 

económico, social, biológico, cultural o intelectual.  

 

3.2. La teología médica: entre Hipócrates y Cristo 

Nuestra religión es la católica, reconocida terminantemente por un 

artículo de nuestra carta institucional.413 

Monseñor Rafael María Carrasquilla, rector del Colegio mayor nuestra Señora del Rosario, 

denunciaba el 1 de julio de 1920, en un artículo de la Revista del Colegio Mayor de Nuestra Señora 

 
411 Torres, “Cuarta conferencia”, 154-155. 
412 Jiménez López, “Primera conferencia”, 42. 
413 Tic-Tac, “Protestantismo en Colombia”, El Gráfico, 1913, s.p. 



149 
 

del Rosario, la falsedad de la tesis de Miguel Jiménez López sobre la degeneración de la raza en 

Colombia. Aseguraba: 

No hay sociedad humana sin enfermedades y miserias, sin defectos de organización, sin 

vicios y crímenes. Sin embargo no por eso todas fatalmente degeneran. Lo que degeneró fue 

la especie humana entera de resultas del pecado original. Pero el Redentor del mundo inició 

la regeneración de la humanidad, y la ha venido completando a través de los siglos.414 

Carrasquilla reconocía su falta de conocimiento sobre la medicina, pero se apegaba a la lógica que 

indicaba la imposibilidad de generalizar sobre el asunto de la degeneración tanto por la variedad 

de razas como por la falta de estadísticas. Más importante que esto, reconocía que la degeneración 

no era una cuestión nueva, sino de los tiempos de Adán, pues era producto del pecado original. Con 

todo, el clérigo no solamente se fundamentaba en la teología, sino que también reconocía la razón 

de la filosofía como fundamento de la idea de la regeneración: “Suponer que el mundo entero decae 

es injuria a la Providencia divina y, para los que no creen en ella, es negación de la teoría, del 

progreso indefinido, inventada por Hegel y ampliada por Spencer.”415 Reconocer, pues, la 

degeneración de la humanidad no era solamente un atentado contra la fe, sino también un atentado 

a la razón. 

Difícil hubiera sido para un miembro de una iglesia que buscaba aún “evangelizar” a las apartadas 

comunidades indígenas que se encontraban, como decía Luis López de Mesa, en estado 

“salvaje”,416 aceptar la idea de una población degenerada. Evidentemente, la posición de 

Carrasquilla era ambigua, pues mientras se preguntaba si la degeneración se refería a indios, 

blancos o negros, afirmaba que “[…] el hombre es animal, pero no idéntico a los demás mamíferos, 

porque está animado por un espíritu inmortal, y posee entendimiento capaz de toda verdad, 

voluntad en que caben todas las virtudes, todos los heroísmos.”417 

La ambigüedad del obispo tenía que ver, muy probablemente, con la contradicción que significaba 

la aceptación de las jerarquías al tiempo de la promoción de la universalidad del cristianismo.418 

 
414 Rafael María Carrasquilla, “Degeneración de nuestra raza”, Revista del Colegio Mayor de Nuestra Señora del 

Rosario 15, no. 146 (julio 1 de 1920): 322. 
415 Carrasquilla, 322-23. 
416 López de Mesa, El factor étnico, 38. 
417 Carrasquilla, “Degeneración”, 322. 
418 La universalidad del cristianismo proviene del seno mismo de su fundación. Bien conocidas son aquellas palabras 

que se le atribuyen al arquitecto del cristianismo, san Juan, y que universalizan la gracia de Dios: “Ya no hay judío ni 



150 
 

Una iglesia que buscaba la “civilización” de los indios, que tenía negros bajo su manto y que, a fin 

de cuentas, afirmaba la salvación en Cristo, ¿no debía acaso negarse a aceptar que todo iba en 

retroceso o que había degenerados entre sus huestes?  

El pensamiento del teólogo Carrasquilla, aunque no se alineaba de forma alguna con el discurso 

médico y la idea de la degeneración de la raza colombiana, guardaba relación con las ideas de 

August Morel, quien en 1857 había propuesto una teoría sobre la explicación etiológica de las 

enfermedades mentales. Dentro de su teoría y en concordancia con el pensamiento buffoniano, 

Morel proponía la existencia de un “tipo primitivo” del cual se habían desprendido las variaciones 

de la especie humana. Ese tipo primitivo no era más que el producto de la “creación”, es decir, el 

hombre original y perfecto creado por Dios: Adán. Por este motivo, pensaba Morel que “[…] la 

difícil cuestión de las degeneraciones de la especie humana debe ser estudiada en su origen y 

abordarse científicamente al examinar las nuevas condiciones que fueron creadas para el hombre 

luego del gran evento de su caída original”.419 En otras palabras, Morel coincidía con Carrasquilla 

en la idea de que la degeneración humana era una condición posterior al pecado original. 

De hecho, Morel llevó mucho más lejos sus afirmaciones teológicas cuando aseguró que “el 

hombre no es ni el producto del azar, ni la manifestación última de las llamadas transformaciones, 

incompatibles con las nociones más vulgares sobre la sucesión de las especies según su tipo 

primitivo”.420 Aunque esta afirmación no tenía aparentemente nada de teológico más allá de 

cuestionar el azar o el “transformismo” –una forma ciertamente despectiva con la que se hacía 

alusión a la teoría evolutiva–, lo curioso es que en una nota al pie Morel aclaraba que “en los tres 

primeros capítulos del Génesis, la ley que asegura la continuidad de la especie según su forma 

primitiva es enunciada en tres partes diferentes, tanto para las especies animales como para las 

especies vegetales”.421 A continuación, se remitía a tres apartados correspondientes al Génesis de 

la Biblia donde se habla de la división de especies y su reproducción. Uno de ellos, dice, por 

ejemplo, “luego dijo Dios: ‘Produzca la tierra seres vivientes según su especie: bestias, serpientes 

y animales de la tierra según su especie.”422 Claramente, las alusiones a la Biblia parecían ser las 

 
griego; no hay esclavo ni libre; no hay hombre ni mujer; porque todos vosotros sois uno en Cristo Jesús”. Gal. 3: 28. 

La edición que consultamos es la Biblia del Siglo de Oro español (Madrid: Sociedad Bíblica de España, 2009). 
419 Morel, Traité des dégénérescences, 4. Traducción libre. 
420 Morel, 2. Traducción libre. 
421 Morel, 2. Traducción libre. 
422 La referencia de Morel es en latín, de modo que muy probablemente usaba alguna versión de la Vulgata latina. Por 

este motivo, aunque en su referencia alude al capítulo ii, versículo 24, copiamos el versículo 24 del capítulo i debido 



151 
 

concepciones “más vulgares” de la herencia, aunque no por ello es menos importante que las 

considerara como obvias o que siquiera pensara en la necesidad de incluirlas en un trabajo donde 

abordaba el origen de la degeneración. Por otra parte, evidenciaban un elemento curioso de la teoría 

de la herencia de Morel: cada especie no podía producir más que un individuo semejante. 

En cualquier caso, nos interesa resaltar que el médico Morel, para 1920, continuaba vigente en la 

psiquiatría y en la criminología, que aún se fundamentaban en su idea de la degeneración, a pesar 

de que esta había tenido algunas actualizaciones por parte de sus discípulos.423 Por tanto, no era 

excepcional que, como vimos en los capítulos anteriores, Jiménez tomara su idea de la 

degeneración del médico francés. Pero ¿la intervención de Carrasquilla y la aparición de un autor 

que se basaba en el Génesis para sustentar su teoría eran un dejo de anti-cientificismo en la 

medicina colombiana? ¿No era la secularización –entendida como un abandono del pensamiento 

religioso– una de las cualidades de la ciencia moderna? ¿Qué tenía que ver la opinión del cura 

Carrasquilla, por reconocido que fuese, con un debate científico?  

Desde nuestro punto de vista, las dos primeras interrogantes deben ser respondidas de manera 

negativa. De hecho, la teología se hacía presente en la medicina colombiana –y europea, como 

veremos– de diversas formas, sin que ello implique que debamos –ni que podamos– asegurar que 

la aparición de referencias religiosas constituía un pensamiento anti-científico. Incluso autoras 

como Nancy Stepan han observado –en su caso en relación con la eugenesia– la importancia del 

catolicismo en la medicina latinoamericana.424 Por otra parte, es cierto que existían algunas 

tendencias alternativas no propiamente religiosas –quizás más populares en otras latitudes– como 

el espiritismo, más ligadas a la secularización. Esta relación con lo “metafísico”, es resaltable 

porque permite desdibujar la expectativa de encontrar un pensamiento científico “puro” y 

absolutamente materialista.425 En cuanto a la tercera interrogante, es evidente que la Iglesia –así 

 
a que el texto guarda más concordancia. De hecho, aunque en el otro pasaje que cita textualmente referencia los 

capítulos ii (versículo 2) y iii (versículo 29), en cualquier caso pareciera referirse al capítulo i, porque es allí donde se 

hace referencia a la semilla y a la herencia. De igual forma, dejamos la transcripción en latín del pasaje que tomamos: 

“Dixit Deus producat terra animam viventem in genere suo, jumenta et reptilia et bestias terrae secundum species 

suas”. 
423 Véase Vásquez, “El papel de la teoría de la degeneración”: 15-39. 
424 El catolicismo latinoamericano habría sido una de las razones por las cuales no se popularizó la intervención sexual 

en la eugenesia latina. Véase Nancy Stepan, The hour of eugenics, 111-114.  
425 Incluso Ulrich Linse muestra cómo en Europa, durante el siglo XIX y los inicios del siglo XX, el espiritismo se 

desarrolló en buena medida como un pensamiento que intentaba legitimarse científicamente y que tuvo un auge 

después de la Primera Guerra Mundial. Véase Ulrich Linse, Videntes y milagreros. La búsqueda de la salvación en la 

era de la industrialización (Madrid: Siglo XXI de España Editores, 2002). 



152 
 

como los abogados, educadores, y algunos otros actores sociales de importancia–, en un país 

oficialmente católico, podía (¿debía?) reaccionar ante un problema que, si bien había tenido un 

origen en la medicina, la trascendió y pasó a la esfera de lo político. 

Así pues, se entiende que la relación entre la medicina y la religión haya sido abordada desde 

diferentes puntos de vista. Hidalgo y Quevedo, por ejemplo, al centrarse en la manera en que los 

médicos comprendían la sexualidad, afirman que “la medicina en Colombia no se constituyó como 

un campo de saber-poder en entera oposición a la religión.”426 Nuestro análisis, sin embargo, va un 

poco más allá para afirmar que la medicina estaba permeada por la religión y que incluso 

reflexionaba sobre cómo usarla para sus propios fines. Asimismo, como insistimos en los capítulos 

anteriores, el pensamiento científico no es ni ha sido ajeno a las ideas morales, sociales y políticas 

de sus portadores. Como lo muestra Thomas Szasz, la medicina usualmente ha trascendido la línea 

de lo científico al intervenir en la relación del ser humano con su cuerpo, lo que le permitía hacer 

una comparación entre el cura y el médico moderno.427 De igual forma, esa relación entre medicina 

y religión también ha sido explorada desde la teología por Raimon Panikkar, quien ha observado 

la manera en que se conectan ambas como “aspectos de una misma realidad”.428 De hecho, para el 

teólogo español la medicina y la religión buscarían “completar” al ser humano, lo que podría 

interpretarse como una “salvación”,429 entendida como una búsqueda del equilibrio que derivaría 

en la salud. Finalmente, esa analogía entre el médico y el cura encuentra en el trabajo de Hervé 

Gillemain un punto de comparación a partir de la idea de vocación y la relación de esta con el 

sacerdocio a lo largo del siglo XIX e inicios del XX en Francia.430 Para este autor, la forma en que 

se concebía al médico cambió durante este período, siendo que, para inicios del siglo XX, había 

 
426 Adriana Hidalgo y Lina Quevedo, “Ciencia y moral cristiana: fundamentos médicos para la promoción del discurso 

de la heterosexualidad en Colombia entre 1880 y 1930”, Historia Y Sociedad 32 (2017): 162. 
427 Véase Thomas Szasz, La teología de la medicina (Trad. Antonio Escohotado) (Barcelona: Tusquets editores, 1980), 

75. Debemos aclarar que la preocupación del autor se enmarca en la segunda mitad del siglo XX, y se centra en la 

psiquiatría estadounidense. Sin embargo, ha sido de los pocos autores que ha intentado establecer un vínculo entre la 

medicina moderna y el pensamiento teológico. 
428 Raimon Panikkar, La religión, el mundo y el cuerpo (Barcelona: Herder Editorial, 2014), 112. De hecho, desde el 

pensamiento teológico se ha planteado también el concepto de “Teología de la ciencia”, pero más que una categoría 

analítica, este constituiría una búsqueda de acercamiento entre el pensamiento científico y la teología. Véase Leandro 

Siqueiros, “Teología de la ciencia: un concepto emergente”, Proyección. Teología y mundo actual 222 (2006): 57-72.  
429 Panikkar, La religión, 138. 
430 Hervé Guillemain, « Devenir médecin au XIXe siècle. Vocation et sacerdoce au sein d’une profession laïque », 

Annales de Bretagne et des Pays de l’Ouest 116, no. 3 (2009) : 109-122. 



153 
 

retomado la relación con el cristianismo (que permitía la analogía médico-cura) tras haberla 

abandonado en la segunda mitad del XIX.431 

En línea con lo anterior, la manera en que entendemos la medicina no puede estar desligada de la 

religión porque los médicos eran hombres de fe con una formación –como vimos en el primer 

capítulo– estrechamente ligada al catolicismo. Imaginarse al médico como una persona distinta al 

entrar a la iglesia o al hospital es parte de la construcción mítica del científico objetivo, agnóstico, 

apolítico y casi asexual que tendría un conocimiento de iguales magnitudes.432 Desde nuestro punto 

de vista, sin embargo,  

La medicina es una empresa moral y por ello da inevitablemente contenido al bien y al mal. 

En cada sociedad, la medicina, como la ley y la religión, define lo que es normal, propio o 

deseable […] La moral se haya tan implícita en la enfermedad como en el crimen o en el 

pecado.433 

Esto es evidente si se piensan numerosos problemas tratados por los médicos: ya sea la ilegitimidad 

de los hijos, la masturbación, el matrimonio, la virginidad y una larga lista de temas que estaban 

permeados de moral, aunque se dirimieran en la dualidad de lo “normal” y lo “patológico”. Por 

otra parte, estos temas también estaban permeados por la teología en tanto, como denunciaba 

Russell (1935):   

La intervención de la teología en cuestiones médicas no ha terminado todavía; las opiniones 

en asuntos tales como el control de la natalidad y la autorización legal del aborto, en ciertos 

casos, están aún influídas [sic.] por los textos de la Biblia y los decretos eclesiásticos.434 

Lo curioso de las palabras de Russell, un matemático y filósofo de la ciencia, es que estaban 

motivadas por la influencia religiosa en la ciencia inglesa, lo cual debería llevar por lo menos a 

revisar algunas de las ideas que se tienen sobre la relación medicina-religión. Con todo esto, 

consideramos que entender a los médicos colombianos de inicios de siglo XX a partir de una 

 
431 Guillemain : 120-22. 
432 Por ejemplo, José María López distingue dos tipos de sistemas médicos: “los sistemas empírico-creenciales y los 

racionales o científicos”. En su distinción, los primeros estarían permeados por creencias todavía mágicas mientras 

que los otros serían la forma en que se desarrolla la medicina objetiva y basada en datos confiables. Véase José María 

López Piñero, Breve historia de la medicina (Madrid: Alianza Editorial, 2000), 49. 
433 Ivan Illich, Némesis médica (México: Editorial Joaquín Mortiz, 1984), 63-64. 
434 Bertrand Russell, Religión y ciencia (Ciudad de México: Fondo de Cultura Económica, 1951 [1935]), 75. 



154 
 

relación entre la medicina y la teología es también una búsqueda por cuestionar la idea de una 

ciencia moderna completamente secular. Presuponemos, como hemos insistido, que los médicos 

no dejaban de ser modernos ni científicos por ser católicos ni por introducir lo religioso en sus 

discursos –no descartamos, claro está, que lo dejaran de ser por otras razones– como no eran menos 

científicos los “científicos religiosos” que Russell tanto desdeñaba. 

Tú, sacerdote del dolor humano435 

El médico moderno, en tanto encargado de la salud de las personas, tenía dos labores 

fundamentales. Una de ellas era prevenir la enfermedad, mientras la otra era curarla en caso de que 

esta se presentara. Ambas requerían un conocimiento del origen de la patología. Debido a esto, se 

podría asumir que el médico, en tanto preocupado por la enfermedad, se encargaba del cuerpo, 

debido a que las almas requerían otro tipo de tratamiento, encargado, en el mundo católico, al cura. 

El cura o sacerdote católico podría ser interpretado como un médico en tanto su labor implicaba el 

cuidado y la sanación de las almas. De hecho, el propio sustantivo “cura” para referirse al sacerdote 

católico, estaría relacionado con “el cuidado que debe tener con las almas que están a su cargo.”436 

Consecuentemente, el verbo “curar”, como el sustantivo “cura”, tenían, al menos en su origen, un 

sentido común relacionado con la sanación.437 Ahora, el establecimiento de la ciencia como el 

paradigma reinante en el mundo moderno, implicaba en muchos casos una ruptura de la dualidad 

entre el médico como curador de cuerpos y el cura como médico de las almas, de modo que, para 

inicios del siglo XX, el médico se había convertido en un sacerdote que “[…] era médico y 

consejero a la vez. Conocía la parte corporal y espiritual de sus pacientes”.438  

El médico se ocupaba entonces de algunas de las cosas que hacía el cura, pero no porque fuera un 

consejero de la fe, sino porque debía conocer a su paciente de una manera integral, es decir, en 

cuerpo y en espíritu. Debía por tanto conocer los prejuicios, generar confianza y mantener un 

comportamiento ejemplar que produjera admiración y respeto del paciente: 

El médico es un sacerdote que oficia en el altar de la ciencia y que tiene que regularizar su 

vida de acuerdo con la misión que desempeña; el ahorro le garantizará el porvenir, sin 

 
435 A. Dechambre, “Los mandamientos del médico” (Trad. Diego Uribe), Gaceta Médica 4, no. 43 (1915): 136. 
436 RAE, “Cura”, Diccionario de autoridades (1729). https://apps2.rae.es/DA.html 
437 Esta relación es llevada más lejos por Panikkar, quien explora la relación entre diversos conceptos religiosos y 

médicos. Véase Panikkar, La religión, 122-23. 
438 Bejarano, “Influencia de la escuela francesa”: 331. 

https://apps2.rae.es/DA.html


155 
 

menoscabo de la tranquilidad en el presente; el matrimonio, al mismo tiempo que lo rodeará 

de más confianza, le alejará el peligro de ciertas emboscadas mundanales.439 

El ejercicio médico era una labor sagrada que se ocupaba de la lucha contra la muerte, pero también, 

tras ese objetivo mundano, se escondía otro más importante relacionado con la lucha contra el 

pecado. No por otra razón se exigía el celibato en el caso del médico soltero, así como la pulcritud, 

la prudencia y el debatido secreto médico. Los galenos no constituían solamente un grupo protector 

de la vida del paciente, sino que también debían proteger su matrimonio, la virtud de la mujer y, 

claro está, el buen nombre de quienes a él acudían en busca de consejo. Por otra parte, los médicos 

eran vistos como los salvadores de la humanidad de la misma forma en que el cura había ofrecido 

la salvación de las almas: 

Es, en síntesis, el espíritu público, la persuasión moral de que todos los que ostentamos el 

magnífico título de médicos, sacerdotes de una religión que no conoce el egoísmo, estamos 

obligados a poner nuestro contingente para defender nuestra familia, la raza humana, y esto 

con el mismo interés que si se tratara de nosotros mismos.440  

Es innegable que aquella obligación moral del médico de proteger “como si se tratara de nosotros”, 

guardaba mucha relación con el segundo mandamiento propuesto en el evangelio de Mateo: 

“Amarás a tu prójimo como a ti mismo”.441 No es improbable que Bejarano, en su nota “sobre 

higiene”, pensara en términos religiosos, porque difícilmente habría tenido una formación donde 

el catolicismo estuviera ausente y, de hecho, ya había invocado el poder de Dios en su Sexta 

Conferencia.442 Lo anterior, además de justificarse por la tendencia mayoritariamente católica de 

los médicos colombianos de la época, también se relaciona con la manera sacralizada en que era 

entendido su oficio. Era recurrente, entonces, el mote de “sacerdotes morales”443 o hablar, como 

vimos, del “sacerdocio universal”.444 Incluso, las analogías entre el médico y el cura en lo 

 
439  Alejandro Villa Álvarez, “Sobre una conferencia”, Gaceta Médica 4, no. 43 (1915): 132. 
440 Jorge Bejarano, “sobre higiene”, El Gráfico 544, abril 2 de 1921, s.p. 
441 Véase Mateo 22:39. 
442 Bejarano, “Sexta conferencia”, 254. 
443 Manuel Liévano, “El imperativo de la vida”, Cromos 9, no. 211 (mayo 29 de 1920): 269. 
444 Según Hervé Guillemain, la idea del sacerdocio médico tendría un origen común a la idea del sacerdocio clerical, 

diferenciados a lo largo del tiempo por el derecho clerical y civil. Guillemain, « Devenir médecin au XIXe siècle » : 

110. 



156 
 

respectivo a la salvación iban mucho más lejos. Además de convertir la labor del médico en una 

religión, en ocasiones se dibujó al médico de una forma casi mesiánica: 

En la evolución de las naciones habéis hecho milagros. Sacado del letargo milenario á 

pueblos enantes tenidos por incapaces de nuevo aliento civilizador, y llevándolos hasta donde 

su naturaleza permitía conducirlos […] De vuestras investigaciones han salido nuevos 

evangelios para los débiles de razón ó de sentido moral, hasta el punto de reconstruír la 

legislación de las naciones […] Y nada más diré de vuestra misión especial de alivio, sino 

que ella se cumple á la vez para las dolencias del cuerpo y para las del espíritu, que por 

vuestra experiencia del mundo y de la vida aprendisteis que quien perdona es más justo y es 

más reformador que el que desprecia y castiga.445  

Es evidente que el lenguaje usado en el último caso por el médico Luis López de Mesa, tenía mucho 

de teológico. Hablaba del perdón, del Evangelio y de los milagros del médico con un tono de 

evidente grandilocuencia, común en sus colegas. Lo anterior, más que evidenciar el poder 

milagroso de los médicos, nos permite construir una idea del lugar que se le daba discursivamente 

al médico por medio de la analogía. Las características del médico en este contexto –apegado al 

catolicismo– estaban evidentemente ligadas a las características de un cura: dictaban el evangelio 

a los débiles, tenían la capacidad de perdonar (¿a los impíos de la medicina?) y, lo más importante, 

actuaban sobre el cuerpo, pero también sobre el espíritu. Esa relación cuerpo-espíritu estaba 

además validada por la idea de que ambos eran parte de un equilibrio que debía mantenerse debido 

a la unidad del ser humano: 

El cuerpo y el espíritu son como aquellos dos corceles del mito platónico, que llevan hacia 

adelante el carro de la vida, y cuyo andar debe ser concertado y armónico en todos los 

instantes; si el ritmo de uno de ellos se retrasa, al punto perturba y desconcierta esa 

maravillosa unidad del ser humano.446 

El médico, en consecuencia, no podía únicamente estudiar ni dedicarse a curar una parte restringida 

de esa unidad que formaba el ser humano y que estaba implícita en las afirmaciones de los médicos 

como “consejeros espirituales”. Por supuesto, detrás de la idea del espíritu había toda una teoría 

del conocimiento que permite pensar que este era comprendido como una analogía de la “mente”. 

 
445 Luis López de Mesa, “Sesión solemne”, Gaceta Médica 2, no. 12 (1912): 4. 
446 Jiménez López, “Primera conferencia”, 67. 



157 
 

Así se entendería, por ejemplo, que Alfredo Vallecilla afirmara que “la vieja dualidad del cuerpo y 

el espíritu ha desaparecido; y hoy día, todos, pedagogos y médicos, están de acuerdo en reconocer 

como una ley biológica fundamental la unidad del cuerpo humano y la solidaridad del desarrollo 

físico e intelectual.”447 Sin embargo, la lectura “intelectiva” del espíritu no era únicamente 

desarrollada por los médicos, sino también, como vimos, por el clérigo Carrasquilla, quien veía en 

el “espíritu inmortal” la capacidad humana de descubrir la verdad.  

Por otro lado, es claro que la tarea del médico no se restringía en ningún caso al dominio de la vida 

de los pacientes, sino que constituía también una administración de la muerte, que, como afirma 

Panikkar, “[…] es un asunto crucial, tanto para la medicina como para la religión”.448 Así, se 

mencionaba incluso la dedicación del médico, que tenía una “[…] vida consagrada a penetrar el 

hondo misterio de la vida y de la muerte en los laboratorios y clínicas […]”.449 Por supuesto, la 

preocupación por la muerte, así como la ruptura de la dualidad cuerpo-espíritu, ampliaba 

grandemente la labor del médico, que nunca dejaba de acercarse al mundo religioso.  

Este acercamiento, se daba además por la manera en que el médico encarnaba otro de los rasgos 

característicos de la santidad, relacionado con la abnegación, un aspecto que, si bien vimos 

representado en el texto de López de Mesa, también se hacía presente en Jiménez López al referirse 

a su obligación de llamar la atención sobre la degeneración de la raza: 

Yo entiendo que quien ha recibido del Estado un título de idoneidad en las cosas que atañen 

a la enfermedad y a la salud, no ha de tenerlo solamente como una patente para ganarse el 

sustento de la vida; donde hay derechos, hay deberes. Si la sociedad nos otorga el mayor de 

los honores al confiarnos su existencia, nosotros estamos obligados a ser sus vigías y a 

advertirla de los peligros que amaguen sobre ella. Cuanto a mí [sic.], no he querido callar 

como el peno mudo de la parábola bíblica que, encargado de custodiar la heredad, tiembla de 

miedo cuando la noche cae, y, ante los enemigos que se acercan, enmudece!450 

 
447 Alfredo Vallecilla, Contribución al estudio de la higiene escolar (Bogotá: Casa Editorial Minerva, 1922), 9. 
448 Panikkar establece una relación interesante entre la medicina y la religión a partir de aquel asunto crucial para 

ambas: la muerte. Véase Panikkar, La religión, 100.  
449 Jack, “Entrevistas de El Gráfico-con el doctor Miguel Jiménez López”, El Gráfico, mayo 19 de 1923, 694. 
450 Jiménez López, “Primera Conferencia”, 77. Probablemente se refiere a Isaías 56: 8-12. 



158 
 

Era claro que la labor del médico estaba rodeada por esa aura de santidad que le acercaba a la figura 

de Cristo, cuyos milagros habrían sido en buena medida de orden médico.451 El centro del milagro 

de la medicina era, como en la Biblia, el milagro de la vida, que se extendía a la sociedad. El médico 

aparecía entonces como un sujeto entregado a cuidar ese elemento sagrado que constituía la 

prolongación de la vida. Claramente, el vínculo entre lo religioso y lo médico no resta importancia 

al hecho de que la religión de la que eran sacerdotes los médicos era una religión “científica”.452 

Por supuesto, lo anterior no quiere decir que fuera anticlerical, sino más bien que la manera en que 

su forma de acercarse a los problemas del “alma” o del “espíritu”453 pasaba también –pero no solo– 

por un conocimiento científico: 

La moral médica aconseja el ejercicio de la medicina moral que ha de emplear el médico 

siempre convencido de su eficacia: es la medicina del alma, la primera que exige el enfermo 

y la que debe ejercitar el facultativo de acuerdo con la verdadera filosofía del momento: la 

psicoterapia tiene su acción sobre la parte moral, por medio de la sugestión, para asegurar 

mejor su influjo sobre las facultades emotivas.454 

Claramente, como veremos adelante, ese saber médico no solamente utilizaba metafóricamente el 

conocimiento teológico, sino que también lo utilizaba en un sentido argumentativo. No era, pues, 

la analogía entre el médico y el cura un mero uso retórico, pues su uso no se limitaba a los galenos. 

Más bien, esa semejanza era un síntoma del lugar que –como vimos en el segundo capítulo– 

tomaban la ciencia y el médico en la sociedad, que en el caso colombiano tampoco significaba el 

reemplazo absoluto del cura, pero sí una situación del conocimiento médico como un saber 

sacralizado, necesario y salvífico. Incluso, como afirma Gillemain, “la afirmación de la vocación 

y del sacerdocio en el discurso médico puede comprenderse como una estrategia profesional en 

tanto existen relaciones históricas y antropológicas entre curar y dirigir”.455  

 
451 Aunque en distintos evangelios se enuncian los milagros de Jesús, estos se pueden ver mayormente en el Evangelio 

de Lucas, quien ha sido entre otras cosas venerado entre los médicos católicos. Véase Lc. 4: 38-40; 5: 12-25; 6: 6-11; 

7:1-17; 14:1-6; 17: 11-19; 18:35-43. 
452 Más que pensar que la ciencia realmente era una religión, aclaramos que utilizamos la misma metáfora de López 

de Mesa. 
453 Si fuera una tesis de filosofía o de teología muy probablemente se nos exigiría hacer una distinción entre ambos 

conceptos, razón por la cual, he de aclarar que los utilizo indiscriminadamente porque de esta manera lo hacían los 

médicos. Aun así, habrá que tener en mente que estos preferían el concepto de “espíritu” probablemente por su orden 

más “terrenal” dentro de la interpretación cristiana que divide entre cuerpo, espíritu y alma.  
454  Alejandro Villa Álvarez, “sobre moral médica”, Gaceta Médica 4, no. 40 (1915): 78. 
455 Guillemain, « Devenir médecin au XIXe siècle » : 111. Traducción libre. 



159 
 

Por otro lado, la comprensión analógica entre el cura y el médico tenía que ver probablemente con 

el apego a la tradición católica. El médico, insistimos, no era un reemplazo del cura, sino su 

homólogo, pues entendía el mundo más allá de la fe. Podía no entender a Dios, pero comprendía 

al ser humano. El médico era portador de un conocimiento que salvaba la vida, y que, en el caso 

de la degeneración, podía salvar al pueblo colombiano. 

La Biblia en la medicina  

Si bien no debiera extrañar a nadie la presencia de la Biblia en los textos de médicos que 

mayoritariamente eran católicos, es evidente que esta tendencia puede ser interpretada hoy en día 

como una señal de “anticienficismo” o cuando menos de fanatismo religioso en tanto se suele 

presuponer que la medicina moderna abandonó aquel resquicio teológico presente en la medicina 

hipocrática. 

Usualmente, como afirmamos al inicio de este capítulo, cuando se aborda la relación religión-

ciencia suele haber una lectura bastante anacrónica de lo que podía ser la ciencia y de la manera en 

que se entendía el médico en la sociedad de inicios del siglo XX. A pesar de eso, pareciera dejarse 

de lado el hecho de que la medicina de inicios del siglo XX colombiano se desarrollaba en un 

contexto católico, de modo que el único trabajo que encontramos y que le da suficiente peso a este 

asunto es el texto de Martínez,456 quien incluso apunta la alusión a la divinidad que hacen Bejarano 

y Jiménez.457 Sin embargo, desde nuestro punto de vista es necesario preguntarnos cuáles eran las 

razones de que existiera un uso de la analogía religiosa en los textos de los médicos, y claro está, 

esto implica preguntarse ¿Acaso la Biblia es anticientífica per se? 

Otra de las cosas que podríamos preguntarnos –y que no abordaremos en este trabajo– es cómo se 

ha interpretado la relación de la ciencia (en nuestro caso la medicina) y la religión en diferentes 

momentos. En el caso francés, por ejemplo, Gillemain muestra cómo la medicina de inicios del 

siglo XX recuperó la analogía entre el sacerdocio médico y el sacerdocio clerical a través de la idea 

del ejercicio sacrificial.458 Agregado a esto, como afirmamos arriba, sabemos que varios médicos 

y científicos del siglo XIX e inicios del XX practicaban el espiritismo y que este no era 

contradictorio con el desarrollo científico. Esta presencia del espiritismo era vista en ocasiones 

 
456 Martínez, La degeneración de la raza, 355-365. 
457 Martínez, 260. 
458 Véase Guillemain, « Devenir médecin au XIXe siècle » : 120-121. 



160 
 

como un resquicio teológico a pesar de lo cual, por ejemplo, el ateo y positivista Bertrand Russell 

afirmaba:  

Hay […] una dirección de la argumentación en favor de la supervivencia después de la muerte 

que, al menos en intención, es completamente científica –me refiero a la dirección de la 

argumentación asociada con los fenómenos ‘espiritistas’ estudiados por la investigación 

psíquica.459 

En Colombia, el reconocido médico bacteriólogo Luis Zea Uribe, en un discurso dictado en la 

Academia de medicina, mencionaba una corriente “espiritualista” dentro de los estudios 

psicológicos de la medicina. No siendo suficiente, estudiaba los “desdoblamientos del yo” e incluso 

mencionaba a personajes históricos como Sócrates y Jesús, a quienes interpreta como “sabios” 

desde una perspectiva cercana al psicoanálisis.460 Lo interesante del espiritismo es que, como la 

religión, podría entenderse actualmente –de manera errónea– como “superstición”, aunque en su 

momento no era necesariamente contradictorio con la investigación científica. Por poner otro 

ejemplo, Russell criticaba a los “científicos religiosos” que, en Inglaterra, no se separaban 

completamente de la religión y que incluso eran tibios al momento de afirmar la verdad científica 

sobre la verdad religiosa.461 

Ahora bien, cuando hablamos de la presencia de la Biblia en los textos médicos que son de nuestro 

interés, debemos preguntarnos sobre su uso en dos sentidos. Uno debe ser qué pasajes se usan y el 

otro debe ser para qué se usan esos pasajes. En ocasiones, por ejemplo, se utilizó el pensamiento 

bíblico como una metaforización de situaciones o de lugares. Luis López de Mesa se refería a “[…] 

esa tierra de Canaán que comienza en Florencia y termina no sabemos dónde, en esa infinita selva 

internacional amazónica.”462 También, refiriéndose muy probablemente a la introducción de judíos 

inmigrantes, aconsejaba:   

Dejemos también de lado la consideración de traer inmigrantes de determinada religión, no 

sea que introduzcamos pobladores dados al licor y a la delincuencia. No queramos sacrificar 

 
459 Russell, Religión y ciencia, 94. 
460 Véase Luis Zea Uribe, “Discurso”, Revista Médica de Bogotá 433-435 (agosto a octubre de 1918): 362-99. De 

hecho, Zea Uribe publicó un libro sobre el tema. Véase Luis Zea Uribe, Mirando al misterio (Paris: Librairie des 

sciences psychiques, 1923). 
461 Russell, Religión y ciencia, 119-130. 
462 López de Mesa, “Tercera conferencia”, 133. 



161 
 

a Isaac en el altar de Dios, porque Este ya lo perdonó, y no tenemos nosotros por qué ser más 

bárbaros que una remota tribu semita.463 

Igualmente, Calixto Torres metaforizaba la situación del país con la parábola de Lázaro, afirmando 

que “aún puede levantarse y no por acción milagrosa; no como Lázaro del sepulcro sino como el 

individuo que tras una dolencia se reincorpora y vuelve a la faena animado sólo por los recursos 

de la humana ciencia”.464 Claramente, el uso de la metáfora indicaba que el país no se encontraba 

todavía en un estado que requiriera un milagro que lo “resucitara”, sino que estaba más bien 

enfermo. 

Es muy probable que el uso metafórico no tuviera otra función que la retórica en un contexto en el 

que por uno y otro lado se denunciaba aquella costumbre “verbalista” de embellecer el lenguaje 

carente de contenido.  Además, se ofrecía en textos que, antes de aparecer en un soporte impreso, 

habían sido leídos como conferencias. Por supuesto, en ningún caso suponemos que la retórica 

restara importancia a las ideas, sino que más bien constituía un rasgo de la manera en que se 

expresaba el propio discurso médico. Probablemente tampoco era mal visto el uso de ese tipo de 

referencias si atendemos a las nulas críticas que existieron frente a las metáforas religiosas. Así, 

aunque había una crítica contra el fanatismo religioso promovido por la Iglesia católica y una pugna 

por la limitación del poder de esta, podía utilizarse la Biblia e incluso sugerirse la participación del 

cura en el desarrollo nacional, sin que ello constituyera una contradicción aparente. 

En contraste con lo anterior, también existió un uso de la Biblia en otro sentido. Luis González, por 

ejemplo, explicaba el origen de las razas “mejicanas” por medio de una referencia bíblica que 

difícilmente podría entenderse como “retórica”: 

La tradición dice que Votám arribo con sus compañeros a Chiapas, en grandes 

embarcaciones; que fue él quien fundó la civilización de los Mayas y erigió a Palenque: 

hablaba el Nahualt, y en este idioma escribió la historia de los Indios Americanos, en la cual 

los hace descender de la raza de Can [sic.]. De él se dice que era descendiente de Noé, y que 

habiendo asistido a la construcción de la torre de Babel, condujo su pueblo a América después 

de la confusión de las lenguas.465 

 
463 López de Mesa, 134. 
464 Torres, “Cuarta conferencia”, 182. 
465 González, La raza antioqueña, 14. 



162 
 

Este tipo de historias genealógicas, nada extrañas para la década del veinte, usualmente mostraban 

un origen mítico de las razas. Incluso, otros médicos, como Alfonso Castro, coincidían en 

determinar el origen de las razas americanas en la Atlántida, lo cual no pareciera constituir una 

interpretación contraria a la teoría evolucionista, puesto que hacía parte de la tradición monogenista 

a la cual esta se vinculaba. Por extraño que parezca, no era una excepción que González encontrara 

el origen de las razas americanas en la descendencia de Noé. De hecho, siendo justos con el médico 

antioqueño, habría que determinar si cualquier idea sobre la pureza de razas, por mucho que 

buscara su justificación biológica, no tenía como base la promulgación de un origen mítico. 

Por su parte, Miguel Jiménez López, al hacer referencia a la adaptación de los judíos a tierras 

tropicales, afirmaba que “[…] judíos de Argelia, de Túnez y de Egipto, de Arabia y de Tonkin, bien 

pueden haberse multiplicado hasta el prodigio, como les fue lo prometido a los patriarcas de la 

Antigua Ley […]”.466 A diferencia de otras ocasiones, ahora su lectura de la Biblia llegaba a la 

actualidad en un uso en el que se confundía lo metafórico con lo demostrativo, puesto que bien se 

podría interpretar que Jiménez entendía la adaptación de los judíos en tierras tropicales como el 

cumplimiento de las promesas divinas, pero al mismo tiempo se podría pensar que constituye un 

uso metafórico de esa promesa, más como recurso argumentativo que otra cosa. 

Por supuesto, los argumentos basados en la Biblia no tendrían que ser menos inteligentes que los 

argumentos basados en la idea del progreso o en la construcción de una filosofía de la historia que 

indicaba un camino a la “perfectibilidad humana”. Esa idea parecía comprenderla bien el clérigo 

Carrasquilla a juzgar por su analogía entre la fe y la razón frente al progreso. También parecía 

entenderla Bejarano al amalgamar la presencia de la divinidad con la posibilidad del progreso: “hay 

un Dios para todas las naciones; Dios que las asiste bajo la palpable forma del progreso. Ese Dios 

lo tenemos.”467 Tampoco debían ser menos inteligentes los argumentos de origen religioso frente a 

la construcción de una idea “superior” e “inferior” de las razas que forzosamente debían tener un 

origen mítico en su formación y en su protección de la pureza racial. Así pues, al hablar de la 

teología en la medicina lo que intentamos evaluar es cómo se construía ese discurso, que no hemos 

dejado de presuponer como científico, a partir de elementos que podrían parecer disímiles o incluso 

contrarios a la ciencia.  

 
466 Jiménez López, “Novena conferencia”, 342. 
467 Bejarano, “Sexta conferencia”, 254. 



163 
 

El cura en favor del progreso 

A diferencia de lo que hemos visto en los dos apartados anteriores, la presencia del cura en los 

textos de los médicos no podría ser entendida como la presencia de la “teología”, pero sí ofrece la 

posibilidad de entender el lugar que desde la medicina se le pretendía dar a ese sujeto, 

aprovechando su ya establecido estatus social. Pensar en la función social del cura es posible en un 

contexto en el que se le otorgaban labores que estaban fuera de su relación con la Iglesia. Por 

supuesto, es innegable que ya existía una relación del clero con la caridad o con la educación antes 

de ser mencionado por los médicos. Así, por ejemplo, en el artículo 54 de la Constitución de 1886 

(vigente hasta 1991), a la vez que se prohibía el ejercicio de cargos públicos para los sacerdotes, se 

afirmaba que “[…] los sacerdotes católicos [podrán] ser empleados en la instrucción o beneficencia 

públicas.”468 

De hecho, en un régimen concordatario en el que, como vimos en el primer capítulo, la mayor parte 

de la formación escolar estaba a cargo de la Iglesia católica, es evidente que su labor educadora y 

civilizadora estaba presente. No era de extrañar entonces que, desde la perspectiva del médico, el 

cura se convirtiera en un agente de la medicina que utilizaba su autoridad para el servicio del 

proyecto nacional. En otras palabras, se trataba de orientar desde la medicina la labor que ya venía 

desarrollando en buena medida la Iglesia católica.469 José Miguel Rosales, por ejemplo, en una 

reflexión sobre la construcción adecuada e higiénica de las escuelas, afirmaba que el cura debía 

actuar como promotor de escuelas adecuadas a las exigencias de salubridad: 

[…] si en cada municipio el cura párroco, obrando de acuerdo con las autoridades 

municipales y con anuencia del Ministerio respectivo, toman a su cargo este asunto, se 

lograrán, a no dudarlo, prontos y halagadores resultados. Porque a las palabras vibrantes 

lanzadas con fe y entusiasmo, desde el púlpito y desde el balcón de la Alcaldía, el pueblo en 

masa responderá sin vacilación y prestará su apoyo a una obra, grata para todos, puesto que 

entraña la educación de sus hijos. Así se han levantado en nuestros pueblos edificaciones más 

difíciles y costosas, como la iglesia y la casa cural, y los vecinos, unos con materiales, otros 

con dinero, los demás con su trabajo personal, han llevado a cabo estas construcciones que 

son el alma, como aquélla sería el corazón y el cerebro de la comunidad entera.470 

 
468 Constitución Política de la República de Colombia, Artículo 54, 5 de agosto de 1886. 
469 Sobre la relación Iglesia-Estado en Colombia ahondamos en el primer capítulo. 
470 José Miguel Rosales, “construcciones escolares”, Cromos 9, no. 195 (enero 31 de 1920): 19-20. 



164 
 

Rosales parecía sugerir –sin caer en el anticlericalismo– que debía ponerse el mismo empeño en el 

desarrollo de la escuela que en edificaciones “más difíciles y costosas” relacionadas con la Iglesia. 

Además, era evidente la confianza que tenía en la autoridad y la capacidad de movilización social 

que representaba el cura, que ya de suyo era entendido como un promotor de obras civiles.  

Luis López de Mesa coincidía con Rosales al advertir que “la fuerza social [del país] está en el 

clero.”471 Además, proponía “[…] una junta de acción social que se creara en la medida de lo 

posible las simpatías del Clero y del Gobierno Nacional, estas dos fuerzas fundamentales de la 

República”.472 Era evidente, entonces, la importancia de la Iglesia como un agente modernizador, 

pero también como parte de una especie de “cuarto poder”, en tanto esta, aunque independiente del 

Estado, podía articularse con él para desarrollar el proyecto nacional. 

De hecho, todavía en 1926, López insistía en la importante labor del clero en el desarrollo nacional. 

Así, en un texto que estaba dirigido a las autoridades políticas y religiosas del país, sugería “[…] 

que el clero use más ampliamente de su poder de negar la absolución y vida eterna a quienes nos 

están haciendo ésta [vida] tan indigna del Evangelio que todos protestamos […]”.473 La labor que 

debía asumir la Iglesia implicaba el uso de sus facultades al servicio del proyecto nacional. En este 

sentido, López otorgaba al cura un papel disciplinario que podía evitar el crimen, pero que también 

debía impulsar la alfabetización de la población por medio de la misma táctica: 

La predicación ético-social de preferencia a la discusión de los dogmas o al panegírico 

abstracto, que desde el último cuarto de siglo XIX tanto preocupa a la iglesia, pudiera aunarse 

entre nosotros con medidas que tendiesen a la eliminación del analfabetismo, como el 

disponer que para recibir los sacramentos fuese condición indispensable el saber leer y 

escribir, cosa, por otra parte, fácil de resolver en las doctrinas que con el fin de preparar a los 

niños funcionan en todas las regiones del país, lo cual, mediante los métodos modernos no 

exige más de un mes. Sólo así los padres se considerarían en el deber de dar a sus hijos una 

instrucción elemental que, por vaga que parezca, es un tesoro para la república.474 

 
471 López de Mesa, “Acción social”, 72. 
472 López de Mesa, 76. 
473 López de Mesa, El factor étnico, 18. 
474 López de Mesa, 38. 



165 
 

La intención de López y de los autores que estaban de acuerdo en la participación del cura en la 

reforma social era fortalecer el vínculo de la Iglesia con el proyecto nacional, más allá de los 

privilegios que esta tenía en un régimen concordatario y constitucionalmente favorable a la Iglesia. 

En esto coincidía, por ejemplo, Alfonso Castro, quien afirmaba: 

Que el clero puede ejercitar una acción educadora, es indudable, si echa por las anchas vías 

del progreso y deja los peligrosos atajos del oscurantismo y de la persecución. En este país, 

netamente católico, todo el mundo vive dispuesto a recibir la influencia de aquél, desde que 

sea benéfica y no lleve en sí gérmenes de odio.475 

Más que promulgar el estado confesional, la sugerencia de la intervención del clero era a la vez 

una crítica y una recomendación a la Iglesia si pensamos en que buena parte de los médicos 

resaltaban que la Iglesia podía ser de gran utilidad de no ser porque se preocupaba por los 

problemas equivocados. Se debían dejar de lado los problemas “abstractos”, pero también el 

dogmatismo. Los médicos eran conscientes de la “fuerza social” que representaba la presencia 

mucho más amplia de la Iglesia a lo largo y ancho del territorio nacional, pero también eran 

conscientes de que su autoridad frente a la población podía utilizarse en favor de proyectos 

encaminados al “engrandecimiento de la patria”, como la construcción de escuelas y la 

alfabetización. Por esta misma razón, no faltaron las denuncias de fanatismo religioso y de malas 

prácticas de la Iglesia al promover “guerras religiosas” y otras persecuciones en un país que era 

mayoritariamente católico, apostólico y romano. 

Finalmente, la necesidad de la participación de la Iglesia debe leerse a la luz del espíritu reformista 

que tenían la mayoría de los médicos y que se orientaba en hacia la necesidad de realizar algunos 

cambios en el programa educativo. En este sentido, lo que debe llamar la atención no es tanto la 

participación de la Iglesia en la educación, sino el hecho de que los médicos lo sugirieran, porque 

en buena medida esto permite pensar que se estaban posicionando desde un lugar de poder que 

debía dirigir esas fuerzas con las que contaba el país. En otras palabras, los médicos se posicionaban 

como autoridades que sabían cómo debían usarse los diferentes recursos con que contaba el país 

para su desarrollo. 

 

 
475 Castro, Degeneración colombiana, 86. 



166 
 

3.3. Aventurado es decir a qué raza pertenecen los colombianos 

En el primer capítulo observamos de manera breve la relación entre la raza y la degeneración, así 

como los campos de conocimiento de los que provenían ambos conceptos. A ello regresamos en el 

segundo capítulo intentando rastrear la manera en que estos conceptos cambiaron a finales de siglo 

XIX e inicios del XX. En este apartado, sin embargo, nos interesa resaltar que tanto los médicos 

en la década de 1920 como los lectores de las conferencias en años posteriores se preocuparon por 

definir lo que podía significar la raza. Esta definición, entre otras cosas, demarcaba el grupo al que 

hacían parte todas aquellas personas que podían denominarse “colombianos”. Por tanto, en caso de 

que existiera una raza colombiana, la élite debía hacer parte de ella; en caso contrario, debían hablar 

de “razas” en Colombia.  

Uno de los primeros intentos de definición sobre lo que los médicos entendían por “raza” se 

remonta al apólogo y sobrino de Miguel Jiménez López, Rafael Bernal Jiménez, quien asistió a las 

conferencias de la degeneración de la raza,476 y posteriormente observó que  

[…] la mayor parte de los participantes [del debate] incurrieron en una equivocación de 

planteamiento al hablar de “raza”, en singular, para referirse a nuestro conglomerado étnico 

[…] Mal puede hablarse de “raza” al referirse a un conjunto de aportes humanos de tan 

diversas vertientes étnicas, como es el caso de los pueblos de Iberoamérica, en los cuales el 

proceso de mestización no ha concluido aún hasta el punto en que se conforme una auténtica 

homogeneidad racial.477 

Al plantear su crítica, Bernal nos ofrece una de las definiciones posibles sobre la manera en que 

los médicos colombianos comprendían la raza: la raza, para 1920, era el “conglomerado étnico” 

que hacía presencia en Colombia, esto es, la población. Bernal, por supuesto, se equivocaba en 

cuanto a que fuera un error común entre los médicos. Su definición de lo que era la “raza”, que 

vinculaba tanto a Gobineau como a los “sabios de Unesco”,478 era tan solo una de las formas en 

que se hablaba de raza para 1920.  Claramente, Bernal Jiménez tampoco dimensionaba que –como 

afirmaba Jorge Bejarano– todas las definiciones del concepto guardaban un dejo inocultable de 

arbitrariedad, coincidiendo con la afirmación de Geulen: “consideradas en conjunto, las 

 
476 Véase Bernal Jiménez, Estampas de educadores, 78; Bernal Jiménez, “El estilo de un pensador colombiano”: 450. 
477 Bernal Jiménez, “El estilo de un pensador”: 458. 
478 Bernal Jiménez, 458. 



167 
 

innumerables definiciones que se han hecho revelan tanto su arbitrariedad como su heterogeneidad. 

Casi cualquier comunidad imaginable ha sido ya descrita como raza”.479  

En línea con lo anterior, la raza, al menos en la discusión que nos ocupa, debe pensarse como una 

multiplicidad de círculos concéntricos que forman conjuntos de personas, razón por la cual es 

posible que algunas de ellas pertenecieran a diferentes clasificaciones de razas: una persona podía 

ser de raza negra, raza colombiana y raza latina al mismo tiempo. Claramente, afirmar lo anterior 

no es algo completamente nuevo, pues sabido es que la raza, en tanto concepto de clasificación, 

implicaba para 1920 mucho más que meros rasgos fenotípicos.  Esta polisemia fue observada por 

Aline Helg, quien afirma (refiriéndose a la tesis de Jiménez López) que “[…] la palabra “raza”, 

utilizada al singular o al plural, se aplica tanto a la población de una nación o de una región como 

a las clases populares o a los individuos de cierta pigmentación […].”480 Sin embargo, fue Eduardo 

Restrepo quien más ampliamente ha intentado definir el significado de la raza en la discusión sobre 

la degeneración, denotando las diferentes formas en que se podía leer la raza para la época, así 

como su omnipresencia y la yuxtaposición con otros términos, como el de sangre o pueblo.481  

Así, Restrepo explora la raza en varios sentidos. Por un lado, denota la relación del concepto con 

otros términos, afirmando que “el término ‘raza’ se sustituye, yuxtapone y contrapone a una amplia 

gama de palabras”. Asimismo, observa la diferencia entre el uso singular y el plural del concepto 

de raza, denotando el consenso en cuanto a la existencia de diversas “razas” colombianas. También 

observa la amplia gama de aspectos que se relacionan cuando se utiliza el concepto de raza: lo 

biológico, lo cultural, lo geográfico, lo fenotípico y lo moral, por poner algunas.  

A partir de lo anterior, queda claro el trabajo de Restrepo constituye un referente infaltable al 

momento de abordar la definición de la raza. Sin embargo, nuestro interés es resaltar que la 

semántica de la raza también era un campo en tensión cuando se discutía sobre la degeneración en 

Colombia. En consecuencia, no solamente era ampliamente polisémica (como señala Restrepo), 

sino que había también una necesidad de definirla con el objetivo de categorizar quiénes eran los 

degenerados. Por ejemplo, López de Mesa hablaba de “[…] la gracia bogotana, la dulzura 

tolimense, el vigor antioqueño, la altivez santandereana, la alegría de los pueblos del litoral”.482 En 

 
479 Geulen, Breve historia,19. 
480 Helg, “Los intelectuales”: 43. 
481 Restrepo, “Imágenes del ‘negro”: 43-48. 
482 López de Mesa, “Tercera conferencia”, 132. 



168 
 

este caso, la raza se encontraba ligada a un territorio y a una cierta cultura que por tanto ofrecía 

atributos “espirituales” a cada una de las regiones del país.483 De ahí que el propio autor, 

distinguiera su forma de entender la raza de otras formas que veía en la discusión:  

Vosotros habéis abierto una inquisición sobre la raza como sangre; yo la he extendido a la 

raza como espíritu también y como nacionalidad. Oídme más aún, que si tántas cosas os he 

dicho y os diré todavía, es porque pienso que no sois una muchedumbre anónima, sino el 

alma de este pueblo y su consciencia nacional.484 

Parecieran, a partir de las palabras de López, desdoblarse tres formas de comprender la raza: una 

ligada a lo biológico –la sangre–, otra en relación con el espíritu –la cultura– y otra con la 

nacionalidad. En el caso de la forma “espiritual”, la raza pareciera deslindarse de su relación con 

lo biológico si atendemos a la pintoresca anécdota que relata López jocosamente en una de sus 

conferencias: 

Porque el alma de las razas está en su lengua. Si recuerdo que una vez decía muy ufano de sí 

y poco consecuente con la antítesis que él mismo planteaba, un simpático negro de mis 

montañas, muy culto en verdad y muy ladino: “Nosotros los representantes de la raza latina”. 

Y primero que asomase a mis labios la burla, pensé que era verdad […] La cálida elación 

emotiva de nuestra vieja raza rebrillaba en sus ojos al relampaguear de los vocablos 

castellanos, arrogantemente henchidos de vocales sonoras.485 

López de Mesa, más que ser un defensor de la igualdad entre los seres humanos, padecía de la 

misma ambigüedad de sus colegas. Hablaba de “tantas y tan variadas” razas, pero luego, podía 

compartir el alma de la raza con un negro culto. Mas esa ambigüedad encontraba sentido en la 

propia arbitrariedad que contenía el concepto, según se podría deducir de la afirmación de Jorge 

Bejarano, quien se posicionaba desde un punto de vista antropológico ciertamente extraño en 

Colombia para la época:  

Biólogos y sociólogos muy connotados; naturalistas de todos los tiempos, llegan a la acorde 

conclusión que así como es difícil y casi sobrehumano, dar a la palabra “raza” su verdadera 

 
483 Esta relación con el territorio es también denotada por Martha Saade Granados, “La racialización de un orden 

moral”: 258. 
484 López de Mesa, 138. 
485 López de Mesa, “Segunda conferencia”, 99. 



169 
 

acepción, así también es de imposible y subjetivo llegar a clasificaciones a las cuales no 

corresponde ninguna demarcación en la Naturaleza […] A medida que la humanidad avanza 

retrocede la teoría de las razas, afirma Juan Finot, justa y humanitaria frase que encerró la 

más noble aspiración de la fraternidad humana.486 

Para Bejarano, la raza no era otra cosa que un lastre justificador de la desigualdad humana. Era, 

pues, un concepto “personal” que permitía a unos hombres sentirse superiores a los demás. Por 

supuesto, lo anterior no impedía que Bejarano también criticara el error de Miguel Jiménez López 

al no clasificar las diferentes razas que habrían poblado a Colombia.487 Es decir que el médico, al 

tiempo que negaba la existencia de la raza, mantenía una idea biologicista de esta, contrastando de 

una forma bastante llamativa con López de Mesa, que aunque sugería superficialmente la relación 

entre la cultura y la raza –por eso un negro podía ser latino– no dejaba de apegarse a una definición 

de la raza que relacionaba lo fenotípico con lo “espiritual”. Esa relación ambivalente de la raza fue 

mucho mejor definida por Luis González, quien en su acepción de raza ofrecía una conjunción de 

la variedad de aspectos que conformaban aquella categoría para buena parte de los médicos: 

La raza no es otra cosa que la adaptación de un grupo al medio en el cual se desarrolla. A la 

formación del medio contribuyen condiciones diferentes, (etnográficas, filosóficas, 

genitoras, climatéricas &) que actuando sobre el individuo o sobre un conglomerado, 

imprimen a este, una serie de caracteres morales, físicos, fisiológicos, patológicos, 

anatómicos, sociales, étnicos &, cuyo conjunto identifica la raza.488 

La perspectiva de González se encontraba mucho más cerca del determinismo geográfico y racial 

defendido por Miguel Jiménez López, y del que participaba en buena medida Luis López de Mesa, 

pero ofrecía un amplio panorama de posibilidades de lo que podía significar la “raza”, porque cada 

uno de estos aspectos, al entenderse como atributo de una raza, podía entrecruzarse con los demás, 

como en el caso del “negro latino”. Además, el médico González hacía explícita la distinción entre 

la especie y la raza: 

[…] las razas sólo se diferencian por caracteres morfológicos u accidentales, que nunca 

llegarán a hacerse suficientemente intensos para ahogar los caracteres de la especie; es lo que 

 
486 Bejarano, “Sexta conferencia”, 231. 
487 Bejarano, “Quinta conferencia”, 191. 
488 González, La raza antioqueña, 12. 



170 
 

vemos en el Americano que siendo el resumen de numerosísimas razas, es un híbrido 

engenésico [sic.].489 

Esta definición, además de mostrar los aspectos fundamentales de la forma en que se comprendía 

la raza desde la perspectiva biológica, no dejaba de evidenciar lo arbitrario en la idea de raza. Aun 

así, no dejaban de haber consensos. Ninguno de los médicos –con la ambigua excepción de 

Bejarano– se cuestionó sobre la existencia biológica de la raza negra, india, o de la mezcla de razas. 

En contraste, sí se cuestionaba constantemente en el debate la existencia de la raza colombiana. 

Esta inquietud guardaba relación con un aspecto central de la discusión que ya hemos apuntado en 

otros momentos, y es que la amplitud de ese grupo que abarcaba la raza –y la manera en que se 

entendía– determinaba la generalidad de la debilidad, degeneración o patología que pudiera 

padecer la población.  

Por lo anterior, todos los médicos con excepción de Jiménez negaban la existencia de una raza 

colombiana –aun cuando en ocasiones hablaran de “nuestra raza” o “la raza”– debido a que 

intentaban mantener la distinción entre aquellas élites castizas, inteligentes y blanquecinas, y la 

población multicolor, afeada y oscurecida. De ahí también que existiese una relación –no extraña 

al momento de hacer esa distinción– entre la clase social y la raza. López de Mesa, particularmente, 

la hace explícita cuando sugiere la imposibilidad de comparar las clases pobres con una “clase o 

raza superior”.490 En la mayoría de los casos, sin embargo, esa analogía permanecía implícita, 

aunque es claro que se relacionaba la clase alta con lo blanco y a las clases bajas con esa variedad 

multiforme y multicolor que debía ser saneada. Razón tenía, entonces, Bejarano, cuando afirmaba: 

[…] es menester saber que este concepto personal de los caracteres que se asignan a una raza, 

es el que ha hecho que sobre la superficie de la tierra se extienda, como un velo trágico, el 

odio entre ellas y la división entre los mismos hombres. De ahí el concepto de clases elevadas 

o superiores e inferiores o despreciables. De ahí las castas aristocráticas o superiores; pueblos 

que nacen con el imperio del mando o del reinado y pueblos débiles o inferiores a quienes se 

enseñó a ser humildes y abatidos.491 

 
489 González, 12. 
490 Lopez de Mesa, “Segunda conferencia”, 96. 
491 Bejarano, “Sexta conferencia”, 231. 



171 
 

La raza, en cualquiera de sus formas, incluso cuando se afirmó la existencia de una “raza 

colombiana”, aparecía como una forma de jerarquizar la sociedad no solamente a partir de sus 

características físicas, sino a partir de su educación, de sus “capacidades” y de su lugar en aquella 

sociedad barroca. No era la raza un concepto dual, sino polisémico y multiforme que tomaba 

sentido de manera arbitraria y siempre jerárquica según se quisieran referir los autores a uno u otro 

grupo de la población. Está claro, sin embargo, que los médicos no se sintieron nunca parte de una 

raza “colombiana” si esta incluía a toda la población que habitaba el territorio nacional. 

 

3.4. Raza y degeneración, cómo se construye un discurso de la dominación 

Y este es, para decirlo de una vez, el verdadero problema sociológico de nuestras 

nacionalidades: que en ellas hay dos castas muy distintas y muy distantes. Es la una la que 

merced a su posición económica y cultural, ha beneficiado de todos los favores de la 

civilización; hay en ella elementos de avance, y los progresos que laboriosamente se han 

alcanzado en nuestros países —y que no quiero negar— a ella se deben en gran parte. Mas 

ese es un número muy reducido de nuestra población; un tres por ciento o menos aún. Y hay, 

en cambio, una infinita mayoría que no puede hoy seguir este movimiento progresivo y que, 

ante bien, lo impide y entorpece por inferioridad orgánica y por inferioridad mental: ¿Qué 

ganamos con tener algunos altos valores intelectuales y morales, si la inmensa muchedumbre 

no puede secundarlos?492 

No podía ser más clara la renuncia de Miguel Jiménez López a una generalización –mantenida en 

su Memoria de 1918– que hiciera de la población colombiana una sola raza. Tampoco podía ser 

más explícita su forma de entender qué parte de esa población representaba ese gran grupo, 

mayoritario, de los degenerados. El llamado de Jiménez tomaba sentido en su “Novena 

conferencia”: la élite debía lidiar con esa inferioridad orgánica y mental de una población que no 

podía secundar el proyecto nacional.  

Los médicos, en consecuencia, cuando hablaban de “nuestra raza” se referían probablemente a un 

cuerpo social que los convertía en la parte buena e inteligente de la población. Por tomar la analogía 

propia de los médicos, todos los colombianos hacían parte del mismo cuerpo, pero los miembros 

 
492 Jiménez López, “Novena conferencia”, 365-366. 



172 
 

de la élite constituían la parte sana e inteligente mientras que los demás debían ser atendidos 

médicamente para alcanzar igualdad de condiciones. En esto, retomando el argumento del segundo 

capítulo, estaban de acuerdo todos los colegas de Jiménez. Divergían en las formas y en algunas 

ocasiones en las causas, pero coincidían en que había una enfermedad, y que eran ellos, los 

miembros de las “clases altas”, quienes debían hacer el “milagro” de la salvación. 

La ambigua categoría de raza aparecía allí, entonces, como una forma de dilucidar ese grupo de la 

población que constituía el problema. Había algunos rasgos generales de la manera en que se 

comprendía la raza que se pueden deducir fácilmente: que los negros y los indígenas eran los que 

principalmente eran vistos como inconvenientes, también lo eran las regiones insalubres 

mayoritariamente relacionadas con las “tierras calientes”. En el primer caso, la raza aparecía como 

una justificación de la superioridad de la élite blanca, mientras que en el segundo como una 

superioridad de la élite capitalina andina.  

La raza, entonces, también podía ser una denominación aplicada una población perteneciente a una 

u otra región, razón por la cual existían la “raza antioqueña”, la “santandereana” o la “bogotana”. 

Nuevamente, la raza entendida como una identidad regional entrañaba una jerarquización que sin 

duda tenía a Antioquia y Bogotá –parcialmente a Popayán– como las regiones más prometedoras 

y la menos afectadas por las dolencias tropicales. La idea de degeneración, por su parte, aunque no 

estaba presente en todos los médicos, sí estuvo en el fondo de la discusión por medio de otros 

conceptos similares. Razón tenía Jiménez en anotar, en su “novena conferencia”, lo que 

denominaba “un aspecto verbalista del debate”: 

La literatura es ágil, lisonjera y elástica; ha bautizado el mal que nos aflige con las más suaves 

y anodinas expresiones; ha dicho de él que es una depresión, un desvío transitorio, una ligera 

decadencia, un deterioro, un peligro, un vicio apenas apreciable de psicología colectiva, una 

“enfermedad de retardo”.493 

Por arrogante que pareciera su insistencia en el acuerdo, este era más que evidente. Incluso algunos 

de sus opositores acérrimos entre los médicos –como Alfonso Castro y Jorge Martínez Santamaría– 

coincidían en la existencia de problemas en una parte de la población. Como ya indicamos en el 

segundo capítulo, Jorge Martínez veía síntomas de degeneración en los moradores de “algunas 

 
493 Jiménez López, 366. 



173 
 

regiones” del país. Coincidía también Alfonso Castro, pero restringiéndolo a las clases miserables 

y, claro está, Bejarano también veía problemas, aunque los ligaba más bien con la situación social 

de las “clases bajas”.  

La tesis de la degeneración de la raza era entonces una versión extrema de la forma en que se 

justificaba la intervención médica en la sociedad, ante la cual respondían los médicos con matices 

que denotaban un proceso de debilitamiento de una parte de la población. En este último caso, 

como mencionamos en el apartado precedente, el concepto “raza” servía como un delimitador y al 

mismo tiempo como un jerarquizador de la población a partir de su estado patológico. Por lo 

anterior, es evidente que la discusión sobre la degeneración de la raza servía más bien como una 

búsqueda de legitimidad a partir de un llamado a la acción. En consecuencia, la afirmación que 

Carlos Charry desprende de las Interrogantes sobre el progreso de Laureano Gómez no era 

únicamente parte del pensamiento del abogado. Por el contrario, era más bien generalizada la idea 

de que “[…] debería ser una clase social superior e inteligente la encargada de darle un norte a la 

nación […]”.494 Como bien apunta Loaiza, con el argumento de la degeneración 

 […] el pueblo quedaba en manos de médicos, de actividades regeneradoras relacionadas con 

la escuela. Racialmente decadente o enfermizo, un pueblo insano, según las prescripciones 

médica del momento, estaba inhabilitado para la política. La política seguía siendo asunto 

exclusivo de los buenos ciudadanos blancos, ricos, cultos y católicos.495 

La dinámica de la exclusión explicaría por qué ni siquiera los médicos que negaban la degeneración 

podían escaparse de un lenguaje que diagnosticaba a la población con alguna enfermedad. Además, 

los médicos, como miembros de una élite que requería legitimación y buscaba la definición del 

proyecto nacional, también se vinculaba al hecho de que la mayoría de los médicos fueran políticos 

o tuvieran algún vínculo con el gobierno en diferentes momentos de sus vidas.496 Como hemos 

mencionado en un par de ocasiones, lo anterior no quiere decir que los médicos estuvieran por 

antonomasia relacionados con el Estado, sino más bien, que como miembros de la élite (con la que 

ellos mismos se identifican), estaban llamados a cumplir la labor sagrada de gobernar, o cuando 

menos de recomendar lo que debía hacerse con la población. Desde luego, eso no garantizaba que 

 
494 Charry, “Los intelectuales colombianos”: 67. 
495 Loaiza, Poder letrado, 221. 
496 La relación entre los médicos y la política queda más clara en la introducción. 



174 
 

fueran escuchados o que lograran aplicar sus derroteros, lo cual se puede observar en los constantes 

llamados al gobierno y quejas sobre la ineficacia de las medidas de salubridad.497 Por otra parte, 

todos los médicos provenían de familias que gozaban de cierto estatus social en la capital o en las 

regiones de las cuales eran provenientes.  Igualmente, la mayoría de ellos provenían también de las 

montañas, razón por la cual no deja de ser extraño que identificaran la Región andina498 como una 

suerte de reservorio de esa parte sana, vigorosa e inteligente de la población. 

 

3.5. Blanquitud y andinocentrismo 

Los blancos e indios de color pálido, y los mestizos que de su cruzamiento nacieron, ocuparon 

las regiones montañosas y altiplanas; los negros y su cruzamiento con el indio, el “zambo”, 

como se le llama en mi valle, poblaron las costas y los valles ardientes.499 

Estas palabras, provenientes del discurso del médico higienista Jorge Bejarano, resumen en buena 

medida la forma en que él y sus colegas leyeron el problema de la degeneración de la raza. Como 

hemos insistido desde el capítulo anterior, la mayor parte de los médicos coincidieron en que la 

población constituía un problema. Bejarano, aunque fue, junto con el médico Alfonso Castro, el 

único en cuestionar aquello que podía significar la “raza”, no abandonaba completamente la 

jerarquización ni mucho menos la división de la población a partir de las características fenotípicas. 

Creía, como sus colegas, que el país mantenía las reservas de la raza blanca en las montañas. Ese 

mito, proveniente del determinismo geográfico decimonónico, tenía poco que ver con la 

orientación política y la perspectiva de los autores a juzgar por el hecho de que, el menos 

biologicista de ellos, no pudiera dejarlo de lado.  

Más allá de que nos interese pensar si los médicos eran o no de esa “raza blanca”, partimos de que 

se consideraban parte de ella. También es importante mencionar que dentro de esa “raza blanca” 

 
497 Son numerosos los documentos que se refieren a esto desde abordajes variados. Aunque la lista podría extenderse 

mucho, mencionamos algunos que sirven de ejemplo: Calixto Torres, “La tuberculosis y el hospital San Juan de Dios” 

: 243-246; José G. Ferreira, “Apuntaciones sobre la mortalidad infantil en Bogotá”, Gaceta médica 2, no. 19 y 20 (julio 

y agosto de 1912): 148-151; “Medidas necesarias”, Revista médica de Bogotá 384 (junio de 1914): 289-294; 

“Declaración de las enfermedades infectocontagiosas”, Repertorio de medicina y cirugía 8, no. 93 (junio de 1917): 49-

50; Dr. G. Payán, “Cuestiones sanitarias”, Gaceta médica 5, no. 55 (julio de 1918): 138-142; “La campaña contra la 

antilostomiasis”, Repertorio de medicina y cirugía 11, no. 125 (febrero de 1920): 226-227. 
498 La Región andina es una subdivisión geográfica de Colombia que abarca las tres principales cadenas montañosas 

del país (cordilleras central, oriental y occidental) y los respectivos valles interandinos.  
499 Bejarano, “Quinta conferencia”, 192. 



175 
 

incluían, en la mayoría de los casos, a esos mestizos “más pálidos”, con los cuales se identificaban 

ocasionalmente. Por este motivo, no debe extrañar que ninguno de los autores rechazara la mezcla 

racial. Ni Jiménez con su perspectiva biologicista e inmigracionista, ni Bejarano, que se situaba al 

otro extremo con una perspectiva social.  

Aunque ninguno de los dos era, a fin de cuentas, mixófobo,500 ambos eran racistas, pues tanto los 

mixófilos como los mixófobos lo eran. Los últimos probablemente lo eran por razones obvias, pues 

defendían la “pureza racial” como única forma de proteger la raza. Sin embargo, los médicos 

mixófilos no lo eran mucho menos, pues defendían el cruce racial con miras al mejoramiento que 

se leía como blanqueamiento. El propio Jiménez, considerado en ocasiones un mixófobo, defendía 

el cruzamiento con elementos “de selección”.  

Hay que entender, en consecuencia, que más que razas puras, los médicos colombianos –sin 

excepción– procuraban el blanqueamiento de la población. De hecho, la tesis inmigracionista no 

solamente era una defensa de lo “blanco” en un sentido racial-fenotípico, pues buena parte de la 

argumentación giraba en torno a las cualidades morales de los inmigrantes. Consecuentemente, 

habría que pensar que para los médicos lo “blanco” no se limitaba a una cualidad física únicamente, 

sino que estaba relacionado con la “blanquitud”. Esta tendría que ver con una identificación ético-

civilizatoria, en tanto la identificación étnico-racial tendría que ver con la blancura:  

La blanquitud no es en principio una identidad de orden racial; la pseudoconcreción del homo 

capitalisticus incluye sin duda, por necesidades de coyuntura histórica, ciertos rasgos étnicos 

de la blancura del “hombre blanco”, pero sólo en tanto que encarnaciones de otros rasgos 

más decisivos, que son de orden ético, que caracterizan a un cierto tipo de comportamiento 

humano, a una estrategia de vida o de sobrevivencia. Una cierta apariencia “blanca”, que 

puede llegar a mostrarse de maneras extremadamente quintaescenciales, es requerida, por 

ejemplo, para definir la identidad ideal del ser humano moderno y capitalista, que sería en 

principio una identidad indiferente a los colores: para construir su blanquitud.501 

La perspectiva de Bolívar Echeverría es sumamente útil para comprender la polisemia de la idea 

de raza, debido a que permite vincular la discusión sobre la degeneración de la raza al trabajo como 

uno de los problemas principales. Así, se puede entender que haya negros latinos, blancos 

 
500 La mixofobia es el rechazo a la mezcla racial. 
501 Bolívar Echeverría, Modernidad y blanquitud (Ciudad de México: Ediciones Era, 2010), 11. 



176 
 

degenerados –en menor medida, claro está– y que haya un entusiasmo particular por el mestizaje. 

También se puede entender por qué existían blancos –europeos– preferibles a los demás blancos 

europeos. Según lo anterior, habría que pensar que las características de lo “blanco” pasaban por 

la blancura –el color de piel– pero, en el fondo, había una preponderancia de la blanquitud. Por 

este motivo, por ejemplo, Bejarano habría visto en el antioqueño una mezcla de “[…] la sangre 

judaica, la española y la criolla, balanceándose y atemperándose mutuamente […].”502 Al mismo 

tiempo, López de Mesa veía con gracia que en Antioquia “[…] el mulato sobresale en la población 

de las tierras calientes y se infiltra por educación y por dinero en las altas clases sociales de todo el 

departamento.”503 

Lo particular del caso antioqueño era que, aunque esta región aparecía –prácticamente sin 

excepción– como un ideal de desarrollo social y económico, no necesariamente se vinculaba a lo 

“blanco” en términos raciales-fenotípicos. El antioqueño, más bien era visto como producto de una 

mezcla racial que habría derivado en una homogeneización. Esta idea era mucho más explícita en 

el antioqueño Luis González cuando afirmaba que su raza era la “[…] obligada resultante del 

amalgamiento y fusión de las razas blanca, amarilla y negra […].”504 La característica especial del 

antioqueño estaba relacionada con su capacidad de negociante, su tendencia familiar y patriarcal, 

y su productividad en el trabajo. Por tanto, encarnaba la blanquitud en tanto representante ideal de 

la ética capitalista.505 De hecho, como observa Jorge Orlando Melo, la región antioqueña constituyó 

una cierta particularidad al desarrollar desde finales del siglo XIX unos valores asociados a la 

modernidad capitalista, como “[…] la valoración del tiempo, el afán de lucro, la búsqueda 

individual del éxito, la valoración de la iniciativa individual, la movilidad territorial y social y, en 

general, la afirmación de un ethos social individualista […].”506 

Otro vínculo que se podría establecer entre esa idea de la blanquitud y las tesis de los médicos es 

que quienes eran partidarios de la inmigración prefirieran –como vimos en el segundo capítulo– a 

las poblaciones noreuropeas, a quienes se atribuía unas cualidades similares a las del antioqueño. 

López de Mesa, por ejemplo, recomendaba sangres inglesa y alemana,507 mientras que Jiménez 

 
502 Bejarano, “Quinta conferencia”, 197. 
503 López de Mesa, “Tercera conferencia”, 114. 
504 Luis González expresaba una mestizofilia mucho más consistente. González, La raza antioqueña, 33. 
505 Véase Echeverría, Modernidad y blanquitud, 62. 
506 Melo, “Algunas ideas”: 29. 
507 Véase López de Mesa, “Tercera conferencia”, 133-134. 



177 
 

desde un inicio planteaba la necesidad de “[…] razas sanas, fuertes y disciplinadas por hábitos 

seculares de trabajo […].”508 Aunque en Jiménez era más explícito, la escasa contradicción 

existente con la tesis de la inmigración evidenciaba un acuerdo sobre las características de las razas 

que debían inmigrar: debían, como los antioqueños, ser adecuados para mantener el orden y 

promover el espíritu del trabajo. 

Otro de los rasgos de la manera en que se construyó el discurso de la blanquitud estuvo relacionado 

con el andinocentrismo de los médicos. La idea con la que comenzamos este apartado, y en la que 

hemos insistido anteriormente, fue un lugar común dentro del repertorio argumentativo de los 

médicos en parte porque un buen número de las ciudades prósperas del país se encontraban en la 

región andina. Ni siquiera Calixto Torres, quien veía problemas fisiológicos en la sociedad 

bogotana, se atrevió a cuestionar la presencia del blanco en el altiplano.  

La característica de lo “blanco” en Colombia, se encontró usualmente relacionado con las tierras 

altas, en las cuales se habría estacionado la clase dirigente. Además, estas regiones contaban con 

la presencia de una población más cercana a lo que debía ser el trabajador del incipiente mundo 

capitalista. En contraste, como ha apuntado Francisco Flórez, zonas como la Costa Caribe fueron 

vistas como regiones africanizadas, salvajes e insalubres.509 Esa dualidad entre lo “alto” y lo “bajo” 

relegaba a las poblaciones de las tierras “bajas” el estigma de la degeneración y la necesidad del 

blanqueamiento –en color, pero también en “cultura”– para construir, de ese modo, una mano de 

obra apta para el desarrollo del país. 

 

A modo de conclusión 

A lo largo de este capítulo, hemos intentado ofrecer algunos de los elementos que hicieron parte de 

la manera en que los médicos construían su discurso sobre la población colombiana. En 

consecuencia, hemos mantenido cinco líneas de análisis que nos han permitido observar algunas 

de las peculiaridades del discurso médico sobre la degeneración de la raza en Colombia.  Una de 

ellas implica pensar que la discusión sobre la degeneración de la raza era, en el fondo, un debate 

sobre el progreso. Este, a su vez, era entendido de dos formas. Una, pugnaba por observar la marcha 

de las sociedades de una forma cíclica mientras que la otra la concebía como un proceso lineal de 

 
508 Jiménez López, Algunos signos, 39. 
509 Véase Flórez, “Representaciones del Caribe”: 35-61. 



178 
 

ascenso constante. Ambas posiciones, posibilitaban a su vez dos concepciones distintas de lo que 

podía ser la degeneración. 

En el segundo apartado, evidenciamos que el discurso médico y la propia figura del médico no se 

construían exclusivamente a partir de conocimientos médicos, sino que también se apegaban a 

otros elementos para legitimar y blindar de autoridad sus propios discursos. Resalta, en este caso, 

el vínculo entre lo religioso y lo científico desde diferentes puntos de vista, pero también el uso de 

la sacralidad con el objetivo de legitimar el poder y el conocimiento del médico, así como su 

autoridad sobre la vida y la muerte de la nación. El médico aparecía entonces como un elemento 

fundamental en la orientación del país, incluso por encima de la Iglesia, por esta razón se cubría 

con un aura de santidad. Por supuesto, estas posiciones no dejaban de ser parte de un discurso 

médico que no se alejaba completamente de los preceptos católicos y que incluso buscaba 

encarnarlos. 

Lo anterior se relaciona con el tercer apartado, en el cual abordamos la polisemia del concepto de 

raza con el objetivo de ver que este término constituía en cualquier caso un intento de distinción y 

jerarquización entre la población. Más que una distinción biológica o cultural, el concepto de raza 

contenía una ambigüedad que permitía una jerarquización variable por medio de la construcción 

de grupos que se podían entrecruzar entre sí. En línea con lo anterior, en el cuarto apartado nos 

aproximamos a la relación entre la raza y la degeneración y su uso como una forma de legitimar la 

dominación de la población por parte de la élite. Argumentamos, entonces, que la idea de 

degeneración (en cualquiera de sus variantes) constituía una forma de justificar una dominación 

más que otra cosa. Como resultado, el debate no se centraba en si había o no degeneración, sino en 

definir quiénes eran los degenerados.  

Finalmente, en el quinto apartado abordamos la relación existente entre esa élite autopercibida 

como blanca y la Región andina, observada como refugio salubre de esa parte de la población que 

debía gobernar. Resaltamos también un elemento que hemos intentado articular en varios 

momentos de la tesis, relacionado con la importancia del trabajo y su relación con la blanquitud 

como identidad ética más que como una identidad étnica. 

Nuestro objetivo ha sido, con todo, ofrecer una lectura multifacética de los médicos, que permita 

observar la complejidad de lo que está detrás de los discursos médicos debido a la variedad de 

elementos que se cruzan en ellos y que van más allá de lo político. En suma, de este capítulo se 



179 
 

pueden deducir principalmente dos cosas: la primera, que el médico, en tanto miembro de la élite, 

era descrito como una figura sagrada que debía encargarse del destino nacional debido a su poder 

salvífico a través de la ciencia. El médico era salvo porque representaba el progreso en todo sentido: 

era miembro de la élite blanca de los Andes, pero también portador de un conocimiento redentor. 

Lo segundo, más importante, es que en la discusión sobre la degeneración de la raza había más de 

un aspecto en juego: se debatía sobre si había o no degeneración, sobre qué era la raza, pero también 

sobre quiénes eran los degenerados. Lo único que no estaba en duda era quién debía gobernar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



180 
 

Conclusiones: no todos degeneramos 

Al introducir esta tesis, reflexionábamos sobre la emergencia del médico como un actor central 

dentro de la configuración del Estado a inicios del siglo XX. Esta idea, inseparable de la 

importancia del debate sobre la degeneración de la raza en la década del veinte, nos acompañó a lo 

largo de tres capítulos en los cuales intentamos deshilar el discurso de los médicos sobre la posible 

degeneración en la población colombiana.  Demostramos, entonces, la relación entre la formación 

de los médicos y una serie de autores y de ideas que nos permitieron situarlos en una “modernidad 

barroca” debido a las particularidades en la construcción del discurso médico de la época. 

Como provocación, hemos sugerido que los médicos, dada su argumentación variopinta, 

construyeron un discurso que dialogaba con lo “tradicional”, pero que se situaba dentro de lo 

moderno. Esto se evidenciaba especialmente en el viraje de las preocupaciones médicas por el 

cuerpo de la población como posibilidad de hacer productivo al país por medio del trabajo, al 

tiempo que existía una inquietud por el papel de la élite y la permanencia de las jerarquías sociales 

tradicionales, lo cual no deja de tener algo de paradójico si pensamos en que no hay, quizá, una 

figura más moderna que la del médico y no hay probablemente una institución que se relacione –

comúnmente– más con lo “tradicional” o “premoderno” que la Iglesia.  

Paralelamente, descartamos la relación de los médicos con ciertas tradiciones de pensamiento para, 

por medio de la complejización, adscribirlos a lo barroco. También descartamos la necesidad de 

establecer de entrada un vínculo entre la comprensión de los médicos del problema de la 

degeneración de la raza y su tendencia política, puesto que el que los médicos fueran conservadores 

o liberales no pareció influir en sus ideas sobre la degeneración de la raza ni tampoco en su 

autopercepción y mucho menos en la posibilidad de jerarquización.  

En suma, mostramos que la tesis sobre la degeneración de la raza de Miguel Jiménez López 

encontró un terreno fecundo en un mundo que comenzaba a extrañarse debido a los cambios 

económicos, sociales, políticos e intelectuales, pero también en un mundo en el que pululaban ideas 

entorno al progreso, la ciencia y la religión. Era un mundo complejo, en el que una serie de médicos 

con características y especialidades distintas afrontaron la pregunta por el estado de la población, 

determinando que esta constituía un problema y que la élite médica podía tener las soluciones. 

Dentro de todo, era más lo que tenían en común que sus diferencias. Los autores eran médicos, 

blanquecinos, cercanos a la política y a los medios de difusión cultural y, sobre todo, miembros de 



181 
 

las élites nacionales, algunas añejas, otras recientes, pero todas muy conscientes de su lugar en 

aquella sociedad convaleciente. 

Además de lo anterior, vimos cómo el problema de la degeneración de la raza no solamente 

trascendió 1920, sino que se articuló en esa década con otra serie de interrogantes que hicieron de 

los años veinte los “incógnitos años veinte”. En esta década el problema de la población y su 

relación con el progreso sería una constante que, en varias ocasiones, regresaría a la discusión de 

1920. Aun así, como vimos en el capítulo dos, lo que se dijo en los veinte sobre la degeneración de 

la raza también los trascendió. 

Por supuesto, no todo está dicho en lo respectivo a las discusiones sobre la degeneración de la raza. 

En este sentido, vale la pena cerrar con algunas propuestas de análisis que, aunque no abordamos, 

sí se podrían desprender de algunos de los análisis propuestos. Una de ellas tiene que ver con el 

análisis a profundidad de la relación entre la medicina y la religión. Esta profundización podría 

darse en dos vías. La primera tendría que ver con el estudio de lo que hemos denominado la 

“Teología médica”, entendida como la construcción de un discurso médico análogo al discurso 

religioso, pero también como el uso de elementos provenientes de la religión en la construcción 

del discurso médico. La segunda tendría que ver más bien con la concepción propia del papel de la 

religión –y de los religiosos– en la búsqueda de una población más saludable.  

Otra interrogante sobre la cual se puede profundizar tiene que ver con la propia relación de los 

médicos con algunos otros autores. Aunque existen algunos trabajos, como los de Iván Olaya, que 

exploran las “redes epistémicas”, valdría la pena también preocuparse por las dinámicas endógenas 

del pensamiento de los médicos. En buena medida intentamos ofrecer algunos elementos 

encaminados a ello, pero queda claro que estos son apenas acercamientos bastante superficiales, y 

que no responden, por ejemplo, a la inquietud por la formación de los médicos, la razón de lectura 

o rechazo de ciertos autores, entre otras preguntas que se deben responder yendo más allá de los 

lugares comunes relacionados con la división tradicional/moderno o conservador/liberal que 

mencionábamos en la introducción. Asimismo, es necesario examinar la relación del pensamiento 

de los médicos con otros intelectuales latinoamericanos de diferentes orígenes y con diferentes 

posturas siempre tratando de complejizar más que de reducir a “modelos”.  

Por último, y vinculado con lo anterior, es importante desarrollar una reflexión mucho más amplia 

sobre el pensamiento médico y el vínculo de la especialización médica, así como la relación de las 



182 
 

inquietudes de esta disciplina con otras esferas del mundo. En otras palabras, es necesario pensar 

la medicina y la ciencia más allá de la autorreferencia e incluso más allá del usual vínculo con la 

política, para reflexionar, por ejemplo, sobre el vínculo de esta con la filosofía, la sociología o la 

antropología e incluso, como lo sugerimos en la primera vía, con la religión. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



183 
 

Bibliografía 

Publicaciones de médicos 

Barberi, José Ignacio. Manual de higiene y medicina infantil al uso de las madres de familia, ó sea 

tratado práctico sobre el modo de criar á sus hijos y de atenderlos en sus enfermedades 

leves. Bogotá: Imprenta eléctrica, 1905. 

Bejarano, Jorge. La educación física (Tesis para el doctorado en Medicina y Cirugía). Bogotá: 

Arboleda y Valencia, 1913. 

Bejarano, Jorge. La delincuencia infantil en Colombia y la profilaxis del crimen. Bogotá: Editorial 

Minerva, 1929. 

Bejarano, Jorge. “Influencia de la escuela francesa en la medicina colombiana”. Revista de la 

Facultad de Medicina 12, no. 7 (enero de 1944): 325-334. 

Camacho, Martin. Criminología. Bogotá: Arboleda y Valencia, 1916. 

Castañeda, Gabriel J. La Doctrina microbiana aplicada a la disquisición de la herencia patológica, 

su influencia en la medicina y los resultados sorprendentes obtenidos con la vacunación 

química de las enfermedades infecciosas. Bogotá: Imprenta de Vapor Zalamea hermanos, 

1889. 

Castro, Alfonso. Juventud enferma. Medellín: Tipografía Industrial, 1919. 

Castro, Alfonso. Degeneración Colombiana. Medellín: Imprenta de J.L. Arango, 1920. 

Escobar Castro, Miguel Ángel. “Procedimientos de examen funcional del riñón. Constante de 

ambard en Bogotá” (Tesis para doctorado en Medicina y Cirugía, Universidad Nacional). 

Bogotá: Tipografía Latina, 1923. 

Fajardo Escobar, Joaquín. “Anomalías Mentales en los Escolares Bogotanos” (Tesis para doctorado 

en Medicina y Cirugía -Universidad Nacional). Bogotá: Editorial Minerva, 1923. 

García Medina, Pablo. “La alimentación de nuestra clase obrera en relación con el alcoholismo”, 

en Academia Nacional de Medicina, Sesiones científicas del Centenario (tomo i), 276-287. 

Bogotá: Imprenta nacional, 1911. 



184 
 

Gómez, Josué. “Una insinuación”. Boletín de Medicina, Barranquilla, no. 2 y3 (abril 30 de 1898): 

30-34. 

González, Luis. La raza antioqueña es una y no está degenerada. Medellín: Topografía San 

Antonio, 1923. 

Jiménez López, Miguel. “La educación física como factor esencial de la regeneración de nuestras 

razas”. En Segundo congreso Médico de Colombia (tomo iii), 57-74. Bogotá: Imprenta 

tipográfica salesiana, 1917). 

Jiménez López, Miguel. Nuestras razas decaen. Algunos signos de degeneración de la raza en 

Colombia y en los países similares. El deber actual de la Ciencia. Bogotá: Imprenta y 

Litografía de Juan Casis, 1920.  

Jiménez López, Miguel. La inmigración amarilla a la América. Bogotá: Editorial Minerva, 1929. 

López de Mesa, Luis (ed.). Los problemas de la raza en Colombia. Bogotá: Biblioteca Cultura, 

1920. 

López de Mesa, Luis. El factor étnico. Bogotá: Imprenta Nacional, 1927. 

Muñoz, Laurentino. La tragedia biológica del pueblo colombiano. Cali: editorial América, 1935. 

Muñoz, Laurentino. Tratado elemental de higiene Para la Educación Pública. Bogotá: Editorial 

Minerva, 1939.  

Muñoz, Laurentino. “Estudios sobre realidad colombiana. Política e higiene”. Universidad de 

Antioquia 56 (Medellín, enero de 1943): 315-333. 

Renon, Louis. “El médico en la sociedad moderna, (Traducido de las “Conferences pratiques sur 

les maladíes du cœur et des poumons” por Emilio Robledo)”, Boletín de medicina 11 

(Manizales, diciembre 1 de 1907): 62-69. 

Restrepo, Roberto. ¿Degenera la raza? Contribución a este importante problema en lo referente a 

nuestra Facultad de Medicina. Bogotá, Imprenta de “la luz”, 1920. 

Robledo, Emilio. ¿Existe una degeneración colectiva en Colombia? Medellín: Topografía 

industrial, 1920. 



185 
 

Suárez Calderón, Senén. La selección Médico-pedagógica de los niños anormales y degenerados 

(Estudio para el doctorado en Medicina y Cirugía). Bogotá: Editorial de Cromos, 1926. 

Vallecilla, Alfredo. Contribución al estudio de la higiene escolar. Bogotá: Casa Editorial Minerva, 

1922. 

Zea-Uribe, Luis. Mirando al misterio. Paris: Librairie des sciences psychiques, 1923. 

Otras publicaciones  

Bernal Jiménez, Rafael. “Proyecto de ley ‘sobre inmigración y emigración”. Bogotá: Imprenta 

Nacional, 1947. 

Bernal Jiménez, Rafael. La educación, he ahí el problema. Bogotá: Prensas del Ministerio de 

Educación Nacional, 1949. 

Bernal Jiménez, Rafael. Estampas de educadores. Tunja: Universidad Tecnológica y Pedagógica 

de Colombia, 1964. 

Bernal Jiménez, Rafael. “El estilo de un pensador colombiano, Miguel Jiménez López”. Boletín de 

la Academia Colombiana 23, no. 100 (octubre y noviembre de 1973): 441-460. 

Cadavid Restrepo, Tomás. Discolia de la pubertad. Medellín: Editorial oficial, 1924. 

Carrasquilla, Rafael María. “Degeneración de nuestra raza”. Revista del Colegio Mayor de Nuestra 

Señora del Rosario 15, no. 146 (julio 1 de 1920): 321-324. 

Concejo municipal de Bogotá. Registro Municipal. Cuarta época (Tomo VII). Bogotá: Imprenta 

municipal, 1937. Biblioteca Virtual del Banco de la República. Hemeroteca Digital 

Histórica. Registro municipal. 

Esguerra-Camargo, Luis. “Introducción al estudio del problema inmigratorio en Colombia” (Tesis 

para optar por el título de Doctor en Derecho y Ciencias políticas y sociales). Bogotá, 1938. 

Gómez-Aristizábal, Horacio. Decadencia del pueblo colombiano. Bogotá: Editorial Kelly, 1981. 

Gómez, Laureano. Interrogantes sobre el progreso de Colombia. Bogotá: Editorial Minerva, 1928. 

Loaiza, Lanao. La Decadencia de la Raza. Santa Marta: Tip. Mogollón, 1920. 



186 
 

Nieto-Caballero, Luis Eduardo, “Palabras liminares”. En Ardila O., Carlos E. Política Mundial, 

VIII-XI. Bogotá: Editorial Minerva, 1935. 

Rodríguez Guerrero, Ignacio. “Libros Colombianos Raros Y Curiosos”. Boletín Cultural Y 

Bibliográfico 10, no. 11 (noviembre de 1967): 137-144. 

Rojas, Israel. Los grandes azotes de la raza (cuarta edición). Manizales: Editorial Zapata Ltda., 

1947. 

Samper, José María. Ensayo sobre las revoluciones políticas y la condición social de las repúblicas 

colombianas (hispano-americanas). París: Imprenta de E. Thunot, 1861. 

Solano, Armando. La melancolía de la raza indígena y Glosario sencillo. Bogotá: Biblioteca Banco 

Popular, 1972 [1929]. 

Solano, Gustavo. Delincuencia en Colombia. Algunas de sus causas biológicas, sociales y físicas. 

Bogotá: Tip. Ancorvar, 1923.  

Publicaciones periódicas de médicos 

Gaceta médica, Bogotá, 1911, 1912, 1915, 1918. 

Repertorio de medicina y cirugía, Bogotá, 1917-1920. 

Revista médica de Bogotá, Bogotá, 1914, 1918. 

Otras publicaciones periódicas 

Cultura, Bogotá, 1915, 1916. 

El Espectador, Medellín, 1920. 

El Gráfico, Bogotá, 1913, 1921, 1923. 

El Nuevo Tiempo, Bogotá, 1920. 

El Popular, Sonsón, 1920. 

El Socialista, Departamento de Cundinamarca, 1920. 

El Tiempo, Bogotá. 1920. 



187 
 

Revista Cromos, Bogotá, 1917,1919, 1920. 

Revista Moderna, Bogotá, 1915, 1916. 

Universidad, Bogotá, 1928. 

Otras fuentes 

Alegría, Juan Carlos y González, William. “Foucault y la pedagogía nosopolítica de los discursos 

biomédicos en Colombia entre finales del siglo XIX y principios del XX”. Praxis Filosófica 

36 (2013): 163-201. 

Arango Loboguerrero, Magnolia. “De los miasmas a la bacteriología, el cambio de paradigma 

médico en la explicación de la causa de las enfermedades. El caso de la tuberculosis”. En 

Jorge Márquez Valderrama y Víctor García García (eds.) Poder y saber en la historia de la 

salud en Colombia, 241-268. Medellín: Editorial Lealon, 2006. 

Arango, Luis. Recuerdos de la guaquería en el Quindío (Tomo I). Bogotá: Editorial Quin, 1974 

[1924]. 

Ardila, Rubén. “Entre la evolución, la psicología y la política: Luis López de Mesa, el primer 

psicólogo colombiano”. Persona 17 (2014): 71-76. 

Beriain, Josetxo. Modernidades en disputa. Barcelona: Anthropos Editorial, 2005. 

Biblia del Siglo de Oro español. Madrid: Sociedad Bíblica de España, 2009. 

Caballero Calderón, Eduardo. Siervo sin tierra. Bogotá: Biblioteca Nacional de Colombia, 2016 

[en línea].   

Caldas, Francisco José. “El influxo del clima sobre los seres organizados”. Semanario de la Nueva 

Granada 22-30 (1808): 200-272. 

Canguilhem, Georges. Lo normal y lo patológico. México: Siglo XXI editores, 1978. 

Canguilhem, Georges. Estudios de historia y filosofía de las ciencias. Buenos Aires, Amorrortu 

Editores, 2009. 



188 
 

Camargo, Mario Alberto. “Capitalistas y perniciosos: La cuestión migratoria en intelectuales y 

políticos hegemónicos en Colombia 1906-1929”. Tesis de pregrado, Bogotá, Universidad 

Javeriana, 2022).  

Caponi, Sandra. “Para una genealogía de la anormalidad: la teoría de la degeneración de Morel” 

Scientiae Studia 7 [online], no. 3 (2009): 429-430. https://doi.org/10.1590/S1678-

3166200900030000 

Carrillo, Yeison. “Miguel Jiménez López y una idea de progreso en Colombia. Degeneración racial 

y tratamiento educacional”. En Esaú Páez y Martha Montero (Inv. Principales) Filosofía, 

política y lenguaje en conversación con la academia (Tomo ii), 71-98. Tunja: Búhos 

Editores Ltda., 2021.  

Carrizosa, Jaime. “Eugenesia y discriminación en Colombia: el papel de la medicina y la psiquiatría 

en la política inmigratoria a principios del siglo XX”. Revista Colombiana de Psiquiatría 

43 (2014): 58-63. 

Castaño, Paola, Nieto, Mauricio & Ojeda, Diana. “El influjo del clima sobre los seres organizados 

y la retórica ilustrada en el Semanario del Nuevo Reyno de Granada”. Historia Crítica 30 

(2005): 91-114. 

Castillo Palma, Angélica. “Informaciones y probanzas de limpieza de sangre. Teoría y realidad 

frente a la movilidad de la población novohispana producida por el mestizaje”. En Nikolaus 

Böttcher, Bernd Hausberger and Max S. Hering Torres, El peso de la sangre, limpios, 

mestizos y nobles en el mundo hispánico, 219-251. México D.F: El Colegio de México, 

2011. 

Castro-Gómez, Santiago. “¿Disciplinar o poblar? La intelectualidad colombiana frente a la 

biopolítica (1904-1934),” Nómadas 26, 44-55, (2007).   

Castro-Gómez, Santiago y Restrepo, Eduardo (eds). Genealogías de la colombianidad. Bogotá: 

Editorial Pontificia Universidad Javeriana, 2008. 

Castro-Gómez, Santiago. “Latinos y sajones. Identidad nacional y periodismo en los años veinte”. 

Nómadas 30 (2009): 66-73. 

https://doi.org/10.1590/S1678-3166200900030000
https://doi.org/10.1590/S1678-3166200900030000


189 
 

Cataño, Gonzalo. “Durkheim en Colombia”. Revista de Economía Institucional 11, no. 20 (2009): 

139-169. 

Cataño, Gonzalo. La introducción del pensamiento moderno en Colombia. El caso de Luis E. Nieto 

Arteta. Bogotá: Universidad Externado de Colombia, 2013. 

Concordato celebrado entre la Santa Sede y la República de Colombia, 31 de diciembre de 1887. 

Constitución Política de la República de Colombia, Artículo 54, 5 de agosto de 1886. 

Díaz, Daniel. “Raza, pueblo y pobres: Las tres estrategias biopolíticas del siglo XX en Colombia 

(1873-1962)”. En Santiago Castro-Gómez y Eduardo Restrepo (eds.) Genealogías de la 

colombianidad, 42- 69. Bogotá: Editorial Pontificia Universidad Javeriana, 2008. 

Di Pasquo, Federico y Lipko, Paula. “De cómo la biología asume la existencia de las razas en el 

siglo XX”. Scientiae studia 6, no. 2 (2008): 219-233. 

Dobbelaere, Karel. Secularización: Un Concepto Multi-Dimensional. México: Universidad 

Iberoamericana, 1994. 

Doron, Claude-Olivier. Races et dégénérescence. L’émergence des savoirs sur l’homme anormal 

(Université Paris-Diderot - Paris VII, 2011).  

Dosse, François. “La historia intelectual despúes del linguistic turn”. Historia y Grafía 23 (2004): 

17-54. 

Dosse, François. La marcha de las ideas. Historia de los intelectuales, Historia intelectual. 

Valencia: Universitat de Valéncia, 2006. 

Echeverría, Bolívar. La modernidad de lo barroco. Ciudad de México: Ediciones Era, 2000. 

Echeverría, Bolívar. ¿Qué es la modernidad? Ciudad de México: UNAM, 2009. 

Echeverría, Bolívar. Modernidad y blanquitud. Ciudad de México: Ediciones Era, 2010. 

Espina, Álvaro. “Presentación: El darwinismo social: De Spencer a Bagehot”. Reis. Revista 

Española de Investigaciones Sociológicas 110 (2005): 175-187. 



190 
 

Estrada, Victoria Eugenia. “La parasitología en la enseñanza médica en Colombia”. En Jorge 

Márquez Valderrama y Víctor García García (eds.) Poder y saber en la historia de la salud 

en Colombia, 193-226. Medellín: Editorial Lealon, 2006. 

Flórez, Francisco. “Representaciones del Caribe colombiano en el marco de los debates sobre la 

degeneración de las razas: Geografía, raza y nación a comienzos del siglo XX”. Historia y 

espacio 31 (2008): 35–61. https://doi.org/10.25100/hye.v4i31.1682 

Foucault, Michel. Genealogía del racismo. Argentina: Altamira, 1996.  

Foucault, Michel. Vigilar y castigar: nacimiento de la prisión. México: Siglo XXI Editores, 2022. 

Funes, Patricia. “Entre microscopios y crisoles. Raza y nación en el Sur”. En Tomás Pérez Vejo y 

Pablo Yankelevich (coord.), Raza y política en Hispanoamérica, 101-146. España: 

Iberoamericana, Bonilla Artigas, El Colegio de México, 2018. 

Galindo Reyes, Rafael y Saldarriaga, Oscar de Jesús. “¿Clásico o técnico? El bachillerato y la 

enseñanza secundaria en Colombia, 1903-1956”. História da Educação 24 (2020). [En 

línea] 10.1590/2236-3459/98995 

Galton, Francis. Inquiries into human faculty and its development. London: Macmillan and Co., 

1883.   

García, Carlos y Giraldo, Sergio. “Esbozo de la apropiación política y jurídica del biologicismo 

determinista en la primera mitad del siglo XX en Colombia”. Revista Prolegómenos. 

Derechos y Valores 35 (2015): 81-102. 

García Mazo, Jeferson. Los intelectuales-médicos y el problema de la degeneración y regeneración 

de la raza. Tesis de Maestría, Quito, Universidad Andina Simón Bolívar, 2019.  

Geulen, Christian. Breve historia del racismo. Madrid: Alianza Editorial, 2010. 

Guerra, Yolanda. “Vejez y eugenesia en Colombia. Consideraciones históricas y bioéticas”. Revista 

Latinoamericana de Bioética 16 (2016): 140-161. http://dx.doi.org/10.18359/rlbi.1697 

Guevara Garcia, Steban. “Herbert Spencer en el pensamiento sobre la degeneración de la raza de 

Miguel Jiménez López (Colombia, 1920)”. Quaestiones Disputatae: Temas En Debate 16, 

no. 32 (2023): 114-136. 

https://doi.org/10.25100/hye.v4i31.1682
http://doi.org/
http://dx.doi.org/10.18359/rlbi.1697


191 
 

Guillemain, Hervé. « Devenir médecin au XIXe siècle. Vocation et sacerdoce au sein d’une 

profession laïque ». Annales de Bretagne et des Pays de l’Ouest 116, no. 3 (2009) : 109-

122. 

Gutiérrez, María Teresa. Ideología y prácticas higiénicas en Bogotá en la primera mitad del siglo 

XX. Bogotá: Secretaría General de la Alcaldía Mayor de Bogotá, 2017. 

Gondermann, Thomas. “Progression and retrogression: Herbert Spencer´s explanations of social 

inequality”. History of the human sciences 20, no. 3 (2007): 21-40. Doi: 

10.1177/0952695107079332  

Granados, Aimer. “Hispanismos, nación y proyectos culturales Colombia y México: 1886-1921. 

Un estudio de historia comparada”. Memoria y Sociedad 9, no. 19 (Julio-diciembre de 

2005): 5-18. 

Helg, Aline. “Los intelectuales frente a la cuestión racial en el decenio de 1920: Colombia entre 

México y Argentina”. Estudios Sociales 4 (1989): 37-53. 

Hernández Avendaño, Juan Luis. Dios y el César. México: Universidad Iberoamericana, 2006. 

Herrera, Marta Cecilia.  Educar al nuevo príncipe: ¿asunto racial o de ciudadanía? Bogotá: 

Universidad Pedagógica Nacional, 2013.  

Hidalgo, Adriana y Quevedo, Lina. “Ciencia y moral cristiana: fundamentos médicos para la 

promoción del discurso de la heterosexualidad en Colombia entre 1880 y 1930”. Historia 

Y Sociedad 32 (enero 2017): 139-166. https://doi.org/10.15446/hys.n32.59832.162 

Illich, Ivan. Némesis médica. México: Editorial Joaquín Mortiz, 1984. 

Khun, Thomas S. La estructura de las revoluciones científicas. Ciudad de México: Fondo de 

Cultura Económica, 2024 [1962]. 

Leclerc de Buffon, Georges-Louis. Historia Natural, general y particular (Tomo V). Madrid: 

Viuda de Don Joaquín Ibarra, 1796. 

Linneo, Carl Von. Systema Naturae. Leipzing: Wilhelm Engelmann, 1894. 

Linse, Ulrich. Videntes y milagreros. La búsqueda de la salvación en la era de la industrialización. 

Madrid: Siglo XXI de España Editores, 2002. 

https://doi.org/10.15446/hys.n32.59832.162


192 
 

Loaiza, Gilberto. “Los intelectuales y la historia política en Colombia”. En César Ayala (ed.) La 

Historia política hoy, sus métodos y las Ciencias Sociales, 56-94. Bogotá: Universidad 

Nacional de Colombia, 2004. 

Loaiza, Gilberto. Poder letrado. Ensayos sobre historia intelectual de Colombia, siglos XIX y XX. 

Cali: Universidad del Valle, 2014.  

Loaiza, Gilberto (ed.). Nueva Antología de Luis Tejada. Medellín: Universidad de Antioquia, 2019. 

Loaiza, Gilberto. Luis Tejada y la lucha por una nueva cultura. Medellín: Universidad de 

Antioquia, 2020. 

López Piñero, José María. Breve historia de la medicina. Madrid: Alianza Editorial, 2000. 

Márquez Valderrama, Jorge, y Estrada Orrego, Victoria. “Sacralizar el acto médico. Valores éticos 

y profesionales entre medicina y farmacia, Colombia, 1894-1914”. Historia Y MEMORIA 

23 (2021): 131-159. Doi: https:/doi. org/10.19053/20275137.n22.2021.11796 

Martínez, Abel Fernando. “El profesor Calixto Torres Umaña, padre de la pediatría en Colombia”. 

IATROS, Revista Médica Estudiantil 7 (2016): 96-103. 

Martínez, Abel Fernando. “Trópico y raza. Miguel Jiménez López y la inmigración japonesa en 

Colombia, 1920-1929”. Historia y Sociedad 32 (2017): 103-

138. https://doi.org/10.15446/hys.n32.59366 

Martínez, Abel Fernando. La degeneración de la raza. “la mayor controversia científica de la 

intelectualidad colombiana”. Bogotá, Colombia: Editorial Scripto S.A.S, 2016. 

Martínez, Frédéric. “Apogeo y decadencia del ideal de la inmigración europea en Colombia, siglo 

XIX”. Boletín Cultural y Bibliográfico 34, no. 44 (1997): 3-45. 

Martínez Hernáez, Ángel. “El dibujante de límites: Franz Boas y la (im)posibilidad del concepto 

de cultura en antropología”. História, Ciências, Saúde-Manguinhos 18, no. 3, (2011): 861-

876. 

McGraw, Jason. “Purificar la nación: eugenesia, higiene y renovación moral-racial de la periferia 

del Caribe colombiano, 1900-1930”. Revista de Estudios Sociales 27 (2007): 62-75. 

https://doi.org/10.15446/hys.n32.59366


193 
 

Melo, Jorge Orlando. “Proceso de modernización en Colombia, 1860-1950”. Revista UN 20 

(1985): 31-41. 

Melo, Jorge Orlando. “Algunas consideraciones globales sobre ‘modernidad’ y ‘modernización’ en 

el caso colombiano”. Análisis Político 10, (mayo-agosto de 1990): 23-35. 

Miranda, Marisa y Vallejo, Gustavo (eds.). Derivas de Darwin: Cultura y política en clave 

biológica. Buenos Aires: Siglo XXI, 2010. 

Morel, B. August. Traité des dégénérescences physiques, intellectuelles et morales de l’espèce 

humaine et des causes qui produisent ces variétés maladives. Paris: Baillière, 1857.   

Muñoz, Diego y Runge, Andrés. “El evolucionismo social, los problemas de la raza y la educación 

en Colombia, primera mitad del siglo XX: El cuerpo en las estrategias eugenésicas de línea 

dura y de línea blanda”. Revista Iberoamericana De Educación 39 (2005): 127-168. 

https://doi.org/10.35362/rie390808 

Muñoz-Rojas, Catalina. “Más allá del problema racial: el determinismo geográfico y las ‘dolencias 

sociales’”. En Luis López de Mesa (Ed.), Los problemas de la raza en Colombia, 11-58. 

Bogotá: Editorial Universidad del Rosario, 2011. 

Nemser, Daniel. “Biopolítica colonial. Genealogía de la concentración y racialización en la Nueva 

España (trad. Alan Cruz)”. Revista Fractal [en línea] 95 (2025).  

https://www.mxfractal.org/articulos/RevistaFractal95Nemser.php 

Noguera, Carlos Ernesto. “La higiene como política. Barrios obreros y dispositivo higiénico: 

Bogotá y Medellín a comienzos del siglo XX”. Anuario Colombiano de Historia Social y 

de la Cultura 25 (1998): 188-215.  

Olaya, Iván Darío. “La selección del inmigrante ‘apto’: leyes migratorias de inclusión y exclusión 

en Colombia (1920-1937)”. Nuevo Mundo Mundos Nuevos [En ligne] (2018). 

https://doi.org/10.4000/nuevomundo.73878 

Olaya, Iván Darío. “El discurso eugenésico en la construcción de la infancia como saber social 

transnacional en América Latina (1916-1942)”. En Pilar González y Ricardo González 

(eds.), Perspectivas históricas de la desigualdad y la cohesión social en América Latina. 

Siglos XIX y XX 105-145. Madrid: Sílex ediciones, 2020. 

https://doi.org/10.35362/rie390808
https://www.mxfractal.org/articulos/RevistaFractal95Nemser.php
https://doi.org/10.4000/nuevomundo.73878


194 
 

Olaya, Iván Darío. “Colombia en las redes epistémicas transnacionales de eugenesia (1920-1940)”. 

Historia y Sociedad 42 (2022): 11-36. https://doi.org/10.15446/hys.n42.91951  

Olaya, Ivan Darío. “El proyecto eugenésico panamericano y sus redes técnico-científicas. El caso 

de Colombia (1910- 1940)”. En Iván Olaya, Pilar González y Jorge Márquez (eds.), Raza, 

eugenesia y políticas públicas en América Latina, 1900-1950, 309-331. Bogotá: Editorial 

Universidad del Rosario, 2024. 

Ospina, Carlos Arturo y Runge, Andrés. “Degeneración, regeneración y raza: el proyecto moderno 

en Antioquia, 1903-1930”. Anuario Colombiano de Historia Social y de la Cultura 43 

(2016): 215-241. https://doi.org/10.15446/achsc.v43n2.59078 

Ospina, Rodrigo. “Jorge Bejarano: un intelectual orgánico del Partido Liberal 1888-1966”. Tesis 

de maestría, Bogotá, Universidad Nacional, 2012. 

Palma, Héctor A. “Configuraciones del racismo en el movimiento eugenésico”. En Iván Olaya, 

Pilar González y Jorge Márquez (eds.), Raza, eugenesia y políticas públicas en América 

Latina, 1900-1950, 1-21. Bogotá: Editorial Universidad del Rosario, 2024. 

Palti, Elías José. “El malestar y la búsqueda. Sobre las aproximaciones dicotómicas a la historia 

intelectual latinoamericana”. Prismas, Revista de historia intelectual 3 (1999): 225-230. 

Panikkar, Raimon. La religión, el mundo y el cuerpo. Barcelona: Herder Editorial, 2014. 

Pedraza, Zandra. “El debate eugenésico: una visión de la modernidad en Colombia”. Revista de 

Antropología y Arqueología 9 (1996): 115-159. 

Pedraza, Zandra. “Jorge Bejarano Martínez (1888-1966)”. En Carmen Millán, Santiago Castro-

Gómez y Guillermo Hoyos (eds.), Pensamiento colombiano del siglo XX, 389-414. Bogotá: 

Editorial Pontificia Universidad Javeriana, 2013. 

Pohl Valero, Stefan. “‘La raza entra por la boca’: energía, alimentación y eugenesia en Colombia, 

1890-1940”. Hispanic American Historical Review 94 (2014): 455-486. 

https://doi.org/10.1215/00182168-2694318 

Pohl-Valero, Stefan. “Perspectivas culturales para hacer historia de la ciencia en Colombia”. En 

Max Hering y Amada Pérez (eds.) Historia cultural desde Colombia: categorías y debates, 

https://doi.org/10.15446/hys.n42.91951
https://doi.org/10.15446/achsc.v43n2.59078
https://doi.org/10.1215/00182168-2694318


195 
 

399-430. Bogotá: Universidad Nacional de Colombia, Universidad de los Andes, Pontificia 

Universidad Javeriana, 2012. 

RAE. “Cura”. Diccionario de autoridades (1729). https://apps2.rae.es/DA.html 

Ramos, Julio. Desencuentros de la modernidad en América Latina. Literatura y política en el siglo 

XIX. Buenos Aires: CLACSO, 2001. 

Reggiani, Andrés Horacio. Historia Mínima de la eugenesia en América Latina. México, D.F: El 

Colegio de México, 2019. 

Restrepo, Eduardo. “Imágenes del ‘negro’ y nociones de raza en Colombia a principios del siglo 

XX”. Revista de Estudios Sociales 27 (2007): 46-61. 

Rivera, José Eustasio. La vorágine. Primera edición 1924. Bogotá: Universidad Nacional, 2024. 

Rojas, Cristina. “La construcción de la ciudadanía en Colombia durante el gran siglo diecinueve 

1810-1929”. Poligramas 29 (2008): 295-333. 

Russell, Bertrand. Religión y ciencia. Ciudad de México: Fondo de Cultura Económica, 1951 

[1935]. 

Saade Granados, Martha. “La racialización de un orden moral. ‘Sentidos comunes’ en la Colombia 

de la primera mitad del siglo XX”. En Tomás Pérez Vejo y Pablo Yankelevich (coord.), 

Raza y política en Hispanoamérica, 247-278. España: Iberoamericana, Bonilla Artigas, El 

Colegio de México, 2018. 

Saldarriaga, Oscar. “La filosofía neotomista como filosofía escolar (Colombia, 1870-1930)”. 

Educação Temática Digital 22, no. 4 (2020): 873-890. 

Siqueiros, Leandro. “Teología de la ciencia: un concepto emergente”. Proyección. Teología y 

mundo actual 222 (2006): 57-72. 

Spencer, Herbert. First Principles (Second edition). London: Williams and Norgate, 1867. 

Spencer, Herbert. First Principles (Sixt edition). London: Watts & Co., 1937. 

Stepan, Nancy. The hour of eugenics: race, gender and nation in Latin America. Ithaca: Cornell 

University, 1991. 

https://apps2.rae.es/DA.html


196 
 

Szasz, Thomas. La teología de la medicina (Trad. Antonio Escohotado). Barcelona: Tusquets 

editores, 1980. 

Torres, Manuel. “Un psiquiatra decimonónico en el siglo XX. Miguel Jiménez López (1875-

1955)”. Revista Colombiana de Psiquiatría 30, no. 2 (2001): 113-140. 

Uribe, Jorge. “Sociología biológica, eugenesia y biotipología en Colombia y Argentina (1918-

1939)”. En Santiago Castro-Gómez y Eduardo Restrepo (eds.) Genealogías de la 

colombianidad, 204-221. Bogotá: Editorial Pontificia Universidad Javeriana, 2008. 

Urzaiz, Eduardo. Eugenia. Esbozo novelesco de costumbres futuras. Ciudad de México: 

Universidad Nacional Autónoma de México, 2020 [1919].  

Vasconcelos, José. La raza cósmica. Ciudad de México: Editorial Porrúa, 2023 [1924]. 

Vásquez, María Fernanda. “El papel de la teoría de la degeneración en la comprensión de las 

enfermedades mentales, Colombia primera mitad del siglo XX”. Historia y sociedad 34 

(2018): 15-39. https://doi.org/10.15446/hys.n34.64570 

Vásquez, María Fernanda. “Degeneración y mejoramiento de la raza: ¿higiene social o eugenesia? 

Colombia, 1920-1930”. História, Ciências, Saúde-Manguinhos 25 (2018): 145-158. 

Villegas, Álvaro Andrés. “Cuando el pueblo se vuelve raza. Racialismo, élite, territorio y nación 

(Colombia, 1904, 1940)”. Tesis de maestría, Medellín, Universidad Nacional de Colombia, 

2005.  

Villegas, Álvaro Andrés. “La elite intelectual colombiana y la nación imaginada: Raza, territorio y 

diversidad (1904-1940)”. Anuario de Historia Regional y de las Fronteras 11 (2006): 45-

71.  

Villegas, Álvaro Andrés. “Nación, intelectuales de elite y representaciones de degeneración y 

regeneración, Colombia, 1906-1937”. Iberoamericana (2001) 28 (2007): 7-24.  

Yudell, Michael. “Breve historia del concepto de la raza”. Pasajes: Revista de pensamiento 

contemporáneo 44 (2014): 32-47.  

https://doi.org/10.15446/hys.n34.64570

